
87

Paweł Mirowski
Akademia Górniczo-Hutnicza, Wydział Humanistyczny
Katedra Studiów na Kulturą i Badań Ery Cyfrowej

https://orcid.org/0000-0002-6766-1810

Antropocen, podmiot ludzki i duchowość –  
eko-filozofia Skolimowskiego wobec  
Gai 2.0 i nowego antropocentryzmu

The Anthropocene, the Human Subject, and Spirituality – 
Skolimowski’s Eco-Philosophy in Relation  
to the Perspectives of Gaia 2.0 and New Anthropocentrism

Abstract: The article compares three different perspectives on the role of humans in 
shaping the environment. The first, eco-philosophy of Henryk Skolimowski, is based 
on the initial belief in the division of the human and natural worlds, which requires re-
connection. The second proposal is Bruno Latour’s interpretation of the Gaia hypothesis. 
His thoughts are part of the posthumanist reflection on mankind’s agency and levelling 
of its subjectivity with the nature within the distributed system that is Gaia. The third 
perspective is Clive Hamilton’s defense of anthropocentrism who opposes narratives which, 
in his opinion, devalue humans. The anchor point is reflection on humanity’s relationship 
with the environment and determining their mutual subjectivity. Contemporary study 
on the ecological crisis refers to science and rationalism, and not to spirituality, as in the 
case of eco-philosophy. Participating in a network of mutual relationships is a constant 
process of negotiations for the human’s agency.

Keywords: anthropocene, eco-philosophy, Gaia, Skolimowski, climate, new anthropo-
centrism

Wprowadzenie

Istnieją w humanistyce i filozofii społecznej dostrzegalne niespójności dotyczące 
problematyki degradacji środowiska naturalnego. Znaczącym filarem badań i re-
fleksji nad tym zagadnieniem jest filozofia ekologiczna. Jednak badacze dyskursu 
antropocenu często nie uwzględniają perspektyw wypracowanych w ramach 
wspomnianego podejścia. Wbrew przekonaniu o odrębności kryzysu klimatycz-
nego i ekologicznego, oba te zagadnienia wykazują znaczące współzależności1. 

1.  Zob. Rob Dunn, Historia naturalna przyszłości, przeł. Krzysztof Skonieczny (Kraków: 
Copernicus Center Press, 2023).

Er(r)go. Teoria–Literatura–Kultura 
Er(r)go. Theory–Literature–Culture

Nr / No. 51 (2/2025)
ruiny/gruzy/resztki

ruins/remnants/remains
issn 2544-3186 

https://doi.org/10.31261/errgo.17526



88

W czasie nasilenia się negatywnych wpływów zmian klimatu dostrzeżono jednak 
eskalujące rozdzielenie między naukami oraz omawianymi w ich ramach zagad-
nieniami2. Dominująca obecnie narracja osadza problematykę środowiskową 
w rzeczywistości antropocenu, epoki splotów działalności człowieka z fizycznymi 
procesami systemu Ziemi. Łącząc ją z nurtem ekoposthumanistycznym, uczeni 
dążą do wyklarowania nowej ekologicznej – bardziej ekocentrycznej – etyki3. Stu-
dia ekofilozoficzne odnoszą się do podstaw rozróżniających świat natury i świat 
człowieka, natomiast społeczno-filozoficzni badacze antropocenu odrzucają takie 
interpretacje. Obie strony korzystają z odmiennych metod i narzędzi, a także 
odwołują się do innych filozoficznych tradycji, jednak nadal współdzielą ze sobą 
cel rozwijania świadomości ekologicznej4.

Przedkładane studium porównuje filozofię ekologiczną i społeczną filozofię 
antropocenu, wykazując ich możliwą zbieżność w zakresie podejścia do kształ-
towania podmiotowości człowieka. Ta pierwsza zawiera w sobie wciąż aktualne 
koncepcje, które pojawiają się we współczesnym dyskursie. Jedną z nich jest duchowy 
aspekt przeżywania relacji z naturą, który w starszych ekofilozofiach był ważnym 
przedmiotem refleksji, a współcześnie jest drugorzędnie traktowany. Pomimo 
zauważalnej zmiany w ocenie relacji człowieka ze środowiskiem przyrodniczym, 
charakterystyka kryzysu ekologicznego pozostała niezmienna. Wciąż głównym 
celem pozostaje zachowanie spójności etycznej i refleksyjnej na temat ludzkiej 
egzystencji i związanej z nią sprawczości. Jednakże w zależności od koncepcji 
filozoficznej, ustalenie orientacji samoświadomego podmiotu ludzkiego wobec 
środowiska skutkuje inną oceną jego wartości. Człowiek może być albo najwięk-
szym problemem, albo jedynym ratunkiem natury przed gwałtowną degradacją5. 
Taka charakterystyka nie jest ostateczna, ponieważ zależy od ciągłego ustalania, 

2.  “Jednak debata na temat antropocenu toczy się w pewnej izolacji czy może w niezamierzo-
nym dystansie wobec wcześniejszych rozważań filozoficznych na temat zagrożeń środowiskowych. 
Jest to dość zaskakujące, że uczestnicy dyskusji o antropocenie w niewielkim stopniu odwołują 
się do tradycji ekofilozofii i etyki środowiskowej. […] Niestety jeśli chodzi o problem zmiany kli-
matycznej, nie istnieje (zarówno w Polsce, jak i na świecie) zbyt wiele opracowań filozoficznych, 
które dotyczyłyby go bezpośrednio. […] Przyczyną tego stanu rzeczy jest zapewne zarówno 
marginalizacja samej filozofii środowiskowej, jak i marginalizacja tematyki destabilizacji klimatu 
w jej obrębie”. Zob. Ewa Bińczyk, Epoka człowieka. Retoryka i marazm antropocenu (Warszawa: 
Wydawnictwo Naukowe PWN, 2018), 24–28.

3.  Ewa Domańska, “Humanistyka ekologiczna”, Teksty Drugie 1–2 (2013), 13–32.
4.  Ingrid Paśko, “O świadomości ekologicznej”, w: Z teorii i praktyki edukacji dziecka: inspi-

racje dla nauczycieli przedszkoli i klas I–III szkoły podstawowej, red. Krystyna Gąsiorek (Kraków: 
Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Pedagogicznego, 2011), 127–142.

5.  Rzeczywiście związane z naturą życie nie potrzebuje asekuracji człowieka i może przetrwać 
na Ziemi. Jednak nie sposób określić, jak długo globalne procesy pozostaną niestabilne i szkodliwe 
dla trwania bioróżnorodności i ogółu istot żywych.



89

czy wpływ ludzkości na ekosferę jest w danym momencie nadmierny i negatyw-
ny, czy niewystarczający albo wręcz prowadzący do odcięcia się od natury. Drugim 
czynnikiem na te osądy jest autorefleksja samego człowieka i tego jak postrzega 
siebie jako podmiot sprawczy. Pomiędzy tymi skrajnościami można umiejscowić 
trzy odmienne perspektywy: eko-filozofię Henryka Skolimowskiego, czyli jeden 
z programów filozoficznej odnowy; reinterpretację hipotezy Gai, którą proponuje 
Bruno Latour w kontekście współczesnego dyskursu antropocenu; oraz nowy 
antropocentryzm Clive’a Hamiltona, który sprzeciwia się posthumanistycznemu 
umniejszaniu wartości człowieka. 

Każda z tych perspektyw może zostać uznana za aktualną i wartościową 
w kontekście kształtowania powszechnej ekoświadomości. O wskazaniu tych 
propozycji zadecydował między innymi kontekst historyczny. Eko-filozofia 
kształtowała się pod koniec XX wieku, latourowska Gaja jest nowym odczy-
taniem hipotezy Jamesa Lovelocka, którą formułował w podobnym czasie, zaś 
przemyślenia Hamiltona są jednoznacznie współczesne. W studium nie uwzględ-
niono perspektyw antyantropocentrycznych. Celem niniejszych rozważań jest 
ukazanie podmiotu ludzkiego jako funkcji o zmiennej wartości. W zależności 
od okoliczności, w której ekosfera i antroposfera na siebie oddziałują, podmiot 
ludzki staje się sprawczy lub musi się wycofać z działania. Omawiane w artykule 
stanowiska potwierdzają, że podmiot ludzki powinien zachować swoją podmio-
tową odrębność, aby mógł pozytywnie oddziaływać na środowisko. Odpowiada 
to obecnym zaangażowanym poszukiwaniom ścieżki wyjścia z bińczykowego 
marazmu i odnalezienia “ekowerwy”6.

Z metodologicznego punktu widzenia tekst przedstawia analizowaną pro-
blematykę w kontekście konstruktywistycznym. Poruszane tutaj narracje eko-
dyskursu i dyskursu antropocenu są konstruowane społecznie, historycznie oraz 
kulturowo. Możliwe jest istnienie pewnej dominującej narracji, ale niekoniecznie 
posiadającej obiektywny status7. Zarówno badacz, jego metody jak i sam przedmiot 
jest w zasadzie efektem prac wielu jednostek i instytucji, a dalej społeczeństw8. 
Proces ten pozostaje nieukończony, zatem możliwe jest ciągłe konstruowanie 
i rekonstruowanie opisów rzeczywistości9. Dyskurs stanowi przestrzeń, w której 
przenikają się myślenie, język i praktyka społeczna, a takie opisy mogą urzeczy-

6.  Ewa Bińczyk, “Jakiej refleksji potrzebujemy w epoce antropocenu? ‘Gramatyka’ wystudzania 
wzrostu ekonomii ekologicznej”, Er(r)go 47, nr 2 (2023), 73–96. 

7.  Jan Kostyszak, “Konstruktywizm jako metodologia badań współczesności”, Zeszyty Na-
ukowe Polskiego Towarzystwa Ekonomicznego w Zielonej Górze 10 (2019), 109–116.

8.  Andrzej Zybertowicz, “Konstruktywizm jako orientacja metodologiczna w badaniach 
społecznych”, ASK 8 (1999), 7–28.

9.  Marta Trębaczewska, Między folkiem a folklorem – muzyczna konstrukcja nowych tradycji 
we współczesnej Polsce (Warszawa: Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 2011), 27.



90

wistniać się w jego obszarze10. Praca będzie składała się z trzech osobnych analiz 
idei zawartych we wspomnianych trzech orientacjach filozoficznych oraz części 
wyjaśniającej refleksyjny rozziew pomiędzy pierwszą a pozostałymi dwiema. 
W podsumowaniu oprócz wniosków przedstawiono także przypadek, który spaja 
wnioski analizowanych stanowisk. 

Eko-filozofia –  
kompleksowy model uduchowionego ekologizmu

Program eko-filozofii zalicza się do pierwszych koncepcji kształtujących 
filozofię ekologiczną. Wiele podobnych propozycji współdzieli pewien homoge-
niczny zestaw cech. Należy tutaj wspomnieć o holistycznym myśleniu, krytyce 
cywilizacyjnego porządku opierającego się na nadmiernym zaufaniu do postępu 
technicznego i eksploatacji zasobów naturalnych, a także o potrzebie zastąpienia 
antropocentryzmu bio- lub ekocentryzmem oraz o podejściach uwzględniających 
odpowiedzialność człowieka za stan środowiska. Jednak ze względu na wielość 
szkół zapoczątkowanych przez pojedynczych filozofów, trudno znaleźć dla nich 
wspólny mianownik uwzględniający wszelkie niuanse11. Krytyczne rozważania 
Skolimowskiego oraz innych myślicieli na temat cywilizacji zachodniej zainicjo-
wały w latach 60. XX wieku debatę dotyczącą globalnego kryzysu ekologicznego12.

Zarzuty polskiego filozofa wobec zastanego porządku były już wielokrotnie 
omawiane. Skolimowski krytykuje całościowo każdą sferę rzeczywistości społecz-
nej: kulturę, wpływ na środowisko, postęp, rozwój umysłowy, a także kondycję 
moralną i duchową. Winą za kryzys obarcza filozofię XVIII i XIX wieku, gdyż to 
właśnie z niej wyłonił się nihilizm wraz z relatywizmem. Według Skolimowskiego 
te dwa światopoglądy doprowadziły do “moralnego bankructwa” człowieka13. Owej 
degradacji sprzyjało poleganie na nowożytnej kosmologii i jej paradygmatach 

10.  Piotr Burgoński, Michał Gierycz, “Dyskurs, analiza dyskursu i konstruktywizm”, w: Ana-
liza dyskursu politycznego. Teoria, zastosowanie, granice naukowości, red. Monika Brzezińska, 
Piotr Burgoński, Michał Gierycz (Warszawa: Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego 
w Warszawie, 2018), 13–25.

11.  Andrzej Papuziński, “Idea filozofii a ekofilozofia. Uwagi na marginesie metafilozoficznego 
stanowiska A. L. Zachariasza”, w: Człowiek świadomością istnienia: prace ofiarowane prof. dr. hab. 
Andrzejowi L. Zachariaszowi, red. Włodzimierz Zięba, Krzysztof J. Kilian (Rzeszów: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2009), 608–625.

12.  Zob. Zbigniew Wróblewski, “Zarys metodologicznej charakterystyki filozofii ekologicznej”, 
Roczniki Filozoficzne 47, nr 3 (1999), 151–183. 

13.  Rafał Czekalski, Paradygmat ekologiczny: kategoria kulturowo-cywilizacyjna czy też teo-
retyczno-poznawcza na przykładzie twórczości naukowej Henryka Skolimowskiego? (Warszawa: 
Papieski Wydział Teologiczny w Warszawie, 2014), 36–37.



91

scjentystycznym, technologicznym i utylitarystycznym. Nasza (dogorywająca) 
cywilizacja techniczna zeszła z właściwej ścieżki rozwoju, oderwała człowieka 
od świata i zmierza ku zatraceniu14. Postęp związał się z eksploatacją przyrody, 
zaś istotnymi wartościami stały się między innymi użyteczność, skuteczność, 
efektywność, wydajność, praktyczność, kontrola15. W odpowiedzi na ten nega-
tywny stan rzeczy Skolimowski zaproponował ścieżkę, jego zdaniem właściwą do 
odzyskania łączności z planetą, przywracającą sens egzystencjalny i umożliwiającą 
dalszy rozwój. Fundamentem tej zmiany jest eko-kosmologia będąca “nowym 
zasadniczym wzorcem dla naszych działań, bowiem obecny kontekst skazuje nas 
na ciągłe niepowodzenia”16. Składa się na nią siedem praw: 
a)	 zasada antropiczna: sprzężenie losów wszechświata i człowieka – życie ludzkie 

jest koniecznym elementem wszechświata, gdyż oddziałuje na jego rozwój;
b)	 ewolucja jako nieustanny proces stawania się: inspirując się tezami Teilhar-

da de Chardina, Skolimowski uznaje, że ewolucja napędza rozwój wszelkiego 
życia. Uwzględnia on teleologizm ewolucji w sferze biologicznej, intelektualnej 
i duchowej17;

c)	 umysł uczestniczący (nawiązujący do przemyśleń Johna A. Wheelera): pozna-
nie, opisywanie, a zatem także i kształtowanie wszechświata odbywa się przy 
udziale świadomego umysłu. Ta zasada jest przedłużeniem zasady antropicz-
nej. Dzięki człowiekowi rozum i świadomość stają się częścią rzeczywistości 
w wymiarze kosmicznym18;

d)	 zasada ukrytego porządku: przekonanie o holistycznej naturze wszechświata, 
gdzie wszelkie jego elementy są od siebie wzajemne zależne;

e)	 teologia nadziei: nadzieja jest katalizatorem życia, która nadaje wszystkiemu sens; 
f)	 rewerencja dla życia: uświęcone poszanowanie i współodczuwanie względem 

innych bytów żyjących, ponieważ życie jest przejawem “magii rozwoju ewolucji”;
g)	 eko-etyka: jako przedłużenie poprzedniej zasady, to ludzka postawa bądź styl 

życia, która wynika z wyżej wymienionych praw. Jest to etyka troski, opieki, 
współodczuwania, poszukiwania mądrości, umiaru i odpowiedzialności19. 

14.  Rafał Czekalski, “Henryka Skolimowskiego krytyka cywilizacji zachodniej w kontekście 
kryzysu ekologicznego”, Studia Ecologiae et Bioethicae 2 (2014), 58.

15.  Mikołaj Niedek, “Ekofilozofia, a perspektywa ekologicznego konserwatyzmu”, Studia 
Ecologiae et Bioethicae 1 (2021), 5–15. 

16.  Henryk Skolimowski, Filozofia żyjąca – Eko-filozofia jako Drzewo Życia, przeł. Jerzy 
Wojciechowski (Warszawa: Pusty Obłok, 1993), 18.

17.  Ignacy S. Fiut, “Idea rozwoju zrównoważonego w perspektywie filozofii Henryka Skoli-
mowskiego”, Problemy Ekorozwoju 4, nr 2 (2009), 25–48.

18.  Por. Krzysztof J. Kilian, “Patrząc na Skolimowskiego. O Księdze Pamiątkowej ofiarowanej 
Profesorowi Skolimowskiemu w siedemdziesięciolecie urodzin”, Sofia 4 (2004), 231–240.

19.  Skolimowski, Filozofia, 24–32.



92

Tak sformułowana eko-kosmologia dała podstawy Skolimowskiemu do przed-
stawienia uniwersalizującej eko-filozofii, autorskiego programu ideowej przemiany. 
Cechują ją: orientacja na życie (przeciwko filozofii analitycznej zorientowanej 
na języku); zaangażowanie (przeciwko dystansującej obiektywności); żywa du-
chowość (przeciwko martwocie duchowej współczesności); holizm (przeciwko 
fragmentaryzmowi); poszukiwanie mądrości (a nie informacji); świadomość 
problemów i zainteresowanie się sprawami społecznymi (na przekór bierności 
i apatii); związania z ekonomią jakości życia (a nie ekonomią postępu); polityczna 
świadomość (przeciwko apolityczności); odpowiedzialność społeczna i jednostkowa; 
tolerancja dla zjawisk ponadfizycznych; troska o zdrowie20. Eko-kosmologia pełni 
konstytutywną funkcję dla całej eko-filozofii i jej rozwijanie ma dalsze następ-
stwa. Według Skolimowskiego “nasze działanie jest wynikiem naszego sposobu 
odczytania wartości. Jeśli odczytujemy go niewłaściwie, będziemy niewłaściwie 
działać”21. Posiadanie pewnego wyobrażenia o działaniu wszechświata implikuje, 
jakie filozofie będziemy formułowali. Te zaś będą wskazywały wartości nadające 
sens, a w konsekwencji również odpowiednie praktyki.

W dalszej kolejności Skolimowski komponuje system etyczny, który z upły-
wem lat był nieznacznie modyfikowany. Z imperatywu świętości życia wysunął 
autoteliczne wartości rewerencji dla życia, różnorodności, umiarkowania, odpo-
wiedzialności i sprawiedliwości. Pielęgnując je, zapewnimy rozwój sobie i życiu 
w ogóle22. Filozof w późniejszych pracach prezentuje etykę kosmiczną, zgodnie 
z którą główną zasadą jest traktowanie świata jako sanktuarium, gdzie człowiek 
jest kapłanem – “opiekunem spolegliwym”.23 Jest to wyraz aktywnej troski wobec 
życia i świata, służącej odzyskaniu łączności z całym kosmosem. Nasza reinte-
gracja przywraca harmonię i nadaje sens ludzkiej egzystencji24. 

Eko-filozofia wykracza poza pojęcie światopoglądu i sięga po zagadnienie 
duchowości. Ta ostatnia, rozumiana jako “esencja kondycji człowieka”, musi się 
zmieniać, transcendować – ewoluować25. Duchowe czy też wewnętrzne przeżywanie 
głębokiej łączności z życiem i kosmosem spełnia się w koncepcjach ekoteologii 
i ekoreligii. Skolimowski, który czerpał wiele inspiracji z religijności Wschodu, 
dostrzegał boskość Kosmosu, ewolucji, świata i człowieka. W ekoteologii Bóg – 
a raczej boskość jest atrybutem wszechogarniającego Kosmosu. Ludzkość powinna 
troszczyć się o tę mistyczną spójność. Doświadczamy i uczestniczymy w boskości 

20.  Skolimowski, Filozofia, 37–62.
21.  Skolimowski, Filozofia, 20–21.
22.  Skolimowski, Filozofia, 182–192.
23.  Czekalski, Paradygmat, 47–48.
24.  Czekalski, Paradygmat, 123–124.
25.  Henryk Skolimowski, Święte siedlisko człowieka, przeł. Robert Palusiński (Warszawa: 

Centrum Uniwersalizmu przy Uniwersytecie Warszawskim, Polska Federacja Życia, 1999), 25–26.



93

poprzez wspieranie rozwoju Życia, a nie dominowania nad nim26. Ignacy Fiut 
przypomina, że rozwój u Skolimowskiego ma charakter teleologiczny i nie ma 
tylko biologicznego wymiaru. Nawet ludzkie ciało ma charakter przejściowy, 
gdyż z perspektywy kosmicznej wszelka materia powstała w wyniku kondensacji 
światła. Ewolucja ma prowadzić do osiągnięcia jego prostej formy. Eschatologia 
Kosmosu polega na ostatecznym osiągnięciu boskiej jedności wynikającej z ist-
nienia wyłącznie postaci świetlistej. Proces tego przekształcania zainicjowała 
fotosynteza, zaś dopełnia teosynteza27. 

Najbardziej oczywistą, a zarazem najbardziej wyróżniającą się cechą eko-filozofii 
Skolimowskiego jest jej struktura, w centrum której znajduje się fenomen Życia. 
Wokół niego nawarstwiają się kolejno ewolucja, człowiek i rozum. Największy 
zakres posiada Kosmos, w którym zawierają się wszystkie pozostałe warstwy. 
Życie jest powodem, dla którego człowiek powinien troszczyć się o środowisko 
naturalne. Ten biocentryzm równoważy zasada antropiczna i partycypacja czło-
wieka w rozwijaniu świata. Problemem według filozofa nie jest sama ludzkość, ale 
przyjęcie błędnego trybu myślenia, który wyróżnia się w obrębie zastanej antro-
posfery. Człowiek pozostaje głównym podmiotem odpowiedzialnym za kondycję 
ekologiczną planety. Istotny w tej relacji staje się duchowy wymiar przeżywania 
kontaktu z naturą i światem. Skolimowski przywraca metafizykę oraz nadaje sens 
życiu człowieka, ustanawiając go łącznikiem między panenteistycznym Bogiem-

-Kosmosem, a jeszcze nieposiadającym samoświadomości Życiem.

Rozdział między ekofilozofią i krytyką antropocenu

Eko-filozofia nadal utrzymuje się w nurcie filozofii ekologicznej, szczególnie 
w kręgu polskim. Tymczasem dyskurs antropocenu i jego główni orędownicy 
chętniej opierają się na własnych filozoficznych podstawach, choć można dostrzec 
również konteksty myśli postkolonialnej oraz filozofii Marksa28. Jednym z powodów, 
które przyczyniły się do tego oddzielenia, było rozczarowanie międzynarodowy-
mi zobowiązaniami o wdrażaniu polityki zrównoważonego rozwoju. Formuła ta 
okazała się definicyjnie niejednoznaczna – i jako idea, i jako strategia prawno-

26.  Czekalski, Paradygmat, 51–56.
27.  Fiut, Idea, 28–31. Fotosynteza, jako “genialny wynalazek światła” umożliwia Życiu po-

siłkowania się jego energią. Następna jest logosynteza, w której uczymy się, czym jest świętość. 
W fazie teosyntezy ludzkość żyje świętością świata, dzięki czemu ma zdolność do świadomego 
samorozwoju.

28.  Mads Ejsing, “The Arrival of the Anthropocene in Social Theory: From Modernism and 
Marxism towards a New Materialism”, The Sociological Review 71, nr 1 (2023), 243–260; zob. 
Dipesh Chakrabarty, Humanistyka w czasach antropocenu, przeł. Ewa Domańska (Kraków: 
Universitas, 2023).



94

-polityczna – pozbawiona spójnego programu29. Z dużą trudnością wdrażane są 
jakiekolwiek kryteria środowiskowe mające na celu hamowanie trwającego od 
kilkudziesięciu lat konsumpcyjnego przyspieszenia30. Podobnie komentowana 
jest realizacja postulatów Klimatycznego Porozumienia Paryskiego z 2015 roku31. 
Ta negatywna krytyka podtrzymuje przekonanie, że w antropocenie nie ma szans 
na utopijne reformy, natomiast potrzebna jest faktyczna rewolucja. 

Jednym z autorów koncepcji zrównoważonego rozwoju był sam Skolimowski. 
Nie przygotował on jednak politycznego programu, o czym przypomina Małgorzata 
Chrzanowska-Gancarz. Opisany przez nią projekt “Nasza wspólna przyszłość” 
charakteryzował się podejściem “mieć nad być”, sprzecznym z eko-filozoficzną 
doktryną32. Jak wyjaśnia Ignacy Fiut, zrównoważony rozwój powinien wynikać 
z ekologicznej sprawiedliwości. Pożądany jest balans między rozwojem i eks-
pansją oraz równowagą w korzystaniu ze środowiska. Na człowieku spoczywa 
świadome samoograniczanie się i pełne zaakceptowanie świętości życia. Jest to 
przede wszystkim pouczenie światopoglądowe, a nie polityczne. Ostatecznie 
realizacja zrównoważonego rozwoju wymaga powszechnej metanoi – według 
Leszka Gawora rozumianej jako głębokiego duchowego nawrócenia33.

Idea zrównoważonego rozwoju stała się także odrębną gałęzią filozofii34. W ra-
mach obiektywizacji problematyki oraz chęci unikania łatki “zielonej ideologii”, 
uczeni uwzględniali różne scenariusze (bardziej lub mniej antropocentryczne) 
reform w dziedzinach ekonomii, ekologii i społeczeństwa, a także odrzucali 
tendencje utopijne na rzecz ciągłego procesu naukowego doskonalenia postępu35. 
W ocenie Ewy Bińczyk narracje o zrównoważeniu skłaniały się ku tolerancji go-
spodarczego wzrostu, jeśli stałby się bardziej zielony. Z powodu niekomentowania 
faktycznych problemów społecznych i ekonomicznych, formuła ta wyczerpała 
się36. Również Zbigniew Hull przyznaje, że skala problemów jest zbyt duża, by 

29.  Agnieszka Poczta-Wajda, Agnieszka Sapa, “Paradygmat rozwoju zrównoważonego – ujęcie 
krytyczne”, Progress in Economic Sciences 4 (2017), 131–141.

30.  Marcin Leźnicki, “Trudności z wdrażaniem konsumpcji zrównoważonej w ponowoczesnej 
epoce przyspieszenia”, Studia Ecologiae et Bioethicae 1 (2021), 31–44.

31.  Bińczyk, Epoka, 54–58.
32.  Małgorzata Chrzanowska-Gancarz, “Globalne cele zrównoważonego rozwoju a idea życia 

człowieka w koncepcja Eko-filozofii Henryka Skolimowskiego”, Zeszyty naukowe Politechniki 
Śląskiej 131 (2018), 51–60.

33.  Leszek Gawor, “Proekologiczna metanoia współczesnego człowieka jako warunek prze-
trwania cywilizacji ludzkiej”, Kultura i Wartości 4 (2012), 45–59.

34.  Zbigniew Hull, “Ekofilozofia a ‘filozofia zrównoważonego rozwoju’”, Studia Ecologiae et 
Bioethicae 8, nr 1 (2010), 197–205. 

35.  Leszek Gawor, “Filozofia zrównoważonego rozwoju – preliminaria”, Problemy Ekorozwoju 
5, nr 2 (2010), 69–76.

36.  Zob. Bińczyk, Epoka, 173–180.



95

mówić o zrównoważeniu37. Odrzucenie idei zrównoważonego rozwoju należy 
powiązać z odrzuceniem dorobku niemal całej filozofii ekologicznej. Nie chodziło 
wyłącznie o przestarzałą perspektywę. 

Magdalena Hoły-Łuczaj zauważa, że mamy do czynienia z esencjalnie odmien-
nymi podejściami filozoficznymi. Badacze antropocenu reprezentują podejście 
krytyczne, podczas gdy namysł filozofów ekologicznych charakteryzuje się po-
dejściem pozytywnym, szczególnie jeśli chodzi o ocenę ludzkiej sprawczości38.

Przyswojenie i popularyzacja wychodzącego z nauk o Ziemi pojęcia antro-
pocenu, które zaktualizowało bieżący stan środowiska i klimatu, okazało się 
nowym otwarciem dla ekodyskursu, czy nawet dyskursu antropocenu39. W jego 
obrębie znajdują się wątki równocześnie naukowe i społeczne – alarmistyczne 
tendencje klimatologów oraz polityczne postulaty reform globalnych porządków 
antroposfery, którymi operują filozofowie i badacze społeczni40. Dzięki nim 
w duchu powszechnego edukowania i uświadamiania skali problemu, zagad-
nienie antropogenicznej destabilizacji systemów planetarnych stało się proste 
w rozumieniu, choć definiowało niezwykle złożone globalne zjawiska41. Epoka 
antropocenu jest odmienna od stabilnego holocenu – to czas nieprzewidywalnych 
i wzajemnie na siebie oddziałujących zaburzeń, które negatywnie oddziałują na 
równowagę systemów Ziemi. W tej sytuacji przedawnieniu ulegają dotychczaso-
we rozumienia przyrody jako odrębnego, pierwotnego i dziewiczego fenomenu. 
Bińczyk uznaje pojęcia postprzyrody i postśrodowiska za bardziej adekwatne do tej 
sytuacji. W dobie antropocenu jakikolwiek wpływ człowieka w postaci rekultywa-
cji i izolacji ekosystemów dla ich ochrony są kolejnym przetworzeniem natury42.

Totalność związków człowieka ze środowiskiem przyrodniczym usystematyzo-
wali badacze, których podejście skojarzono z tak zwanym ontologicznym zwrotem 
oraz nowym materializmem43. Wprowadzili oni przekształcenie ontologiczno-

-epistemologiczne za sprawą takich koncepcji jak Teoria Aktora Sieci (ANT), 

37.  Zbigniew Hull, “Filozofia zrównoważonego rozwoju a realizacja jej postulatów w praktyce 
społecznej”, Studia Ecologiae et Bioethicae 17, nr 4 (2019), 5–14.

38.  Magdalena Hoły-Łuczaj, “Jak mówić o kryzysie ekologicznym, aby anthropoi chcieli z nim 
faktycznie walczyć?”, Humanistyka i Przyrodoznawstwo 24 (2018), 591–598. 

39.  Bińczyk, Epoka, 93–97.
40.  Zob. Tomasz Markiewka, Zmienić świat raz jeszcze – jak wygrać walkę o klimat (War-

szawa: Czarna Owca, 2021); Za pięć dwunasta koniec świata. Kryzys klimatyczno-ekologiczny 
głosem wielu nauk, red. Katarzyna Jasikowska, Michał Pałasz (Kraków: Uniwersytet Jagielloński, 
Biblioteka Jagielońska, 2022). 

41.  Zob. Ewa Bińczyk, “Dyskursy antropocenu a marazm środowiskowy początków XXI 
wieku”, Zeszyty Naukowe Politechniki Śląskiej 112 (2017), 47–59.

42.  Ewa Bińczyk, “Troska o postprzytrodę w epoce antropocenu”, Etyka 57 (2018), 137–155.
43.  Ståle Knudsen, “Critical Realism in Political Ecology: An Argument against Flat Ontology”, 

Journal of Political Ecology 30, nr 1 (2023), 1–22.



96

teoria systemów-światów oraz układów relacyjnych44. Zawarty w tej reinterpretacji 
antropocenu geosystemizm stał się podstawową ramą konceptualną opisywania 
powiązań ludzkości z delikatną stabilnością klimatu i natury. Konsekwencją 
tej przemiany było intelektualne odrzucenie dualizmu natura-kultura. Człowiek 
przestał być głównym podmiotem kształtującym rzeczywistość – stał się jed-
nym ze wzajemnie na siebie oddziałujących aktorów, równorzędnym względem 
pozostałych. Takimi aktorami mogą być na przykład lasy, rzeki, huragany, ale 
również koncerny paliwowe i każdy z nich może wywierać wpływ na pozostałe45. 
Co więcej, posiłkując się odkryciami nauk o życiu, uczeni podważyli też ludzką 
odmienność gatunkową – jesteśmy bardziej hybrydami genetycznymi i produktem 
ciągłej ko-ewolucji46. Dyskurs antropocenu przedstawia rzeczywistość społeczną 
w odwrocie. Jego uczestnicy poszukują nowej spójnej filozofii, która mogłaby na 
poziomie indywidualnym, społecznym i politycznym zjednać niemal całą ludzkość 
i zmotywować do przyjęcia orientacji ekocentrycznej, zgodnie z którą większą 
wartość posiada dobrobyt środowiska niż ludzi. Pod tym względem prace filozofii 
ekologicznej nie straciły na znaczeniu. Jednak środowisko – świat pozaludzki stał 
się czynnym uczestnikiem, równoważnym wobec człowieka.

Gaizm –  
wyobrażenie o prawidłowościach i porządku Ziemi

Lucyna Kopciewicz w swojej propozycji systematyki dyskursu klimatycznego, 
zestawia koncepcję ekologii głębokiej oraz Hipotezę Gai w jednej kategorii47. Czy to 
za sprawą tytułowego odwołania się do narracji mitycznej, czy to dzięki nośnemu 
kolektywnemu wyobrażeniu o wzajemnym powiązaniu wszystkich żyjących istot, 
to właśnie geofizjologiczny model ziemskiej ekologii przedstawiony przez Jamesa 
Lovelocka i uzupełniony dzięki Lynn Margulis, pozostaje żywym zagadnieniem  
w dyskursie antropocenu. Zgodnie z wciąż obecnymi interpretacjami pomysłu 
Lovelocka, Gaja jest planetarnym superorganizmem, całościowym systemem 
wzajemnie zależnych od siebie wszelkich istnień, który poprzez zachowanie ho-
meostatycznego obiegu materii, umożliwia trwanie życia na Ziemi48. Możemy się 

44.  Patryk Szaj, “Antropocen i kapitałocen: w poszukiwaniu fuzji horyzontów”, Porównania 
29, nr 2 (2021), 371–386.

45.  Tomasz Szymon Markiewka, “Narracja filozoficzna a koncepcje postwzrostowe”, CIVITAS 
3 (2022), 16–31.

46.  Domańska, Humanistyka, 29.
47.  Lucyna Kopciewicz, “Dyskursy kryzysu klimatycznego”, Ars Educandi 18 (2021), 67–82.
48.  Można rozróżnić “mocną” i “słabą” wersję hipotezy. Zawarta w tekście bardziej odpo-

wiada mocnej, która jest wykorzystywana przez innych uczestników dyskursu: zob. Kopciewicz, 



97

spotkać jeszcze z tendencją do postsekularnego antropomorfizowania Gai, kojarząc 
ją z Matką-Ziemią i nadając jej quasi-boską podmiotowość. Ogólną charakterystykę 

“gaizmu” opracowała już między innymi Dobrosława Wężowicz-Ziółkowska49.
Zaktualizowaną interpretację hipotezy Gai przedstawił w swoich tekstach 

i wykładach Bruno Latour, który zaakcentował jej fizjologiczny i materialistyczny 
aspekt. Gai nie należy traktować jako jedno jestestwo równoznaczne Naturze, 
które skupia się na utrzymaniu homeostazy. Nie jest opiekuńczą matką, wręcz 
los ludzkości czy innych istot nie ma w tym przypadku znaczenia, toteż jakikol-
wiek wpływ antroposfery na ekosystem może łatwo zaburzyć jej działanie, na 
co zareaguje z całą stanowczością50. Po drugie, Gaja nie posiada metafizycznych 
uwarunkowań teleologicznych lub prowidencjonalistycznych. Nie jest też systemem 
posiadającym jednostkę zarządzającą, a tym bardziej superorganizmem. W trze-
cim wykładzie książki Facing Gaia, zatytułowanym Gaia, a (Finnally Secular) 
Figure for Nature Latour stara się przekonać, że w koncepcji Lovelocka należy 
dopatrywać się w Gai zbioru, sieci wszelkich bytów51. Nie kieruje nią zamysł życia, 
jest reprezentacją prawidłowości wynikających z jednostkowej natury żywych 
istot – ewolucji, egzystencji, adaptacji oraz wpływu na swoje otoczenie i inne byty. 

Sekularna Gaja jest biologiczną siecią w konwencji ANT, płaskoontologicz-
nym wyobrażeniem o wspólnotowości życia na Ziemi, od którego zależy ogólny 
stan homeostazy. Wcześniej szeroko rozumiana przyroda i człowiek rozwijali się 
właściwie osobno. Jednak w dobie antropocenu stajemy się szczególnie zależni 
od stabilności i niestabilności aktywnej Gai52. Według Wężowicz-Ziółkowskiej, 
wystrzegając się nadmiernego antropocentryzmu, Latour proponuje w ramach 

“gaizmu roztropnego” i projektu “Gai 2.0” włączyć w tę sieć ludzką sprawczość 
i samoświadomość, aby przetrwanie stało się zadaniem politycznym i priory-
tetowym dla ujednoliconego, zintegrowanego życia53. Problem polega jednak 
na niemożności pełnej integracji Gai i ludzi. Z jednej strony ta istota będąca żywą, 
upodmiotowioną, planetarną siecią jest czymś więcej niż naturą, z drugiej pozo-
staje w dystansie do samego człowieka54. Ludzka egzystencja w czasie antropocenu 

Dyskursy, 76–77; Jason Hickel, Mniej znaczy lepiej. O tym, jak odejście od wzrostu gospodarczego 
ocali świat, przeł. Jerzy Paweł Listwan (Kraków: Karakter, 2021), 365.

49.  Dobrosława Wężowicz‑Ziółkowska, “Dźwignie wyobraźni epoki antropocenu: gaizm”, 
Annales Universitatis Paedagogicae Cracoviensis 11 (2023), 20–31.

50.  Bruno Latour, “Czekając na Gaję. Komponowanie wspólnego świata poprzez sztukę i po-
litykę”, przeł. Agnieszka Kowalczyk, w: Ekologie, red. Agnieszka Jach, Piotr Juskowiak, Agnieszka 
Kowalczyk (Łódź: Muzeum Sztuki, 2014), 170.

51.  Bruno Latour, Facing Gaia – Eight Lectures on the New Climate Regime, przeł. Catherine 
Porter (Cambridge: Polity Press, 2017), 75–110.

52.  Latour, Facing, 106–109.
53.  Wężowicz‑Ziółkowska, Dźwignie, 26–27.
54.  Latour, Facing, 288–289.



98

zarysowuje się jako relacja przyciągania i odpychania. Kluczowa w tym spojrzeniu 
jest degradacja człowieka z pozycji jednego aktywnego podmiotu. W ramach 

“kosmologicznej” propozycji Latoura sprawczość jest rozproszona także w naturze 
poprzez Gaję. Ewentualna podmiotowość może mieć charakter czasowy i lokalny. 
W konsekwencji nie można powiedzieć o jakiejkolwiek stabilności55. 

Latourowska interpretacja hipotezy Gai jest tą aktualizacją, której nie otrzy-
mała filozofia Skolimowskiego. Zracjonalizowana propozycja usieciowionej Gai 
jest konsekwencją zaakceptowania i przyswojenia antropocenu jako podstawy 
dla refleksji nauk społecznych. Rozproszenie wpływu człowieka na środowisko 
oraz nieprzewidywalność zmian klimatu uniemożliwia myślenie o stabilnych 
planach na przyszłość. W tych propozycjach nie chodzi o indywidualną postawę 
względem świata, ale o rozpoczęcie formowania oraz wdrożenia alternatywnych 
polityk i filozofii praxis, które powinny doprowadzić do reorientacji epistemicz-
nej na każdym szczeblu socjostruktur. Sytuacja indywidualnego Ja i problem 

“nieustannego współstawania się ze światem” jest słabiej naświetlana, o czym 
pisze Mateusz Chaberski56. Zamęt Gai właśnie polega na niezależności każdego 
uczestnika systemu. 

Nowy Antropocentryzm –  
uświadomiona sprawczość i odpowiedzialność

W obliczu silnych krytyk posthumanistów, próby obrony albo też redefinicji 
antropocentryzmu podejmuje się Clive Hamilton w książce Defiant Earth. Au-
stralijski uczony stara się przekonać do możliwości wyróżnienia i odrzucenia 

“potwornego antropocentryzmu” lub też “antroposupremacji”, które powinien 
zastąpić “nowy antropocentryzm”57. Antropocen jest przyznaniem człowieko-
wi miana geologicznej siły. Z jednej strony jest to dla Hamiltona imponujący 
fakt, a z drugiej ostry sygnał do gwałtownej zmiany myślenia. Zakończył się 
czas stabilnego holocenu i pasywnej Gai. W antropocenie na człowieka spada 
odpowiedzialność i obowiązek kontroli wraz z redukcją szkód, które wynikają 
z destabilizacji i nieprzewidywalności ekosfery58. 

55.  Latour, Facing, 113, 142–144.
56.  Mateusz Chaberski, “Doświadczyć antropocenu na nowo. Doświadczenia środowiskowe 

w sztukach performatywnych”, Niespodziewane Alianse 84 (2019), 228–229.
57.  Zob. Clive Hamilton, Defiant Earth. The Fate of Humans in the Anthropocene (Cambridge: 

Polity Press, 2017), 43–53.
58.  Clive Hamilton, “Human Destiny in the Anthropocene”, w: The Anthropocene and the 

Global Environmental Crisis – Rethinking Modernity in a New Epoch, red. Clive Hamilton, Chri-
stophe Bonneuil, François Gemenne (Oxon: Routledge, 2015), 32–35.



99

Hamilton nazywa człowieka postacią tragiczną: “centralny aktor, niezdolny do 
spełnienia marzenia o nowoczesności, o wyrwaniu się naturze i wzniesieniu się 
ponad nią. Nowa antropocentryczna jaźń nie unosi się swobodnie jak nowoczesny 
podmiot, ale jest zawsze wpleciona w naturę, jak węzeł w jej tkaninie”59. Egzysten-
cjalne uzależnienie się od stanu środowiska przyrodniczego wymusza na człowieku 
silniejsze poczucie odpowiedzialności, gdyż tkwi w nim głęboko zakorzenione 
poczucie wspólnotowości w naturze, skojarzone także z wolnością. Równocześnie 
jednak przyroda ustanawia ostateczne granice tego, co można zrobić60. Hamilton 
przechodzi do swoistej terapii afirmującej człowieka jako sprawcę antropocenu. 
Jest to zarówno historyczny efekt działania całej ludzkości, następstwo wszelkich 
jej dokonań, jak i pewna niezależna wypadkowa, obiektywny i rzeczywisty fakt, 
odmienny od subiektywnych wyobrażeń. Obrońca antropocentryzmu stara się 
wydobyć z tego specyficzną nadzieję, że jeszcze koniec świata nie nastąpił61. Nie 
obiecuje on ekomodernistycznego złudzenia o opanowaniu rozsierdzonej planety62. 
Chodzi mu o ponowne uświadomienie sobie, że człowiek ma prawo i zdolności 
do przetrwania, pomimo tak fatalnego w skutkach zaadaptowania się do życia na 
Ziemi. Choć Hamiltonowa koncepcja brzmi wyjątkowo pozytywnie, to w ocenie 
Bińczyk jest formą “zarządzania kryzysem”, zaś Patryk Szaj przedstawia ją jako 
odzwierciedlenie motywacji “ratujmy, co się da” bez szerszej idei reformy63. 

W odniesieniu do nowego antropocentryzmu oraz antropocenu, jako kolejnego 
etapu w rozwoju Ziemi, australijski etyk dostrzega możliwe wystąpienie skojarzeń 
z pojawiającym się wcześniej antropocentryzmem teleologicznym, propozycjami 
metafizycznymi lub mistycznym holizmem, jak choćby u de Chardina. Hamilton 
uważa je za anachroniczne i zbyt oderwane od rzeczywistego świata, który wciąż 
jest poznawany przy pomocy racjonalnej nauki. Jak sam kwituje, “nowe spojrzenie 
na System Ziemi sprowadza nas na ziemię”64. W ten sposób odcina się od wątków 
duchowych, jednak stara się pogłębić etyczny wymiar nadziei, którą zachowuje 
w nowym antropocentryzmie. Propozycja Hamiltona znacznie bardziej przypomina 
antropocentryzm Skolimowskiego. Jednak podobnie jak jego posthumanistyczni 
oponenci odwołuje się do materializmu. Sprawczość ludzkości ucieleśnia epoka 
antropocenu, a wiara w nią jest bardziej emocjonalna i scjentystyczna. Człowiek 
stał się wyznacznikiem epoki geologicznej Ziemi za sprawą rozumu. Ten sam 
rozum odpowiada teraz za dalszy jej przebieg, ale również za przetrwanie życia. 

59.  Hamilton, Defiant, 52, tłumaczenie własne. 
60.  Zob. Hamilton, Defiant, 136–159.
61.  Możliwe jest zachowanie nadziei, że przyszła cywilizacja ludzka, która wyłoni się w przy-

szłości nie popełni tego samego błędu, co ta współcześnie żyjąca. Hamilton, Defiant, 160–162.
62.  Hamilton, Human, 37–42.
63.  Bińczyk, Troska, 150; Szaj, Antropocen, 377.
64.  Hamilton, Defiant, 57, tłumaczenie własne.



100

Oczywiście zachodzi pewna przemiana – człowiek wprowadza swój rozum 
w mechanizmy przyrody, jak nigdy wcześniej. Hamilton opisuje to jako syntezę 
historii i natury65. Nigdy dotąd nie byliśmy tak z nią zjednoczeni. Jest to jednak 
wyczyn “dziwoląga natury”, nie zaś istoty przekraczającej swoje ograniczenia 
o wyższych cechach poznawczych66.

Podsumowanie –  
duchowość formująca ekologiczny podmiot ludzki 

Jeden z propagatorów koncepcji postwzrostu Jason Hickel w książce Mniej 
znaczy lepiej przywołuje obecne w kulturach pierwotnych wyobrażenia o świecie 
przyrody. Wątki animistyczne oraz podania o obecności dusz w roślinach i zwie-
rzętach są dla niego niczym ponowne objawienie prawdy o istnieniu alternatywnej, 
bardziej ekocentrycznej postawy względem natury. Wymieniana przez niego 
etyka daru, którą dostrzega w wierzeniach ludów Aczuarów i Czewongów, jest 
propozycją etyki dla postkapitalizmu i postwzrostu. Wymaga ona od człowieka 
samoograniczenia i obowiązku wymiany w celu zachowania równowagi. Dar 
żywności powinien być równoważony darem opieki. W tym samym rozdziale 
książki przywołuje przykłady odkryć naukowych, które w jego ocenie są od-
zwierciedleniem hipotezy Gai67. Autor w jednym miejscu stara się odnaleźć 
realizację współczesnej, posthumanistycznej perspektywy w wierzeniach ludzi 
silnie zależnych od środowiska naturalnego, w którym żyją. Porównania między 
religijnością a naukowymi koncepcjami narzucają się tutaj samoczynnie. Warto 
jednak spojrzeć na to odwrotnie – to nie nauka proponuje racjonalne wyjaśnienie, 
ale religijność i wiara umożliwia praktykę pewnej filozofii (lub kosmologii). 

Eko-filozofia Henryka Skolimowskiego nie jest programem naukowym, ale pro-
pozycją głębokiej przemiany, ekologicznej metanoi. Znamienne słowa polskiego 
filozofa, o tym że “wiek XXI będzie stuleciem ekologicznym albo nie będzie go 
wcale” są jedną z wróżb, na które ciężko odpowiedzieć. Dalej dodaje, że ekologii 
nie powinno się sprowadzać do rangi ideologii, ponieważ jest czymś więcej – wy-
maga “religijnego zapału”68. Proponowany przez niego model postrzegania świata 
wymaga aktu wiary. Jeśli jednak zawiesimy paranaukowe i parareligijne postulaty 
Skolimowskiego, to nadal nadrzędnymi zasadami jego alternatywy pozostają 
etyka troski i myślenie rewerencyjne w ramach biocentryzmu. Co więcej, w tym 
przypadku jest zachowana podmiotowa sprawczość człowieka oraz zdolność 

65.  Hamilton, Defiant, 140-141.
66.  Hamilton, Defiant, 98–102.
67.  Zob. Hickel, Mniej, 336–374.
68.  Skolimowski, Filozofia, 12.



101

do twórczego i pozytywnego wpływu na świat. Eko-filozoficzne uduchowienie 
jest rodzajem adaptacji do rzeczywistości, która wymaga nowej, refleksyjnej 
i emocjonalnej postawy wobec środowiska. Dzieje się to jednak na poziomie 
indywidualnym, zaś wyobrażenie ekologicznej kultury wraz z uczestniczeniem 
w kosmicznej ewolucji jest obietnicą wykraczającą poza bieżącą sytuację, którą 
będzie realizował dopiero nawrócony homo ecologicus69.

W czasach antropocenu unika się tematu wiary, a operuje się świadomością oraz 
poczuciem obowiązku i winy. W symboliczny sposób wymaga tego od ludzkości 
sama nazwa tejże epoki. Obraz Ziemi przedstawiający katastrofę i dewastację 
jest dziełem człowieka. Aby zaprzestać popełniania błędów, należy przyjąć nowe 
spojrzenie na świat. Proponując koncepcję Gai, Latour chce racjonalnie oraz 
w odniesieniu do nauk o systemie Ziemi udowodnić możliwość urzeczywistnie-
nia tego modelu bez pierwiastka wiary. Stanowi o tym podkreślona przez niego 
świeckość tej reinterpretacji. Należy jednak zauważyć, że we wcześniejszych 
publikacjach odwoływał się do konieczności utopijnej reorganizacji społecznej 
wyobraźni i wykorzystania w tym celu języka religijnego, włącznie z ekologiczną 
metanoią70. Niewątpliwie duchowość wydaje się być znaczącym składnikiem 
proekologicznej postawy w rzeczywistości postsekularnej. Dlatego też przykład 
Hickela potwierdza poszukiwanie duchowych aspektów dla postaw prośrodowi-
skowych i równocześnie podtrzymuje aktualność takich filozofii ekologicznych, 
jak program Skolimowskiego. Podbudowana duchowością troska o środowi-
sko zmienia podmiot ludzki. Obok rozumienia konieczności walki o środowisko, 
towarzyszy głębokie przekonanie, że jako ludzkość jesteśmy odpowiedzialni za 
przetrwanie życia na Ziemi. 

Kluczowe jest tutaj uświadomienie sobie konieczności transgresji z Ja do My, 
które wcale nie musi ograniczać podmiotowości homo sapiens, przeciwko czemu 
występuje Hamilton. Ocena sprawczości człowieka wobec środowiska wynika nie 
tyle z refleksji nad winą, która na niego spada, ale z wiary w podmiotowość, którą 
przypisuje się innym istotom żywym, którą sam posiada i transcenduje poza siebie. 
Dopiero po jej rozpoznaniu możliwe jest wyrażenie holistycznego My. Refleksja 
nad samostanowieniem siebie wynika z indywidualnej pogłębionej moralnej 
i emocjonalnej, czy wręcz duchowej refleksji na temat niemal aksjomatycznych praw 
o ochronie życia i ekosystemu. Bliska tej interpretacji jest dialogiczna koncepcja 
religijnego sekularyzmu Martina Bubera, a także jego rozumienie wiary, opartej 

69.  Mikołaj Niedek, “(Prze)świt eko-filozofii w na drodze pedagogiki Lasu”, Forum Pedago-
giczne 12, nr 2 (2022), 75–87. 

70.  Monika Humeniuk, “Przenikanie się języków wiedzy i wiary w dyskursie kryzysu kli-
matycznego. Przypadek argumentu ekoteologicznego Brunona Latoura i radykalnej ekologicznej 
hermeneutyki biblijnej”, Utopia a Edukacja 6 (2023), 63–85; zob. Ewa Bińczyk, “Ocalić Gaję i zba-
wić zbiorowość. Ekoteologiczne sugestie Brunona Latoura”, Stan Rzeczy 2, nr 5 (2013), 137–149.



102

na zaufaniu oraz charakteryzującej się działaniem integrującym (ze światem, 
w kierunku “wiecznej jedności”)71. Stworzenie rzeczywistości ekocentrycznej wy-
maga nie tylko wyjaśnienia faktycznych relacji między czynnymi aktorami nowej 
ekokultury, lecz także wyobrażenia sobie świata, w którym każde działanie ma 
jakiś sens. Może to być przetrwanie (Hamilton i Latour), bądź też rozwój i ewolucja 
(Skolimowski). Ani antropocentryzm, ani ekocentryzm nie ustanowi stałych relacji 
między ludzkością a jej otoczeniem, wraz z istotami pozaludzkimi i całą przyrodą. 
Adaptacja do antropocenu wymusza na człowieku ciągłe potęgowanie i osłabianie 
własnej sprawczości. Podmiot ludzki w zależności od zastanej sytuacji środowiskowej,  
z uwzględnieniem dalszych konsekwencji swoich czynów będzie zmieniał postawę 
między niezależnością a dążeniem do ekologicznego współistnienia.

Bibliografia

Bińczyk, Ewa. “Dyskursy antropocenu a marazm środowiskowy początków XXI wieku”. 
Zeszyty naukowe Politechniki Śląskiej 112 (2017), 47–59.

Bińczyk, Ewa. Epoka człowieka. Retoryka i marazm antropocenu. Warszawa: Wydaw-
nictwo Naukowe PWN, 2018.

Bińczyk, Ewa. “Jakiej refleksji potrzebujemy w epoce antropocenu? ‘Gramatyka’ wystu-
dzania wzrostu ekonomii ekologicznej”. Er(r)go 47, nr 2 (2023), 73–96. https://doi.
org/10.31261/errgo.14496.

Bińczyk, Ewa. “Ocalić Gaję i zbawić zbiorowość. Ekoteologiczne sugestie Brunona Latoura”. 
Stan Rzeczy 2, nr 5 (2013), 137–149. https://doi.org/10.51196/srz.5.10.

Bińczyk, Ewa. “Troska o postprzyrodę w epoce antropocenu”. Etyka 57 (2018), 137–155.
Burgoński, Piotr, Michał Gierycz. “Dyskurs, analiza dyskursu i konstruktywizm”. 

W: Analiza dyskursu politycznego. Teoria, zastosowanie, granice naukowości, red. 
Monika Brzezińska, Piotr Burgoński, Michał Gierycz, 13–25. Warszawa: Uniwersytet 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, 2018.

Chaberski, Mateusz. “Doświadczyć antropocenu na nowo. Doświadczenia środowiskowe 
w sztukach performatywnych”. Niespodziewane Alianse 84 (2019), 225–260.

Chakrabarty, Dipesh. Humanistyka w czasach antropocenu, przeł. Ewa Domańska. 
Kraków: Universitas, 2023.

Chrzanowska-Gancarz, Małgorzata. ”Globalne cele zrównoważonego rozwoju a idea życia 
człowieka w koncepcji Eko-filozofii Henryka Skolimowskiego”. Zeszyty Naukowe 
Politechniki Śląskiej 131 (2018), 51–60.

Czekalski, Rafał. ”Henryka Skolimowskiego krytyka cywilizacji zachodniej w kontekście 
kryzysu ekologicznego”. Studia Ecologiae et Bioethicae 2 (2014), 45–64.

71.  Karol Jasiński, “Fenomen religii w myśli Martina Bubera”, Studia Warmińskie 50 (2013), 
23–40.



103

Czekalski, Rafał. Paradygmat ekologiczny: kategoria kulturowo-cywilizacyjna czy też 
teoretyczno-poznawcza na przykładzie twórczości naukowej Henryka Skolimowskiego?. 
Warszawa: Papieski Wydział Teologiczny w Warszawie, 2014.

Domańska, Ewa. ”Humanistyka ekologiczna”. Teksty Drugie 1–2 (2013), 13–32.
Dunn, Rob. Historia naturalna przyszłości: co prawa przyrody mówią o losie człowieka, 

przeł. Krzysztof Skonieczny. Kraków: Copernicus Center Press, 2023.
Ejsing, Mads. “The Arrival of the Anthropocene in Social Theory: From Modernism 

and Marxism towards a New Materialism”. The Sociological Review 71, nr 1 (2023), 
243–260. https://doi.org/10.1177/00380261221106905.

Fiut, Ignacy S. ”Idea rozwoju zrównoważonego w perspektywie filozofii Henryka Skoli-
mowskiego”. Problemy Ekorozwoju 4, nr 2 (2009), 25–48.

Gawor, Leszek. “Filozofia zrównoważonego rozwoju – preliminaria”. Problemy Ekoro-
zwoju 5, nr 2 (2010), 69–76.

Gawor, Leszek. “Proekologiczna metanoia współczesnego człowieka jako warunek prze-
trwania cywilizacji ludzkiej”. Kultura i Wartości 4 (2012), 45–59.

Hamilton, Clive. Defiant Earth. The Fate of Humans in the Anthropocene. Cambridge: 
Polity Press, 2017.

Hamilton, Clive. “Human Destiny in the Anthropocene”. W: The Anthropocene and 
the Global Environmental Crisis – Rethinking Modernity in a New Epoch, red. Clive 
Hamilton, Christophe Bonneuil, François Gemenne, 32–43. Oxon: Routledge, 2015.

Hickel, Jason. Mniej znaczy lepiej. O tym, jak odejście od wzrostu gospodarczego ocali 
świat, przeł. Jerzy Paweł Listwan. Kraków: Karakter, 2021.

Hoły-Łuczaj, Magdalena. “Jak mówić o kryzysie ekologicznym, aby anthropoi chcieli 
z nim faktycznie walczyć?”, Humanistyka i Przyrodoznawstwo 24 (2018), 591–598. 
https://doi.org/10.31648/hip.2640.

Hull, Zbigniew. “Ekofilozofia a ‘filozofia zrównoważonego rozwoju’”. Studia Ecologiae 
et Bioethicae 8, nr 1(2010), 197–205. 

Hull, Zbigniew. “Filozofia zrównoważonego rozwoju a realizacja jej postulatów w prak-
tyce społecznej”. Studia Ecologiae et Bioethicae 17, nr 4 (2019), 5–14. https://doi.
org/10.21697/seb.2019.17.4.01.

Humeniuk, Monika. “Przenikanie się języków wiedzy i wiary w dyskursie kryzysu kli-
matycznego. Przypadek argumentu ekoteologicznego Bruno Latoura i radykalnej 
ekologicznej hermeneutyki biblijnej”. Utopia a Edukacja 6 (2023), 63–85. 

Jasiński, Karol. “Fenomen religii w myśli Martina Bubera”. Studia Warmińskie 50 (2013), 
23–40.

Kilian, Krzysztof J. “Patrząc na Skolimowskiego. O Księdze Pamiątkowej ofiarowanej 
Profesorowi Skolimowskiemu w siedemdziesięciolecie urodzin”. Sofia 4 (2004), 231–240.

Knudsen, Ståle. “Critical realism in political ecology: an argument against flat ontology”. 
Journal of Political Ecology 30, nr 1 (2023), 1–22. https://doi.org/10.2458/jpe.5127.

Kopciewicz, Lucyna. “Dyskursy kryzysu klimatycznego”. Ars Educandi 18 (2021), 67–82. 
https://doi.org/10.26881/ae.2021.18.04.



104

Kostyszak Jan, “Konstruktywizm jako metodologia badań współczesności”. Zeszyty 
Naukowe Polskiego Towarzystwa Ekonomicznego w Zielonej Górze 10 (2019), 109–116.

Latour, Bruno. “Czekając na Gaję. Komponowanie wspólnego świata poprzez sztukę 
i politykę”, przeł. Agnieszka Kowalczyk. W: Ekologie, red. Agnieszka Jach, Piotr 
Juskowiak, Agnieszka Kowalczyk, 158–174. Łódź: Muzeum Sztuki, 2014.

Latour, Bruno. Facing Gaia – Eight Lectures on the New Climate Regime, przeł. Catherine 
Porter. Cambridge: Polity Press, 2017. 

Leźnicki, Marcin. ”Trudności z wdrażaniem konsumpcji zrównoważonej w ponowocze-
snej epoce przyspieszenia”. Studia Ecologiae et Bioethicae 1 (2021), 31–44. https://doi.
org/10.21697/seb.2021.19.1.03.

Markiewka, Tomasz Szymon. “Narracja filozoficzna a koncepcje postwzrostowe”. CIVITAS 
3 (2022), 16–31.

Markiewka Tomasz. Zmienić świat raz jeszcze – jak wygrać walkę o klimat. Warszawa: 
Czarna Owca, 2021.

Niedek, Mikołaj. “Ekofilozofia a perspektywa ekologicznego konserwatyzmu”. Studia 
Ecologiae et Bioethicae 1 (2021), 5–15. https://doi.org/10.21697/seb.2021.19.1.01.

Niedek, Mikołaj. “(Prze)świt eko-filozofii na drodze pedagogiki Lasu”. Forum Pedago-
giczne 12, nr 2 (2022), 75–87. https://doi.org/10.21697/fp.2022.2.06.

Papuziński, Andrzej. “Idea filozofii a ekofilozofia. Uwagi na marginesie metafilozoficznego 
stanowiska A. L. Zachariasza”. W: Człowiek świadomością istnienia: prace ofiarowane 
prof. dr. hab. Andrzejowi L. Zachariaszowi, red. Włodzimierz Zięba, Krzysztof J. Kilian, 
608–625. Rzeszów: Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2009.

Paśko, Ingrid. “O świadomości ekologicznej”. W: Z teorii i praktyki edukacji dziecka: 
inspiracje dla nauczycieli przedszkoli i klas I–III szkoły podstawowej, red. K. Gąsiorek, 
127–142. Kraków: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Pedagogicznego, 2011. 

Poczta-Wajda, Agnieszka, Agnieszka Sapa. “Paradygmat rozwoju zrównoważone-
go – ujęcie krytyczne”. Progress in Economic Sciences 4 (2017), 131–141. https://doi.
org/10.14595/PES/04/009.

Skolimowski, Henryk. Filozofia żyjąca – Eko-filozofia jako Drzewo Życia, przeł. Jerzy 
Wojciechowski. Warszawa: Pusty Obłok, 1993.

Skolimowski, Henryk. Święte siedlisko człowieka, przeł. Robert Palusiński. Warszawa: Cen-
trum Uniwersalizmu przy Uniwersytecie Warszawskim, Polska Federacja Życia, 1999.

Szaj, Patryk. “Antropocen i kapitałocen: w poszukiwaniu fuzji horyzontów”. Porównania 
29, nr 2 (2021), 371–386. https://doi.org/10.14746/por.2021.2.21.

Trębaczewska, Marta. Między folkiem a folklorem – muzyczna konstrukcja nowych tradycji 
we współczesnej Polsce. Warszawa: Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 2011.

Wężowicz‑Ziółkowska, Dobrosława. “Dźwignie wyobraźni epoki antropocenu: gaizm”. 
Annales Universitatis Paedagogicae Cracoviensis 11 (2023), 20–31. https://doi.org/ 
10.24917/23534583.11.2.

Wróblewski, Zbigniew. “Zarys metodologicznej charakterystyki filozofii ekologicznej”. 
Roczniki Filozoficzne 47, nr 3 (1999), 151–183. 



105

Za pięć dwunasta koniec świata. Kryzys klimatyczno-ekologiczny głosem wielu nauk, red. 
Katarzyna Jasikowska, Michał Pałasz. Kraków: Uniwersytet Jagielloński, Biblioteka 
Jagiellońska, 2022. 

Zybertowicz, Andrzej. “Konstruktywizm jako orientacja metodologiczna w badaniach 
społecznych”. ASK 8 (1999), 7–28.


