
Léon Noël

Realność i intelekt*

Epistemologia neotomistyczna zdaje się przeżywać znaczący roz-
wój. Za pozwoleniem — co do osób „praktycznych”, które od tej trady-
cyjnej doktryny oczekują formuł definitywnych i szybko stosowalnych
— rozwój ten obejmuje kwestie, które gdy się pojawią, zwiększają
swój zakres, a fundamenty systemu ukazują refleksji swą rosnącą
złożoność. To powinno napawać radością. Prawda filozoficzna jest
niełatwa. Nie odsłania się ludziom o zbyt ograniczonych horyzontach.
Nie daje się poskromić ludziom czynu. Im bardziej ten realizm, o któ-
rym sądzimy, że jest realizmem św. Tomasza, różnił się będzie od
realizmu naiwnego i bezrefleksyjnego, tym bardziej okaże się zdolny
zaspokoić surowe wymagania umysłów wyostrzonych wskutek kon-
taktu z nowożytną krytyką.

* Artykuł ten, pod oryginalnym tytułem Le réel et l’intelligence, opublikował Léon
Noël w 1925 roku w „Revue Néo-Scolastique de Philosophie”. Por. L. N o ë l: Le réel et
l’intelligence. „Revue Néo-Scolastique de Philosophie” 1925, nr 27, s. 5—28.

Występujący w tytule artykułu termin intelligence przetłumaczony został nie
jako „inteligencja”, ale jako „intelekt”. Jest to podyktowane faktem, że współczesne
rozumienie tego terminu jest mało precyzyjne. Jak podaje Słownik filozofii pod re-
dakcją Adama Anuszkiewicza, „w przeciągu ostatniego stulecia stosowalność słowa
inteligencja uległa gwałtownemu rozszerzeniu. Wydaje się jednak, iż owemu rozsze-
rzeniu towarzyszy pewne zamieszanie pojęciowe. [...] termin inteligencja można od-
nosić nie tylko do szerszej gamy istnień (w tym urządzeń, bytów nieożywionych), ale
również do szerszej gamy zjawisk, nie tylko procesów i zdarzeń stricte poznawczych
(a zatem myślenia, spostrzegania, sądzenia itd.), lecz również zjawisk uczuciowych
(umiejętność radzenia sobie ze stresem lub konfliktem inter- lub intrapsychicznym)”.
Słownik filozofii. Red. A. A n u s z k i e w i c z. Warszawa 2004, s. 252—253. Co wię-
cej, wśród wielu możliwych sposobów rozumienia terminu „inteligencja”, współcze-
śnie na czoło wysuwa się przede wszystkim rozumienie psychologiczne, zgodnie
z którym, jak pisze Antoni Podsiad, inteligencja to „charakteryzująca jednostkę zdol-
ność do rozwiązywania problemów, uczenia się i dawania sobie rady w nowych sy-



Nie chodzi o to, aby przywoływać teraz liczne studia, które po-
wstały tu i tam, odkąd zaczęliśmy, także w tym miejscu, mówić
o realizmie „bezpośrednim”1. Inni zechcieli wziąć na siebie to drobia-
zgowe zadanie2.

Niektóre z owych prac skłaniają jednak do refleksji i zachęcają
nas do dokonania uściśleń, które bez wątpienia nie będą definitywne.
W taki właśnie sposób, w trakcie dyskusji rozkwitają idee. Aby stwo-
rzyć kompletną epistemologię w duchu św. Tomasza, potrzebny jest
wysiłek, którego bez wątpienia, nikt nie może jeszcze uznać za
zakończony. Jeżeli mamy pewne podstawy, aby sądzić, że położone
przez nas podwaliny [tej epistemologii — A.B.] przyjmują kształt tra-
dycyjny3, jest wszakże rzeczą ważną, żeby uważnie przebadać także
i te, które mogli odkryć inni i które mają, naszym zdaniem, odmien-
ny charakter. Myśl tomistyczna jest złożona — to stanowi oznakę jej
prawdziwości, konieczny owoc równowagi wszędzie tam, gdzie podej-
muje ona pewne klasyczne dążenia, z których się wywodzi i które
syntetyzuje. Jeżeli więc chodzi o wyrażenie ukrytych intencji, które
myśl ta zawiera, tak aby odpowiedzieć na pojawiające się nowe pro-
blemy, należy spodziewać się w tej kwestii nie mniejszej złożoności.

38 Przekłady

tuacjach”. A. P o d s i a d: Słownik terminów i pojęć filozoficznych. Warszawa 2000,
s. 400. Takie rozumienie nie oddaje sensu terminu „inteligencja” w filozofii Tomasza
z Akwinu, w której oznacza on „akt intelektu, a niekiedy oznacza też substancje od-
dzielone, czyli aniołów”. Por. T o m a s z z A k w i n u: Suma Teologiczna. Słownik
terminów. Oprac. A. A n d r z e j c z u k. Wstęp M. G o g a c z. Warszawa—Londyn
1998, s. 202. Z tej perspektywy terminy „intelekt” i „inteligencja” można stosować
zamiennie, jako wyrażenia synonimiczne. Potwierdza to David A. Boileau, który
w katalogu filozoficznych terminów używanych przez Désiré Merciera — twórcę
szkoły lowańskiej, do której należał także Noël — pisze: „Intelekt: synonimiczny
wobec inteligencji. W węższym sensie oznacza aktywną władzę intelektualną, jako
różną od intelektu biernego, lub rozumienia”. D.A. B o i l e a u: A Study in Neo-tho-
mism. In: Cardinal Mercier’s Philosophical Essays. A Study in Neo-thomism. Intr.
R. M c I n e r n y, M.P. G r a c e. 2002, s. 683. W takim też sensie, jako „intelekt”,
termin „inteligencja” tłumaczony będzie w niniejszym artykule. Drugi z terminów
występujących w tytule: le réel, może zostać przetłumaczony jako „realność” lub „rze-
czywistość”. Ponieważ termin „rzeczywistość” ma, jak się wydaje, nieco węższy
zakres i swe zastosowanie znajduje raczej w ontologii, zasadniczo w niniejszym
tłumaczeniu używany będzie termin „realność”, który lepiej pasuje do poruszanej tu
problematyki epistemologicznej [przyp. — A.B.].

1 L. N o ë l: Le Réalisme immédiat. „Revue Néo-Scolastique de Philosophie”
1923, nr 25.

2 Por. Biuletyn epistemologiczny René Kremera, tak bogaty i dokładny.
3 Sygnalizowaliśmy już naszą podstawową zgodność z pewnymi tomistami tej

klasy, co P. Gény, R. Garrigou-Lagrange, J. Le Rohellec. Moglibyśmy przywołać także
innych spośród nich.



Musimy najpierw przypomnieć to, co już powiedzieliśmy zarówno
w tym, jak i w innym miejscu4 o wzajemnych stosunkach epistemolo-
gii i metafizyki. Wydaje się nam, że epistemologia5 powinna zapewnić
podwaliny, na których wzniesie się budowla myśli technicznie pewnej
swych kroków i ich określonej wartości. Poprzedza więc ona w pewien
sposób metafizykę ogólną, a jeszcze bardziej specjalną metafizykę
podmiotu poznającego. Ale bez wątpienia, w takim samym stopniu
jak metafizyka jest ona dziełem refleksji wydarzającej się tylko
w umyśle już uformowanym, posiadającym ową spontaniczną metafi-
zykę ukrytą w konstrukcjach zmysłu wspólnego; w umyśle, w którym
zafunkcjonowała już pewna nie mniej spontaniczna epistemologia.
Czy umysł powinien o tym zapomnieć, tak jak i o wszystkim, co być
może przyswoił z nauk szczegółowych? Nikt tak nie uważa. Czy może
on zrobić użytek z tego, co jest mu wiadome? Z pewnością tak, gdyż
inaczej nie zdołałby nigdy sprostać wymaganiom, w których obliczu
staje, rozwiązując problemy, ani wznieść się do takiego poziomu, ja-
kiego się od niego oczekuje. Niemniej prawdziwe jest jednak to, że
krytyczna rekonstrukcja nie opiera się właściwie na żadnym z tego
rodzaju kroków. Metafizyką posługiwano się najpierw „bezwiednie”,
tak jak Jourdain posługiwał się prozą; teraz trzeba uczynić to ponow-
nie, w sposób świadomy. W tej trudnej szkole każdy krok musi być
stawiany z pełną świadomością tego, co z sobą niesie, i tego, co
zakłada, a istnieją pewne kroki, które nie zakładają przed sobą żad-
nych innych i są pierwsze — wcale nie w porządku minionych dziejów
ludzkiej świadomości, ale w idealnym porządku danej dyscypliny na-
ukowej.

Być może więc, aby wspomóc początki epistemologii, w odniesie-
niu do duchowego podmiotu i poznania odwołałem się do pojęć meta-
fizycznych, nawet tych już opracowanych; jednak wszystko to pełni
początkowo funkcję jedynie prowizoryczną. I jeśli jest wystarczająco
jasne, że później, wyjaśniając definitywnie naturę poznania, utwier-
dzamy się w przyjętych początkowo stanowiskach, to wydaje mi się
jednak, iż stanowiska te same w sobie nie opierają się na żadnym
z tych [metafizycznych — A.B.] stwierdzeń. Wiem dobrze, że zgodnie

Léon Noël: Realność i intelekt 39

4 L. N o ë l: Note sur le problème de la connaissance. „Annales de l’Institut de
Philosophie” 1913, s. 688. [W przypisie Léon Noël nie podaje numeru ani tomu rocz-
nika, w którym ukazał się ten artykuł — A.B.]; L. N o ë l: Le Réalisme immédiat...,
s. 158 i nast.

5 „Epistemologia”, czy też „teoria poznania” jest badaniem poznania jako ta-
kiego, nie jako aktu psychicznego w ogóle, ale dokładnie jako aktu, który zamierza
dosięgnąć i dosięga przedmiotów i rzeczy. Staje się ona krytyką, gdy dokonuje rozróż-
nienia między wartością naszych rozmaitych poznań.



ze słowami nieodżałowanej pamięci Ojca Rousselota, „dokładnie tym
samym jest założyć wszystko i nie zakładać niczego”* oraz że „jeden
element cząstkowy wyodrębnia na początku zarówno abstrakcyjna,
jak i arbitralna metoda”6; ale jeśli z tego tytułu chciano by przedsta-
wić mi filozofię jako monolit, który należy przyjąć w całości, bez szu-
kania w nim podstaw, nie czułbym się zbyt przekonany.

To jasne, że filozof nie może zaniechać kwestii związanych z myś-
leniem, życiem i ludzkim bytem, ale chce wiedzieć dokładnie, co zna-
czy jego ludzkie życie i jego myślenie. Dlatego też musi on rozpocząć
od całkowitego ich przyjęcia — wiem to dobrze; ale udzielana przez
niego odpowiedź, przyjmująca postać systemu filozofii, będzie zawie-
rać pewne stwierdzenia, które zdominują inne. Czy nie powinny one
zostać wyrażone w taki sposób, że w chwili, gdy się pojawiają, nie za-
leżą od niczego i że są zarazem dostatecznie mocne, aby wystarczać
same sobie?

Nie sądzę, że epistemologia sama powinna ustalać takie punkty
wyjścia. To do metafizyki ogólnej lub ontologii należy sporządzenie
spisu pojęć pierwszych oraz ich doprecyzowanie, poprawne sfor-
mułowanie pierwszych zasad i powiązanie z nimi wniosków, które
one pozwalają ustalić. Do zadań poszczególnych dyscyplin należy
sporządzenie katalogu swych zasad, wskazanie sensu pojęć, które
łączą, a także odniesienie owych zasad do metafizyki ogólnej. Rola
epistemologii polega właściwie na wskazaniu ich wartości. Dzieło to
wiąże się z dziełem metafizyki i postępuje wraz z nią. Nie zatrzymuje
się ono zresztą wcale na metafizyce ogólnej; towarzyszy wszystkim
gałęziom wiedzy celem dokonania ich krytyki. Czy dlatego należy
uczynić z owej kwestii przedmiot osobnego traktatu, czy też podjąć ją
wraz z dyscyplinami, do których się odnosi? Oto pytanie, które
słusznie zajmuje każdego, kto trudził się nad opracowaniem encyklo-
pedycznego wykładu lub podręcznika filozofii. Nie należy przeceniać
jego wewnętrznej wagi. Z czysto logicznego i niepedagogicznego punk-
tu widzenia idealnej struktury wiedzy refleksyjnej wydaje mi się, że
krytyka, czy też epistemologia — najpierw ogólna, później szcze-
gółowa — na każdym kroku poprzedzają definitywne zabiegi nauki

40 Przekłady

* Noël nie podaje, skąd pochodzi cytowany fragment. Należy jednak sądzić, że
pochodzi on z tego samego źródła, co następny w kolejności przywoływany przez nie-
go fragment. Por. przypis 6 [przyp. — A.B.].

6 Métaphysique thomiste et critique de la connaissance. „Revue Néo-Scolastique
de Philosophie” 1910, nr 12, s. 507. [W przypisie Léon Noël nie podaje autora tego
artykułu. Jednakże z kontekstu, w jakim go cytuje, powołując się na Pierre’a Rousse-
lota, należy sądzić, że właśnie Rousselot jest jego autorem — A.B.].



i filozofii, dziedzin pewnych siebie i — jeśli można tak powiedzieć —
w pełni świadomych tego, co czynią7.

Dokładnie ten problem wartości zechciał postawić wielebny Ojciec
Gabriel Picard: nie wystarczy odwołać się do oczywistości, aby na nie-
go odpowiedzieć, bo „występuje on w związku z samą oczywistością”8.
Chodzi o to, aby wiedzieć, czy możemy zaufać tej oczywistości i przy-
pisać jej realny zasięg. Doskonale wiadomo, że narzuca się ona
umysłowi. Pytamy jednak, na jakiej podstawie to się dokonuje, i gdy
ta oczywistość nie ukaże nam swych właściwości, bez wątpienia
będziemy podlegać jej dalej, lecz pozwoli nam to zobaczyć w niej jedy-
nie fakt subiektywny — co najwyżej ludzką konieczność, której zasię-
gu nie znamy.

W sumie jest to dokładnie ten sam problem, któremu Kartezjusz,
przez hipotezę ducha zwodziciela, nadał postać tak frapującą i ma-
lowniczą zarazem. Przeczuwamy jednak natychmiast, że ów problem
może przyjąć formy, które w określonych przypadkach zniekształcają
jego sens i poważnie obciążają rozwiązanie.

Léon Noël: Realność i intelekt 41

7 W Acta Hebdomadae thomisticae można znaleźć ciekawą dyskusję De ordine
partium philosophiae. Zgadzam się całkowicie ze zdaniem Ojca Garrigou-Lagrange’a:
poszukując sposobu wskazania porządku, w którym od strony psychologicznej po-
wstaje nauka, krytyka musi podążać nie tylko za konstytuowaniem się pewnych
nauk niższego rzędu, zgodnie ze spontanicznymi zasadami zmysłu wspólnego, ale
także za konstytuowaniem się „filozofii naturalnej”, jak również psychologii ekspery-
mentalnej. Jak powiedziałem w innym miejscu, krytyka w sposób naturalny sytuuje
się u progu metafizyki. Por. L. N o ë l: Note sur le problème de la connaissance...,
s. 688. Jednocześnie trzeba również powiedzieć, że poza krytyką i metafizyką reflek-
syjny powrót pewnym dyscyplinom po prostu się narzuca. W szczególności krytyka
nauk musi doprecyzować wartość ich nauczania, zanim nauczanie to wykorzysta fi-
lozofia; nie będzie można jednak podjąć krytyki nauk bez kilku ogólnych pojęć
z zakresu samej krytyki. Także ontologia podmiotu poznającego ustalona będzie defi-
nitywnie dopiero po przejściu krytyki. Tak samo w innych kwestiach. Z pedagogicz-
nego punktu widzenia jedynym rozwiązaniem jest to, które od dłuższego już czasu
sugerował Ojciec Gény. Przed przystąpieniem do nauczania wyższego we właściwym
tego słowa znaczeniu, pogłębionego i specjalistycznego, trzeba, aby młode umysły
otrzymały najwcześniej, jak to możliwe, pierwsze wprowadzenie do całości doktryny.
Jedyny i ostateczny wykład, który miałby zarazem być encyklopedyczny i pogłębiony,
może zrodzić tylko zgubne iluzje.

8 G. P i c a r d: Le problème critique fondamental. „Archives de Philosophie”
1923, T. 1, s. 17. Ojciec Picard uczynił mi zaszczyt, cytując mnie (s. 77), miałem jed-
nak nieodparte wrażenie, że w ogóle nie przeczytał on ani zdań wcześniejszych, ani
tych, które następują po wyciętym przez niego z artykułu Le réalisme immédiat cy-
tacie. Przypuszcza on chyba, że zdania te muszą zawierać to, co przedstawia on
w streszczeniu (s. 17) jako rozwiązanie przyjęte w szkole lowańskiej. Jakiekolwiek by
było owo streszczenie, nie jest ono całkiem dokładne i nie oddaje mojego myślenia.



Zwracam uwagę, że Ojciec Picard nie robi różnicy między „zasię-
giem oczywistości” a zaufaniem pokładanym w „wartości naszego
umysłu” i w jego „skłonności do prawdy”. Mówi o „subiektywnym fe-
nomenie”, a następnie o „obiektywnym zasięgu” oczywistości i jej „od-
niesieniu do rzeczy samej w sobie”, jak również o „fenomenie” ujętym
jako „obiektywny wygląd” [apparence objective — A.B.] lub jako „su-
biektywny wygląd” [apparence subjective — A.B.]. Wydaje mi się, że
terminy te muszą być starannie poklasyfikowane; pewne, tylko pozor-
ne, trudności od razu się rozwieją niczym niegroźne chmury*.

Najpierw więc skłonność umysłu do prawdy — jego wartość, za-
ufanie, na które zasługuje — zostaną w wystarczający sposób ugrun-
towane, jeżeli ukażemy prawdę, którą umysł osiąga. Mądrze jest
zatem przede wszystkim pozbyć się w tej kwestii wszelkiego niepoko-
ju i zdecydowanie odrzucić jakiekolwiek wnikanie w tajemnice swej
struktury mentalnej. Będzie można rozszyfrować je później, nie trze-
ba wcale zajmować się nimi już teraz.

Następnie, gdy mówi się o „subiektywnym fenomenie”, ja ze swej
strony rozumiem, że chodzi o element z zakresu psychologii indywi-
dualnej, który ze względu na swe cechy jest nierozerwalnie związany
z aktualną i bezpośrednią aktywnością „indywidualnego ja”. Dlatego
sądzę, że mówienie o subiektywnym fenomenie „oczywistości” jest
dość trudne, chyba że chodzi o poczucie oczywistości9. Ale gdy mówi
się, że oczywistość jest jakąś „prowokacją pewności” i że może zmie-
rzać aż do „wymuszenia zgody” [umysłu — A.B.], wydaje mi się ja-
sne, że chodzi tu o elementy otwarcie już przeciwstawne czystemu
„fenomenowi subiektywnemu”.

Bez wątpienia, możemy rozumieć termin „subiektywny” w sensie
szerszym, obejmującym wszystko to, co nie jest „transcendentne”, ale
w takim sensie nie mówi się o „subiektywnym fenomenie”.

Jeśli chodzi o słowo „obiektywny”, to niewątpliwie w pełnym zna-
czeniu obejmuje ono swym zakresem wszystko to, co ma odniesienie
do realności w sobie, ale w nowożytnej terminologii oznacza również
to, co przeciwstawia się indywidualnemu podmiotowi, i z tego tytułu
nie musi być w sposób konieczny odniesione do rzeczy. Słowa tego

42 Przekłady

* Noël nie podaje źródła żadnego ze sformułowań przytaczanych zarówno w tym,
jak i w trzech następnych akapitach, należy jednak sądzić, że wszystkie one po-
chodzą z cytowanego wcześniej artykułu Gabriela Picarda. Por. przypis 8 [przyp. —
A.B.].

9 Trzeba bardzo uważać, żeby nie opierać obiektywnej wartości idei na poczuciu
oczywistości. Ona opiera się sama na sobie i usprawiedliwia poczucie oczywistości.
Por. L. N o ë l: Les frontières de la logique. „Revue Néo-Scolastique de Philosophie”
1910, nr 12, s. 231.



trzeba używać z pewną ostrożnością, w taki sposób, aby uniknąć
wszelkiej dwuznaczności.

Powiedzmy zatem, że absorbujący nas w tej chwili problem nie do-
tyczy jakiejkolwiek „obiektywności” pojęć oraz ich powiązań, ale ich
realności. Chodzi zatem o to, aby wiedzieć, co kryje się pod pojęciem
„realny” lub „rzecz sama w sobie”. Czy jest to coś, czego w żaden spo-
sób nie poznaję? Pytam więc, w jaki sposób można o tym mówić? Je-
śli poznaję to w jakiś sposób, to istnieją pewne cechy, za których
pośrednictwem przeciwstawiam to coś czemuś innemu, co nie jest
realne. Ta zupełnie prosta uwaga wystarcza, żeby odegnać widmo
„ducha zwodziciela”. Jeżeli zwodniczy świat, który on mi oferuje, nie
ma wszystkich cech tego, co realne, mogę to dostrzec i nie zostanę
przez niego zwiedziony. Jeśli zaś ów świat ma wszystkie cechy tego,
co realne, tym bardziej zwodziciel nie może mnie zwieść, jako że, po
prostu, świat, który ma wszystkie cechy tego, co realne, jest realny.
Czy istnieje jeszcze jakiś inny? Jeżeli go znam, nie pomylę go z tym
pierwszym lub przynajmniej nie będę zmuszony do popełnienia
pomyłki, gdy zachowam ostrożność. Jeżeli go nie znam, wszelkie po-
mieszanie jest zdecydowanie niemożliwe i nie ma podstaw, aby o tym
mówić.

Cóż zatem będzie realne, jeśli nie sama ta „obiektywność”, która
narzuca się umysłowi — niezależna i dominująca? „To, czego mi po-
trzeba — pisze Ojciec Picard — to oczywistość, której w dobrej wierze
nie można niczego zarzucić. Otóż, słusznie czy nie — tego nie wiem
— ale jest faktem, że dla mnie zdanie »dwa i dwa daje cztery« takie-
go przywileju nie ma: dwa i dwa daje cztery, jeżeli oczywistość,
z którą to widzę, nie jest myląca; jeżeli, przeciwnie, taka właśnie jest,
dwa i dwa daje, być może, zupełnie coś innego, a zdanie to nie ma
być może rzeczywistego sensu. W sumie więc interesuje mnie tylko
jedno pytanie: »Czy mój umysł jest zdolny do prawdy?«, i stwierdzam,
że odpowiedź twierdząca: »Tak, mój umysł jest zdolny do prawdy«, nie
ma tej zobowiązującej oczywistości, przeciwko której zawiodła wszel-
ka próba wątpienia”10.

W tym miejscu poparłbym chętnie doskonałą uwagę Giuseppe
Zamboniego. Wiele trudności ma źródło w tym, że zatrzymujemy się
na wyrażonym sądzie, który jest aktem umysłu; jeżeli chcemy go
usprawiedliwić, nie wychodząc poza ten punkt widzenia, trzeba bę-
dzie z konieczności uciekać się do dogmatycznego potwierdzenia jego
wartości i poznawczej zdolności umysłu. Otóż rozwiązanie tego pro-

Léon Noël: Realność i intelekt 43

10 G. P i c a r d: Le problème critique fondamental..., s. 21.



blemu można odnaleźć w czymś, co poprzedza sąd i dominuje nad
nim. Dla Zamboniego tym czymś jest element pierwszy, umieszczony
ponad wszelkim możliwym wątpieniem, który musi służyć za normę
wszelkiej pewności i wszelkiej prawdzie11.

„Gnozeologia”, która według Zamboniego jest ostatecznym funda-
mentem refleksyjnie zorientowanej filozofii, polega na analizowaniu
i klasyfikowaniu wszystkiego, co na podstawie naszych sądów może
pretendować do miana obiektywnego pierwszeństwa, a następnie —
na pokazaniu, w jaki sposób z tych elementów pierwszych wywodzą
się kolejne twory, którymi są pojęcia zmysłu wspólnego i nauk. Być
może ta „gnozeologia” ma zakres nieco szerszy niż „epistemologia”,
o której dopiero co mówiłem. W sumie spis pojęć podstawowych i ich
pochodnych należy najpierw do ontologii, a wtórnie — do nauk. Epi-
stemologia traktuje je tylko w kategoriach ogólnych, natomiast za-
sadniczo zajmuje się dziełem uprawomocnienia, waloryzacji wiedzy,
które Zamboni realizuje w tym samym czasie, co swoją klasyfikację.

Tu jednak między nim a nami zarysowuje się pewna rozbieżność,
którą musimy zająć się bliżej, jako że ma ona wagę najwyższą. Wśród
tych podstawowych pojęć ja ze swej strony umieściłem pojęcie rzeczy-
wistości, czy też bytu rzeczy. Dla niego — przeciwnie: jest to pojęcie
pochodne. Bez wątpienia, Zamboni zna pochwalne hymny, które
wyśpiewuje się na cześć intelektu jako „władzy bytu”. Upatruje on
ogromnej korzyści w tym, że można by wprost odnaleźć w sobie
bezpośrednią percepcję bytu nie-ja lub „innego jako innego”. Wśród
rozmaitych rozwiązań realizm bezpośredni jawi mu się jako najsolid-
niejszy i najbliższy prawdy. Ale mimo najlepszych chęci nie potrafi
odkryć w swojej świadomości tej „percepcji”, tej „abstrakcyjnej in-

44 Przekłady

11 „Sądzę, że cała trudność bierze się z ujęcia tej kwestii na poziomie wyrażonego
sądu, a tymczasem, kiedy próbuje się ją zastosować do ustalenia treści psychicznych
aktualnie obecnych w świadomości, traci ona cały swój sens [...]. Twierdzenie o tej
rzeczywistości psychicznej [...] nie może zostać uznane ani za uzasadnione, ani za za-
gwarantowane, ani wreszcie za prawdziwe; [...] twierdzenie bezpośrednie może być
tylko samą rzeczywistością psychiczną [...]. Za każdym razem, gdy biorę pod uwagę
sąd pochodzący, że tak powiem, z zewnątrz, mogę i muszę wątpić. Wątpliwość znika
jednak, gdy bezpośrednio uświadamiam sobie tę rzeczywistość psychiczną, którą sąd
wyraża [...]. Kiedy zwracam się ku sobie, odnajduję rzeczywistość i sąd już mnie wię-
cej nie zajmuje”. G. Z a m b o n i: Introduzione al Corso di gnoseologia pura, s. 32.
Nie możemy w tym miejscu powtórzyć tego, co mówiliśmy już wielokrotnie na temat
teorii sądu i teorii prawdy u św. Tomasza. Por. L. N o ë l: Le réalisme de saint Tho-
mas. „Xenia Thomistica”, s. 320 i nast. [Tym razem Noël nie podaje ani miejsca, ani
roku wydania przytaczanej przez siebie publikacji Zamboniego, podobnie zresztą, jak
powołując się na swój artykuł Le réalisme de saint Thomas, pomija informacje na te-
mat roku jego wydania i numeru „Xenia Thomistica”, w którym się ukazał — A.B.].



tuicji”, tego „bezpośredniego ujęcia”, o którym mówią przedstawiciele
najbardziej klasycznego tomizmu12.

W oczach Zamboniego realność nie-ja zostaje osiągnięta w drodze
wnioskowania, którego pierwszą podstawą jest dana w percepcji —
percepcji wyłącznie bezpośredniej — realność „ja”. Ja ze swej strony
nie raz bardzo szczerze próbowałem zagłębić się w tę tezę. Musiałem
jednak ustąpić wobec oczywistej dla mnie niemożliwości pogodzenia
jej ze stojącymi na przeszkodzie świadectwami tradycji, a jednocze-
śnie zdać sobie sprawę z niezakłóconej i uspokajającej pewności, czer-
panej ze zmysłu wspólnego, gdy odwoływałem się do tego rodzaju
podstawy. Co więcej, sądzę, że Zamboni i być może Picard przyjęliby
z chęcią realizm bezpośredni, gdyby znaleźli w nim kilka odpowiedzi
na trapiące ich trudności. Przyjrzyjmy się przez chwilę owym trudno-
ściom.

Skąd może pochodzić pojęcie bytu? — pyta Zamboni. Zmysły nie
mogą uchwycić bytu rzeczy, jako że jest on pozazmysłowy lub niema-
terialny; nawet w stanie konkretnym przekracza ich zdolność; co wię-
cej, zmysły nie osiągają realności rzeczy w sensie ontologicznym, ale

Léon Noël: Realność i intelekt 45

12 „Ze wszystkich przeanalizowanych dotąd stanowisk, poza gnozeologią funda-
mentalną, to właśnie jest najpewniejsze i najbliższe naszemu [...]. Intelekt postrzega
sam siebie, ma poczucie bycia i tego, że pozostaje w żywej relacji do bytu; to prawda,
doskonała prawda; a to słowo żywy [jest — A.B.] i wspaniałe, i pełne blasku; jednak
o jakim byciu i o jakiej formie relacji zamierzamy tutaj mówić? [...] Inteligencja jako
władza bytu jest rozumiana jako zdolność postrzegania realnego istnienia nie-ja,
istnienia innego jako innego. Gdyby tak było rzeczywiście, intelekt byłby zdolny
zaspokoić sam siebie [...], co, mówiąc szczerze, mimo największego zaangażowania
dobrej woli nigdy mi się nie udało; w stwierdzeniu istnienia innego zawsze znajdo-
wałem bardziej lub mniej świadome wnioskowanie, wychodzące od tego, co czuję
w sobie i co interpretuję jako skutek oddziaływania innego. Mówię to z najlepszą
wolą, ponieważ wiem, jak bardzo przez tego rodzaju [bezpośrednie — A.B.] postrze-
żenie wszystko zostałoby ułatwione”. G. Z a m b o n i: Introduzione al Corso di gno-
seologia pura..., s. 75—77.

Zamboni uczynił mi honor, cytując (La Gnoseologia dell’atto, s. 14) mój po-
chodzący z 1913 roku artykuł Note sur le problème de la connaissance, w którym ze-
stawiam trzy historyczne teksty: pierwszy zarys Kartezjańskiego Cogito w Regulae,
pierwsze zdania z Krytyki Kanta i fragment z De Veritate, w których święty Tomasz
wiąże pewne posiadanie prawdy z powrotem intelektu do samego siebie. Zatem me-
toda, która potwierdza się w „gnozeologii” Zamboniego, jest również tą samą, którą
próbowałem definiować i którą ciągle uważam za jedyną możliwą. Jednak od tego
czasu wydawało mi się, i wydaje mi się coraz bardziej, że godzi się ona na realizm
bezpośredni. [Odnosząc się do książki Zamboniego La Gnoseologia dell’atto, Noël nie
podaje ani miejsca, ani roku jej wydania. Najprawdopodobniej chodzi mu o wydanie
z 1922 roku, które ukazało się pod pełnym tytułem: La Gnoseologia dell’atto come
fondamento della filosofia dell’essere: saggio di interpretazione sistematica delle do-
ttrine gnoseologiche di S. Tommaso d’Aquino. Por. G. Z a m b o n i: La Gnoseologia
dell’atto. Milano 1922 — A.B.].



co najwyżej powierzchowną manifestację tej realności. Sam intelekt
nie może bardziej uchwycić konkretnego bytu rzeczy, ponieważ jest
władzą tego, co abstrakcyjne i powszechne. Nie sposób także uczynić
z bytu formy wrodzonej, którą umysł projektuje w rzeczy, aby uchwy-
cić je w inteligibilnej syntezie, bo jest to rozwiązanie rozpaczliwe,
w ogóle nietomistyczne. Byt należy najpierw ująć w konkretnej, a za-
razem intelektualnej percepcji. Istnieje jednak tylko jedna ontologicz-
na realność, która może udostępniać się w takiej percepcji —
realność „ja” duchowego13.

Te same zastrzeżenia padają odnośnie do Ojca Picarda. Nie mamy
intelektualnej intuicji rzeczy. Niczego podobnego nie ma w koncepcji
św. Tomasza. Wręcz przeciwnie. Tomasz neguje intelektualne pozna-
nie poszczegółów. Intelekt ujmuje swój przedmiot tylko jako oddzielo-
ny od jednostkowości, a ponadto rozdrobniony na części. W sumie
„ochrzciliśmy mianem intuicji poznanie abstrakcyjne”, ale jest to tyl-
ko rozwiązanie werbalne. I tak, zarówno Piccard, jak i Zamboni będą
szukali intuicji bytu w intelektualnej percepcji „ja”, która wydaje im
się konieczna u podstaw filozofii14.

Jak zatem możemy przypisać byt rzeczom zewnętrznym? Jak sąd
hoc est jest możliwy? Zamboni ujął odpowiedź w terminach ogólnych:
to proste, nie sam intelekt ani samo odczucie poznaje, to poznaje cały
człowiek — zarówno za pośrednictwem intelektu, jak i odczucia. Jed-
nak dla Zamboniego nie jest to jedyne rozwiązanie; nie zapominajmy,
że jego zdaniem, intelekt nie może znaleźć bytu w danych
zmysłowych, ponieważ tam go nie ma: „[...] byt nie znajduje się wśród
danych zmysłu zewnętrznego [...]; intelekt nie może wśród danych
zmysłowych odnaleźć konkretnego istnienia rzeczy”*. Dlatego jeżeli
zdołamy przypisać bytowi dane doświadczenia, to tylko w wyniku
operacji, która jeśli tak można rzec, powierzy mu je przez dodawanie.

Dokładnie w taki sposób pojmuje Zamboni sąd egzystencjalny [ju-
gement d’existence — A.B.]. Zresztą według niego każdy sąd polega
na wyrażeniu podmiotu w pojęciu rozumianym najpierw jako czysta
treść mentalna, bez odniesienia do rzeczywistości15. Prawdę mówiąc,
„istotności” [quidditées — A.B.] były wcześniej uformowane za pośred-

46 Przekłady

13 Por. G. Z a m b o n i: La Gnoseologia dell’atto..., s. 10—11, 30—33, 80—83.
14 Por. G. P i c a r d: Le problème critique fondamental..., s. 28—30.

* Jest to fragment z La Gnoseologia dell’atto... Zamboniego, jednak Noël nie po-
daje tu dokładnej strony, z której cytat pochodzi [przyp. — A.B.].

15 Przeanalizowaliśmy w naszych wcześniejszych artykułach teksty świętego To-
masza na temat sądu, do których Zamboni się odnosi. Por. G. Z a m b o n i: La Gno-
seologia dell’atto..., s. 69. Por. także cytowany już artykuł z „Xenia Thomistica”,
a także artykuł Le Réalisme immédiat.



nictwem danych zmysłowych, ale przez czysto odejmującą abstrakcję,
która nie pozostawia im żadnego zasięgu realnego; jeżeli chodzi nato-
miast o ideę bytu, pochodzi ona — mówiliśmy o tym — z doświadcze-
nia, które dusza ma z siebie samej. W jaki sposób odnajduje się ona
w odniesieniu do nie-ja? Przez rodzaj transferu, gdy pod działaniem
„ja”, kiedy to precyzyjnie doświadczam mojej ontologicznej realności,
pojawia się oddziaływanie odwrotne, które jej się sprzeciwia: realność
zostaje oswobodzona z „ja” — disoggettivata — i przypisana rzeczy
zewnętrznej — źródłu modyfikacji, których „ja” nie jestem autorem16.

Nie koncentrujmy się tu na dyskutowaniu wartości takiego postę-
powania, bardziej lub mniej analogicznego do tego, za którego po-
mocą Maine de Brian i Schopenhauer ustalali realność rzeczy. Nie
pytajmy, czy taka jest psychologiczna historia naszych idei na temat
świata zewnętrznego, nie szukajmy sposobu wykazania systemu sylo-
gizmów, za którego pośrednictwem nadaje mu się postać dowodu
ścisłego i sprowadzonego do zasad ontologii. Zajmie nas wyłącznie
jedna trudność. Ma ona charakter zasadniczy: dane zmysłowe są naj-
pierw jedynie czystym przejawem [apparence — A.B.] fenomenalnym,
nie mają one innej obiektywności — „wszystko rozstrzyga się przez
pojawienie”*. Toteż nie wystarczy pokazać, jak za pośrednictwem za-
sad ontologicznych możliwe staje się przejście od tego przejawu do
stwierdzenia [istnienia — A.B.] rzeczy, która go podtrzymuje lub wy-
twarza. Kwestią fundamentalną jest wiedza o tym, jakim prawem
owe zasady mogą się stosować do fenomenu i przeprowadzić go od
stanu subiektywnego przejawu do koniecznej obiektywności, utwier-
dzonej wobec mojego „ja” w niezależności i stałości, które wywierają
na mnie wpływ. Jest to co najmniej częściowo kwestia Kantowska17,

Léon Noël: Realność i intelekt 47

16 S. 87—89, 114—115. [Noël nie podaje ani autora, ani źródła, z którego pocho-
dzi cytat, lecz jedynie strony. Należy jednak sądzić, że chodzi tu ciągle o tę samą po-
zycję autorstwa Zamboniego: La Gnoseologia dell’atto... — A.B.].

* Tym razem Noël nie podaje ani autora, ani źródła, z którego pochodzi cytat.
Prawdopodobnie, jak miało to miejsce już wcześniej (por. przypis 16), chodzi znowu
o książkę Giuseppe Zamboniego La Gnoseologia dell’atto... [przyp. — A.B.].

17 Upłynęło już trochę czasu, odkąd zwracaliśmy uwagę (Bulletin d’Épistémologie.
„Revue Néo-Scolastique de Philosophie” 1909, nr 16), jak pewna „psychologiczna” in-
terpretacja [związana z następującym fragmentem z Krytyki czystego rozumu —
A.B.]: „[...] ja sam tylko jestem tak ukształtowany, że o tych przedstawieniach nie
mogę myśleć inaczej, jak jedynie [w ten sposób], że są z sobą powiązane” [B 168 —
A.B.], formalnie odrzucona (wyd. 2., s. 168—169) przez Kanta, niesie z jednej strony
śmieszny i zarazem łatwy do wyobrażenia sens, ale jednocześnie popycha do całkowi-
tego niezrozumienia historycznej litery Kritik der reinen Vernunft. W trzecim zeszy-
cie wielkiego dzieła Josepha Maréchala Le point de départ de la Métaphysique
znajduje się wykład koncepcji Kanta, którego pewne elementy chcielibyśmy bardzo
zbadać, ale ani miejsce, ani czas dzisiaj nam na to nie pozwalają. Wykład ten, co do



kwestia prawa — quaestio juris — a nie faktu. Nie chodzi o to, aby
wiedzieć, czy myślimy byt obiektywny, ale o to, jakim prawem go my-
ślimy. Na to pytanie odpowiedzią jest dedukcja transcendentalna.
Począwszy od chwili, gdy wrażenie i intelekt zostały odseparowane
od rzeczy, w nieuniknionym dialektycznym ruchu systemów jest ona
stanowiskiem najbardziej zachowawczym i najmniej negatywnym,
jak to tylko możliwe. Dalej pojawia się już idealizm lub psycholo-
gizm.

Oczywiście, jeżeli poznanie nie jest odseparowane od rzeczy, zmie-
nia to radykalnie sytuację. Wydaje się, że Jan od św. Tomasza prze-
widział, do jakich trudności można by dojść, odmawiając poznaniu
zmysłowemu bezpośredniego kontaktu z rzeczywistością. Doświadcze-
nie stanowi pierwsze źródło naszych poznań i powinno być również
bazą, na której poznania te się opierają: „[...] in illam ultimate re-
solvitur omnis nostra cognitio utpote ab ipsa inchoata”18. Jednak
samo doświadczenie również powinno się opierać na tym, co realne;
inaczej wszystko się zawali. Jeśli doświadczenie zmysłowe dosięga
tylko obrazu, jesteśmy odseparowani od rzeczy; nie mamy już żadne-
go sposobu, aby odnaleźć je w sposób pewny: chcąc ugruntować naszą
pewność, musimy w jakikolwiek sposób dosięgać rzeczy, a nie dosię-
gniemy ich inaczej, jak tylko przez zmysły zewnętrzne: „[...] non po-
test ultimate resolvi cognitionis in ipsum objectum ut est realiter in
se, quia si in aliquid aliud praeter rem ipsam resolveretur, [...] resta-
retadhuc istud [...] conferre cum ipsa re [...] quare fuit necesse, ad
habendam certitudinem, et evidentiam experimentalem, devenire

48 Przekłady

informacji przewyższający zdecydowanie wszystkie wykłady w języku francuskim,
jest dodatkowo tym bardziej oryginalny, że stanowi próbę wyłożenia tez Kantow-
skich za pomocą terminologii scholastycznej. Tłumaczenie pomysłowe, którego pewne
punkty należałoby poddać dyskusji, skłoni do refleksji i przygotuje nieco mniej fan-
tastyczne zestawienie systemu Kantowskiego i tomistycznego niż te, które często
przygotowywano. Tego rodzaju wysiłek nie powiedzie się od razu, nie wymagając po-
prawek. Należałoby okazać odpowiednią wdzięczność tym, którzy podjęli się tego za-
dania, tak aby nie otaczać ich atmosferą niepokoju. Ja ze swej strony nie potrafię
przewidzieć, jakie „niebezpieczeństwo” może tu grozić. A gdy Jacques Maritain mówi
nam, że „mniej istotne jest przybliżenie systemów niż wyjaśnienie znaczeń”, czy za-
chowuje on wystarczający dystans między dogmatem a ludzkim dziełem w filozofii?
Ze swej strony sądzę, że każdy system musi być ostatecznie zrozumiały w swym
własnym sposobie wyrazu; ale trzeba, aby był „zrozumiały”, to znaczy, że z tego sa-
mego punktu widzenia, którego bronimy, musi on jawić się jako inteligibilny i inteli-
gentny, co najmniej na tyle, aby jego sukces nie był skandalem. Niebezpieczne jest
przedstawianie wielkich nowożytnych doktryn jako pasma głupoty. Jest to powięk-
szanie izolacji doktryny tradycyjnej, a zarazem umniejszanie jej prawdopodobień-
stwa. Jest to również uwiarygadnianie sceptycyzmu.

18 J. d e S a i n t - T h o m a s: Cursus philosophicus. Éd. V i v è s. T. 3, s. 353.



ad cognitionem quae ex propria sua ratione tenderet ad res in se
ipsis”19.

Nie jesteśmy w stanie poruszyć wszystkich kwestii, które się tu
otwierają. Z jednej strony Zamboni i Picard odnajdują byt w aktyw-
ności „ja”. Dokąd może prowadzić ontologia ufundowana na tej pod-
stawie; czy mogłaby prowadzić aż do Pierwszej Przyczyny; czy
następnie, z takiej perspektywy mogłaby odkryć realność fizycznego
kosmosu? Wystarczy trochę podstawowej logiki, aby rozróżnić dwie
następujące tezy: metafizyka nie może rozpoczynać od rzeczy danych
w doświadczeniu; metafizyka może, w razie potrzeby, rozpoczynać od
podmiotu. Tym jednak, co nas tu przede wszystkim interesuje, jest
usprawiedliwienie za pomocą epistemologii uniwersum zmysłu wspól-
nego.

Z drugiej strony jest aż nadto oczywiste, że świat zmysłowy nie
jest bryłą, w której krytyka nie mogłaby niczego wyodrębnić20, ale
bryła ta w całości — jakiekolwiek by tymczasem było „uszeregowa-
nie”, którego trzeba dokonać między jej elementami — przeciwstawia
się mojej aktywności poznawczej; na rozmaitych stopniach „głęboko-
ści” jest wobec mnie źródłowo danym nie-ja. To nam na razie wystar-
czy. Czy w tym zmysłowym świecie intelekt znajduje swój przedmiot?

Pozostawmy na boku również, chcąc nie chcąc, szczegóły związane
z „istotnościami”. Jeżeli niektórzy abrewiatorzy zdają się mówić, że
intelekt od razu sięga do wewnętrznej definicji rzeczy dostępnych
jego poznawczemu ujęciu, nie można w sposób poważny przypisać
równie śmiesznej tezy św. Tomaszowi. To jasne, że dla niego istotność
osiąga się najpierw wyłącznie w jej najbardziej niejasnych cechach
i początkowo w takim aspekcie owego niejasnego bytu, którym jest
primum cognitum; jeżeli może ona, w dalszych ujęciach, przeniknąć
nieco na drugą stronę, wewnętrzne przyczyny, różnicujące natury
[rzeczy — A.B.], stanowią kres dość odległy od horyzontu nauki.

Ale pewne niejasności, w których pogrążone są początkowo nasze
idee, pewne uszczegółowienia, których wysiłek wieków może im do-
starczyć, są, jak mówimy, nieusuwalnie abstrakcyjne. Sam byt inte-
lekt pojmuje jako formę abstrakcyjną; konkretnego bytu rzeczy,
zgodnie z całą tomistyczną tradycją, nie może on ujmować. Wydaje
się, że ta niemożliwość ma podwójną przyczynę: najpierw taką, że byt
jest konkretny, a istotności — abstrakcyjne; następnie, że intelekt nie
dosięga realności, lecz wyłącznie zmysłowego „fantazmatu” [phan-

Léon Noël: Realność i intelekt 49

19 Ibidem, s. 333.
20 Powiedzieliśmy już trochę na temat tego rozróżnienia w naszym artykule Le

Réalisme immédiat. Por. L. N o ë l: Le Réalisme immédiat..., s. 169 i nast.

4 „Folia Philosophica”



tasma — A.B.], w którym byt jest nieobecny: „[...] quamvis esse sit in
rebus sensibilibus, intentionem tamen entis et cetera hujusmodi sen-
sus non apprehendit”*.

Jako że odwołujemy się do tradycji tomistycznej, to również Jan
od św. Tomasza pomaga nam dostrzec, że to nie ona legła u podstaw
tego rodzaju trudności. W jaki sposób sąd hoc est jest możliwy? Także
hiszpański tomista postawił sobie ten problem, ale nie wystarczyło
mu wyłącznie odwołanie do jedności podmiotu poznającego. Czytając
uważnie to, co napisał, odkrywamy, że jedność ta nie jest dla niego
jakimś słowem, ale żyjącą realnością. Z racji tego, że dokonana przez
starożytnych drobiazgowa analiza mozolnie wyróżniła liczne aspekty
mentalnych operacji, zbyt wielu ich uczniów wyobraża sobie terminy
tej analizy jako serię komórek oddzielonych w przestrzeni, przez
którą poznawany przedmiot lub egzekwowane pragnienie wędruje
trochę tak, jak świstek papieru wędruje przez biura budynku admini-
stracyjnego. Ileż trudności — pretekstu dla długich łacińskich wywo-
dów — rozwinęło się w tej uczniowskiej mnemotechnice; prawdziwym
mistrzom tradycji udaje się jednak utrzymać w prowadzonej analizie
tę jedność, którą zakładają; udaje się im — i to jest ich siła — wyra-
zić ją wbrew nieuniknionemu rozczłonkowaniu dyskursu.

Sąd, łącząc terminy abstrakcyjne i poszczegóły, nie może, za po-
mocą któregoś ze swych terminów, umknąć umysłowi, który go
formułuje: „[...] intellectus cognoscit singularia ut sunt extrema
propositionum quas format”21. Jak to się jednak dokonuje? „Poje-
dynczość” [singularité — A.B.] rzeczy materialnych — taka jest
dokładnie teza tomistyczna — konstytuują przecież in actu exercito
szczegółowe warunki zmysłowe, które rozdrabniają gatunki w czasie
i przestrzeni: warunki te są samą negacją inteligibilności. Bez
wątpienia — można by odpowiedzieć — ale umysł nie musi bezpo-
średnio dosięgać rzeczy w owych warunkach, w których mogą być one
tylko przedmiotem wrażeń. Niemniej możliwe i konieczne jest to, że
ich dosięga, gdyż od nich wychodzi, aby wydobyć pojęcie abstrakcyj-
ne; powiemy, że dosięga ich pośrednio, przez rodzaj refleksyjnego po-
wrotu do własnej działalności, przez rodzaj pośredniego spojrzenia,
które ich dotyka, nie ujmując ich w pełni: „[...] tale exercitum [...] re-
flexe et connotative potest intelligere, ab aliquo conceptu quidditatis

50 Przekłady

* Tu również Noël nie podaje ani autora, ani źródła, z którego pochodzi cytat.
Należy sądzić, że jest to fragment z cytowanego już dzieła Jana od Świętego Toma-
sza. Por. przypis 18. Podobna sytuacja wystąpi przy okazji cytowanych przez Noëla
fragmentów, opatrzonych przypisami numer 22 i 23, gdzie podawał będzie jedynie
strony z Cursus philosophicus [przyp. — A.B.].

21 J. d e S a i n t - T h o m a s: Cursus philosophicus..., s. 475.



revertendo ad exercitium ipsum singularitatis quod relinquit in sen-
sibus”22.

Czy jednak to pośrednie spojrzenie dosięga dokładnie realności sa-
mej w sobie? Czy nie jest to jedynie przetworzony obraz lub „fanta-
zmat”, z którego wychodzi abstrakcja? Lecz obraz powstaje z wrażeń,
a te — wiemy to — nie zamykają się w reprezentatywnej dwoistości
rzeczy, ale otwierają się bezpośrednio na realność w sobie. To wystar-
czy, aby przez „fantazmat”, z którego wychodzi abstrakcja, spojrzenie
umysłu dosięgało z kolei konkretnego bytu rzeczy w nim samym:
„[...] non est necesse cognoscere ipsum phantasma, ut res quaedam
in se est, sed sufficit cognoscere objectum ejus, quod est singulare, et
sic reflectetur supra repraesentatum in phantasmate, licet non re-
flectatur super entitatem phantasmatis repraesentantis”23.

Czy nie próbuje się tutaj „ochrzcić poznania abstrakcyjnego mia-
nem intuicji”? Bieg artykułu, który cytujemy, dokładnie o tym po-
ucza: autor w odwrotnym znaczeniu wychodzi od nastawienia, które
nas zajmuje, i od trudności, którą usiłujemy rozwikłać. W jego oczach
to, że intelekt dosięga konkretnego bytu rzeczy, rozumie się samo
przez się; trzeba tylko pogodzić tę daną, poniekąd eksperymentalną,
z teorią poznania abstrakcyjnego: „[...] experimur antem nos cogno-
scere singularia ad extra sine hoc quod aliquid attingamus de actu
nostro, vel reflectamus ad illum [...] imo neo super ipsum phantasma
[...] saepius enim experimur nos in intellectu agere de singularibus
sine hoc quod recordemur actus phantasiae”*.

Zostaliśmy w ten sposób sprowadzeni do ściśle epistemologicznego
punktu widzenia, od którego rozważania te mogłyby momentami
sprawiać wrażenie odległych. W ostatecznej instancji sądy i pojęcia
intelektu wyrażają realność obecną bezpośrednio w świadomości
w danych zmysłowych. Tego umysł może być świadomy i zwykle
nawet jest świadomy, odkąd podstawowa refleksja umożliwia mu po-
wrót do swego aktu, ujmując wraz z pojęciem, do którego ów akt
zmierza, realność, z której wychodzi: „[...] reflectitur supra actum
suum [...] cognoscit proportionem ejus ad rem”24. Włączona bezpo-
średnio w zmysłową percepcję, związana z nią nierozerwalnie, utrzy-

Léon Noël: Realność i intelekt 51

22 Ibidem, s. 471.
23 Ibidem, s. 483.

* I tym razem Noël nie podaje ani autora, ani źródła, z którego pochodzi cytat.
Z kontekstu, w którym został wprowadzony, należy sądzić, że podobnie jak wcześniej,
jest to fragment z Cursus philosophicus Jana od Świętego Tomasza [przyp. — A.B.].

24 T h o m a s A q u i n a s: De Veritate, 1, art. IX. W całości przeanalizowaliśmy
ten tekst w „Xenia Thomistica”, s. 319—323. [Chodzi tu o cytowany już artykuł Noëla
Le réalisme de saint Thomas — A.B.].

4*



mująca ją w zasięgu swego spojrzenia i wraz z nią osiągająca jej
przedmiot — istnieje w nas percepcja aktu, który wydobywa z owego
przedmiotu abstrakcyjne „istotności”: „[...] et hoc experimento cogno-
scimus, dum percipimus nos abstrahere formas universales a condi-
tionibus paticularibus, quod est facere actu intellgibilia”25.

Trzeba przy tym powiedzieć, że to nie przedmiot odczuwany
zmysłowo jest, jako taki, przedmiotem intelektu: „[...] intentionem en-
tis non apprehendit”. Byt jest w rzeczach, które zmysł ujmuje — „qu-
amvis esse sit in rebus sensibilibus”* — jest w tych ciepłych
i barwnych danych, które wypełniają nas swymi nasyconymi wraże-
niami; jednakże w taki sposób ujmuje go wyłącznie sam umysł. Nie
próbujmy sobie wyobrazić, że to, co inteligibilne, ujawnia się obok
tego, co zmysłowo poznawalne, jak gdyby była to jakaś nowa postać
zmysłowo poznawalnego, udzielona na płaszczyźnie wrażeń jakiemuś
specjalnemu zmysłowi; przeciwnie, zechciejmy zrozumieć, że same
dane, nawet dostępne zmysłom, są „z bytu”, a wiemy o tym tylko dla-
tego, że mamy intelekt.

W swym mistrzowskim studium wielebny Marie-Dominique
Roland-Gosselin analizuje nauczanie św. Tomasza na temat błędu.
W sumie dostarcza on wszystkich wskazówek, z których należałoby
skorzystać, aby móc kontynuować taki wysiłek krytyki, jakiego
pierwsze podstawy próbujemy wyznaczyć. Jeżeli chodzi o te podstawy
same w sobie, pokazuje on, jak przedstawia je św. Tomasz, czyli
w perspektywie jego metafizyki. Jest to niepodważalne i nie wy-
klucza, że sama ta metafizyka implikuje z kolei, jako podstawę być
może nieświadomą, którą można jednak z niej wyodrębnić, bezpo-
średnią obecność rzeczy w umyśle [„la présence immédiate des choses
à l’esprit” — A.B.]26.

Ze swej strony Roland-Gosselin chce rozwijać myśl wyrażoną przez
św. Tomasza, opowiadając się za jednością aktu intelektualnego
i idei, która jest jego formą27. Wynika z tego, że „kiedy aby sądzić,
umysł skupia się na swojej idei, osiąga zarazem akt poznania, który

52 Przekłady

25 T h o m a s A q u i n a s: Summa Theologica, Ia, q. LXXIX, art. 4.
* Cytat ten nie został przez Noëla w żaden sposób oznaczony i nie wskazuje jed-

noznacznie na żadne źródło [przyp. A.B.].
26 Por. L. N o ë l: Le Réalisme immédiat..., s. 161.
27 „Sicut res habet esse per propriam formam, ita virtus cognoscitiva habet cogno-

scere per similitudinem rei cognitae [...]. Unde sicut res naturalis non deficit ab esse
quod sibi competit secundum suam formam [...] ita virtus cognoscitiva non deficit in
cognoscendo, respectu illius cujus similitudine informatur”. T h o m a s A q u i n a s:
Summa Theologica, Ia, q. XVII, a. 3.



jest przyczyną istnienia idei [...] — indywidualny istniejący akt, dzię-
ki któremu istnieje w nim idea bytu i dzięki któremu istnieje w nim
oczywiste odniesienie. Konieczna prawda odniesienia — jego poznana
prawda — jest faktycznie nieoddzielalna od aktu intelektu, który po-
woduje istnienie owego odniesienia w umyśle. Najwyższa oczywistość
umysłu, jako oczywistość abstrakcyjnej istoty, nie może zostać uzna-
na za prawdziwą, zanim umysł z równą pewnością nie zda sobie
sprawy z aktu, przez który widzi ową istotę. Konkretna pewność, nie-
omylna intuicja istnienia jest w sposób nieprzezwyciężony związana
z pierwszym sądem abstrakcyjnym”28. Jeśli się nie mylę, rozważania
te łączą się doskonale z naszymi rozważaniami. Wystarczy konty-
nuować refleksję: jeżeli akt poznania, który podtrzymuje abstrak-
cyjną ideę, związuje się z realnością, umysł, skupiając się na swojej
idei, może tam bez trudu sięgnąć i poza abstrakcyjną oczywistością
uchwycić z taką samą pewnością realny zasięg owej oczywistości.

Joseph Maréchal bardzo szczęśliwie wyróżnia w sądzie „syntezę”
i „afirmację”29. Synteza byłaby jakimś połączeniem terminów; biorąc
wyrażenia compositio i divisio* dosłownie, można by nie zauważyć
w owej syntezie niczego więcej; sąd tak rozumiany odpowiadałby
w pewien sposób operacji, która zdaniem Kanta, sprowadza do trans-
cendentalnej jedności apercepcji rozmaite zmysłowe przejawy. Jednak

Léon Noël: Realność i intelekt 53

28 Art. cyt., s. 273. [Noël nie precyzuje jednak, o który z cytowanych w tekście
artykułów chodzi — A.B.].

29 Por. J. M a r é c h a l: De la forme du jugement d’après saint Thomas. „Rivista
di Filosofia Neo Scolastica” 1923, marzo-giugno. Niesmaczne byłoby dyskutowanie
nad takim kształtem myśli Ojca Maréchala, jaki można by wyrobić sobie po prześle-
dzeniu części historycznych jego wielkiego dzieła Le point de départ de la Métaphy-
sique, podczas gdy sam autor prosi nas, aby poczekać na zeszyt 5., gdzie znajdzie się
„doktrynalne wykończenie”. W kwestii, która nas tu zajmuje, artykuł ten — uprze-
dzający fragment z zeszytu 5. — powinien wystarczyć.

* Wyrażenia te oznaczają łączenie i rozdzielanie predykatu i podmiotu — dwóch
podstawowych elementów sądu. Noël inspiruje się tu niewątpliwie rozstrzygnięciami,
które poczynił jego mistrz Désiré Mercier na łamach swej Kryteriologii ogólnej. Otóż,
jak pisze Mercier, „należy uwzględnić całościowy akt umysłu — compositio — który
łączy te dwa elementy, gdy odpowiadają sobie, lub rozdziela je — divisio — kiedy so-
bie nie odpowiadają. Przez ten całościowy akt compositio lub divisio umysł poznaje
prawdę”. D. M e r c i e r: Critériologie générale ou Théorie générale de la certitude.
Louvain—Paris 1911, s. 27. Podając swoją interpretację klasycznej definicji prawdy:
veritas est adaequatio rei et intellectus, Mercier tłumaczy dodatkowo, że terminu in-
tellectus nie można rozumieć jako prostego intelektualnego pojmowania rzeczy, ale
złożony akt intelektu — intellectus componens — który wyraża się w zgodności lub
niezgodności z obiektywną tożsamością bądź różnością dwóch elementów syntezy
i jak podkreśla, jako „całościowy, złożony akt umysłu — compositio i divisio — jest ze
swej natury przystosowany do poznania prawdy”. Ibidem, s. 28 [przyp. — A.B.].



wyrażenia te mówią raczej: „[...] compositio nie jest jakąkolwiek syn-
tezą: jest to synteza podmiotu z predykatem przez afirmację”30.

Otóż afirmacja nie jest ograniczona do samego tylko compositio
i divisio; odnajduje się ją nawet w terminach izolowanych, które
umysł ujmuje tylko wraz z „odniesieniem do przedmiotu” [référence
à l’objet — A.B.]. Maréchal cytuje tu następujący fragment: „[...] in-
tellectus tamen incomplexus, intelligendo quod quid est, apprehendit
quidditatem rei in quadam comparatione ad rem, quia apprehendit
eam ut hujus rei quidditatem: unde licet ipsum incomplexum, et
etiam diffinito, non sit secundum se verum vel falsum, tamen in-
tellectus apprehendens quod quid est [...] dicitur per se semper esse
verus”31.

Czym jest owa afirmacja? Jak się tłumaczy? Czym jest ostatecznie
przedmiot, do którego odnosi ona jednoczone treści?

Maréchal akcentuje relacje, które jednoczą afirmację z celowością
intelektualnej natury. Niechybnie nie można w sposób wyczerpujący
rozprawiać o pewności, nie zdając sobie sprawy z zasadniczej tenden-
cji, która popycha intelekt do poszukiwania prawdy i która uspokaja
się tylko wobec obiektywnej manifestacji tego, co inteligibilne. Ale zo-
stawmy kwestie — jakkolwiek interesujące mogą być ukazywane
przez nie perspektywy — w których myślenie autora zaznaczone jest
zbyt pobieżnie. Co powoduje fakt, że intelekt zatrzymuje się i uspoka-
ja, jeżeli nie obecność danej, której on sam nie narzuca, która w ża-
den sposób od niego nie zależy? Zatrzymuje się on i uspokaja wobec
tej niezależnej i dominującej obiektywności, ponieważ w tym momen-
cie nie ma już nic więcej do powiedzenia i zrobienia; jeśli musiałby
się zbuntować, spróbować temu zaprzeczyć, jeżeli musiałby nawet
zniknąć, czy chociażby tylko o tym zapomnieć, wartość tego, co inteli-
gibilne, nie zostanie wzruszona. Jeżeli prawdą jest, że w swej zasad-
niczej naturze umysł dąży do afirmacji, trzeba jeszcze, aby coś
czyniło ową afirmację możliwą. Zgodnie z myśleniem samego Maré-
chala staje się to tym bardziej konieczne, jeśli przedstawienie musi
się cieszyć „jednocześnie logicznymi własnościami formy i logicznymi
własnościami celu”*. W efekcie Maréchal mówi nam, że „przedstawie-
nie, nie przestając być immanentne wobec aktywnego podmiotu, prze-

54 Przekłady

30 Art. cyt., s. 172. [Mimo że Noël podaje tylko numer strony, z kontekstu, w któ-
rym wprowadza cytat, można wywnioskować, że chodzi mu o artykuł Maréchala De
la forme du jugement d’après saint Thomas — A.B.].

31 Art. cyt, s. 172. [Por. przypis 30 — A.B.]. Por. T h o m a s A q u i n a s: Sum-
ma Contra Gentiles, I, c. 59, 2.

* Niewątpliwie Noël powołuje się tu na cytowany już artykuł Maréchala, jednak
tym razem nie podaje bezpośrednio ani źródła, ani numeru strony [przyp. — A.B.].



ciwstawia mu się, tak jak cel przeciwstawia się dążeniu. Albowiem
nie pozyskuje się tego i nie ubiega o to, czym się jest lub co się po-
siada”32.

Jednakże czy wystarczy stwierdzić, że afirmacja, „moment w po-
stępowaniu intelektu ku ostatecznemu posiadaniu absolutnej »praw-
dy«, która jest »dobrem« umysłu, projektuje w sposób ukryty (exercite)
dane cząstkowe w perspektywę tego ostatecznego celu i tym samym
obiektywizuje je wobec podmiotu”*?

Widzę wyraźnie występujące tu dwie kwestie. Pierwsza dotyczy
tego, dlaczego umysł nie zatrzymuje się ostatecznie usatysfakcjono-
wany na danych empirycznych. Nie wnikam w to teraz. Jest jeszcze
druga — kwestia wiedzy, dlaczego mimo to umysł może przyznać tym
samym danym empirycznym trwałość zdolną podtrzymywać „postępo-
wanie intelektu” i zapewnić mu odpoczynek. W takiej sytuacji inte-
lekt musi znajdować coś „z bytu” w tych cząstkowych danych. Nie
może on, oczywiście, bytu tam umieścić, ponieważ go szuka, a „nie
pozyskuje się tego i nie ubiega o to, czym się jest lub co się po-
siada”**.

Być może Maréchal traktuje ową trwałość, ten „byt” rzeczy jako
jedną z przesłanek zmysłu wspólnego, które poprzedzają filozofię.
Wydaje mi się konieczne, aby refleksja pokazała precyzyjnie, w jaki
sposób jest on nam dany. Wszak to nie to samo, co pokazać, dlaczego
go potrzebujemy.

Mam wrażenie, że takie samo uzupełnienie należałoby dorzucić do
argumentacji, którą Jacques Maritain przeciwstawia idealizmowi.
„Każde działanie ma termin, na którym się opiera, i zasadę, która je
wyszczególnia [...]. Otóż w działaniu poznawczym zasadą wyszczegól-
nienia nie może być [...] ani forma przyjęta przez podmiot na mocy
samego poznania (co zamykałoby nas w błędnym kole), ani [...] cel,
ku któremu podmiot skłania się naturalnie w swym własnym bycie:
w efekcie naturalne działania są ograniczone własnym bytem pod-
miotu, a w porównaniu z nimi działanie poznawcze ma jakby bez-
miar [...]. Zasada wyszczególnienia może być więc tylko samym tym
terminem, na którym opiera się działanie, czyli rzeczą znaną [...]. Ale
to, co wyszczególnia, za rzecz znaną uznaje to, co jest mu poddane,

Léon Noël: Realność i intelekt 55

32 J. M a r é c h a l: De la forme du jugement d’après saint Thomas..., s. 182.
* Także ten cytat pochodzi z artykułu De la forme du jugement d’après saint

Thomas, jednak Noël nie informuje o tym wprost, pomijając informację o źródle i nu-
merze strony [przyp. — A.B.].

** J. M a r é c h a l: De la forme du jugement d’après saint Thomas..., s. 182
[przyp. — A.B.].



a od niego nie zależy [...]. Intelekt poznając, dosięga czegoś innego
niż on sam i czegoś, co nie zależy od niego”33.

Wszystko to mogłoby niewątpliwie służyć uwyraźnieniu konse-
kwencji przesłanek, jakie przyjął Maréchal w swym rozumowaniu.
Może również pokazać powiązanie i spójność doktryny realistycznej.
Ale wszystko to nie „daje” realności. Wydaje mi się, że pierwszym
etapem epistemologii jest stwierdzenie obecności tego, co realne,
i określenie sposobu, w jaki realność jest obecna. Właśnie to musi do-
konać się w tej refleksji, którą sugeruje św. Tomasz: „[...] reflecitur
supra actum suum, cognoscit proportionem ejus ad rem”*. Osobiście
powiedziałbym zresztą to samo, co Maritain. Inaczej bym to jednak
przedstawił. Zamiast rozumować, zakładając tak jak on pojęcie
działania, terminu, zasady, chciałbym wszystko to odnaleźć za po-
mocą analizy, której punkt wyjścia byłby deskryptywny i psycholo-
giczny, a której kres, wychodząc z psychologii, umożliwiłby zjawienie
się przedmiotu w jego obiektywnej niezależności — rzeczy samej
w sobie, poznawalnej zmysłowo, a zarazem inteligibilnej.

To prawda, Maritain w pytaniu, na które odpowiada, wprowadza
już obecność przedmiotu: „Czy intelekt — pyta — osiąga, tak jak za-

56 Przekłady

33 J. M a r i t a i n: Reflexions sur l’intelligence et sur sa vie propre. Paris 1924,
s. 43. Ta książka Maritaina tworzy zbiór opublikowanych już wcześniej artykułów,
z których kilka zajmuje się Pascalem, fizyką Kartezjańską, relatywizmem Einstei-
nowskim. Jest także długie studium poświęcone Blondelowi i trzy artykuły: De la
Vérité, La Vie propre de l’intelligence et l’erreur idéaliste, Le Réalisme thomiste. Po-
wiedzmy od razu, że epistemologia Maritaina jest bardzo bliska naszej. Jeżeli chodzi
o interpretację tekstów tomistycznych, czytelnicy, którzy mają ochotę dokonać porów-
nań, będą mogli odnaleźć u niego wiele z tego, co my sami wyraziliśmy w naszych
wcześniejszych artykułach; nasi uczniowie będą mogli znaleźć w jego książce także
inne, bardziej klasyczne rzeczy, dotykające ontologii poznania, sądów analitycznych,
istotności, nauk „mediae” między naukami matematycznymi oraz fizyką itd. — które
słyszeli na naszych wykładach; odkryją poważną część materiału — teksty świętego
Tomasza, Cajetanusa itd. — który im często pokazywaliśmy. Raz jeszcze wydaje się
więc, że obcowanie z tradycyjnymi źródłami wywołuje w niezależnych badaczach
zbiór wrażeń zasadniczo zgodnych. Maritainowi udaje się wspaniale okryć wszystkie
te dość suche rzeczy płaszczem przyjemnej i umiarkowanie rozwiniętej literackiej
ekspresji, udaje mu się ująć w języku francuskim — w bardzo dobrym francuskim —
idee dawnych scholastyków. Mocno uchwycił on też związki między ich tezami. Uwa-
gi, które tutaj czynimy, nie sięgają przy tym do głębi teorii, ale dotyczą sposobu,
w jaki jest ona wyłożona w chwili, gdy Maritain, jak się wydaje, chce skonstruować
tomistyczną krytykę poznania. Występują w niej pewne elementy, które wskazujemy
i które jak sądzimy, przyjmuje on wraz z nami, a z których nie korzysta w tej chwili
tak, jak należałoby to uczynić. Ogólnie rzecz biorąc, chcielibyśmy zobaczyć, jak re-
fleksja Maritaina odważniej przedłuża linie tego scholastycznego myślenia, które so-
bie wiernie przyswoił. Może to być zresztą kwestia przyszłości.

* T h o m a s A q u i n a s: De Veritate, 1, art. IX [przyp. — A.B.].



mierza, byt niezależny od nas i naszego aktu poznawczego?”*. Jed-
nakże zamiar ten jest faktem zmysłu wspólnego, refleksja nie może
obrać go za fundament. Maritain nie chce zresztą, „żebyśmy zakłada-
li zaraz na wstępie, że tak właśnie rzecz się przedstawia, co
przesądzałoby odpowiedź”; chce „doświadczyć, czy tak się rzecz ma”,
chce przystąpić do „powszechnego zakwestionowania, universalis du-
bitatio de veritate”. Ale mówiąc ściślej, kwestia, którą stawia na
pierwszym miejscu, nie pozostaje już dłużej pierwsza. Trzeba naj-
pierw pokazać, że ten „zamiar” intelektu, implikowany zmysłem
wspólnym, domaga się zbadania przez refleksyjną świadomość. Dla-
tego też nie wystarczy związać go z pojęciami ontologicznymi; po-
trzebne jest, jak sądzę, precyzyjne stwierdzenie, które nie może mieć
charakteru rozumowania.

Czy chcąc określić nasz punkt widzenia, trzeba mówić tu o in-
tuicji? Maritain za Garrigou-Lagrangem mówi o „intuicji abstrakcyj-
nej”, ale nie trzyma się chyba zbyt ściśle tego terminu34. Maréchal
mówi o „quasi-intuicji”, lub lepiej: „intuicji inchoatywnej”35 [intuition
inchoative — A.B.]. Ja ze swej strony ciągle waham się przy tym
słowie, którego sens zmienia się bardzo w słownikach rozmaitych fi-
lozofów. Człowiek — zarazem rozumny i odczuwający — ujmuje bez-
pośrednio, przez zbiór swych władz, realność w sobie, poznawalną
zmysłowo i jednocześnie inteligibilną. Ale natychmiast ta jedność się
rozkłada; w sądzie, w którym poznanie wyraża się samo w sobie,
pierwotny konkret i abstrakcyjna forma, jeszcze dość bliskie, aby
ufundować afirmację, która je łączy, już się sobie przeciwstawiają.
W stadium, w którym poznanie mogłoby zostać określone jako intui-
tywne, nie jest ono ściśle intelektualne. W stadium, w którym wyod-
rębnia się intelekt, nie jest on ściśle intuitywny. Żadna formuła nie
wyrazi zwięźle tej złożoności; ale formuły mało znaczą, jeżeli pierw-
sze dane, które nad nimi dominują, jawią się z większą jasnością.

Przekład: Aleksander Bańka

Léon Noël: Realność i intelekt 57

* Zarówno ten, jak i pozostałe przytoczone w tym paragrafie cytaty pochodzą
z dzieła Maritaina Reflexions sur l’intelligence et sur sa vie propre, jednak Noël nie
podaje w tym wypadku konkretnych numerów stron.

34 J. M a r i t a i n: Reflexions sur l’intelligence et sur sa vie propre..., Appendice
II, s. 344.

35 J. M a r é c h a l: De la forme du jugement d’après saint Thomas..., s. 175.




