
Agnieszka Woszczyk

Aoristos dyas a materia noetyczna
w Enneadach Plotyna

Wstęp

W traktacie O dwóch materiach (Enn. II. 4 [12]) Plotyn analizuje
materię współtworzącą sferę zmysłową (êüóìïò á7óθôüò), a zarazem
wprowadza argumentację mającą na celu wykazanie konieczności wy-
różnienia czynnika hyletycznego także w sferze noetycznej (êüóìïò
íïçôü�)1. Rozróżnienie materii noetycznej (íïçô( Qëç) i materii (Qëç)
ujawniającej się w świecie zmysłowym prowadzi do paradoksalnego
w swych konsekwencjach założenia o hylemorficznej strukturze świa-
ta noetycznego. Paradoksalność ta ujawnia się najsilniej w dwóch
kwestiach: po pierwsze, w odwróceniu tradycyjnego dla platonizmu
modelu relacji wzorzec — odwzorowanie, po drugie, w zerwaniu
z Arystotelesowską tezą o jednostkującej funkcji materii oraz potrak-
towaniu materii noetycznej jako czynnika zapewniającego jedność
i tożsamość sfery noetycznej.

Trudności wyłaniające się w związku z koncepcją materii noetycz-
nej, dyskutowane w kręgu anglojęzycznych badaczy neoplatonizmu
już od lat sześćdziesiątych XX wieku, zasługują na ponowne podjęcie
w związku z możliwością odróżnienia systemowej funkcji Nieokreślo-

1 Odniesienia do tekstu polskiego w wydaniu: P l o t y n: Enneady. T. 1—2.
Tłum. A. K r o k i e w i c z. Warszawa 1959. Tekst grecki za: Plotini Enneades Pra-
emisso Porphyrii de Vita Plotini. Ed. R. V o l k m a n n. Lipsiae 1884; Plotini Opera.
Ed. P. H e n n r y, H.-R. S c h w y z e r. Vol. 1—3. Leiden 1951—1973.



nej Diady ("üριστος δυÜò) od materii noetycznej2. W sporach tych do-
minuje stanowisko zapoczątkowane przez Johna M. Rista, który głosi
tożsamość aoristos dyas i noete hyle3. Artykuł stanowi próbę podjęcia
polemiki z taką wykładnią rozumienia materii noetycznej. Problema-
tyczność ujęcia, jakie zaproponował Rist, staje się widoczna zwłasz-
cza wówczas, gdy funkcji Nieokreślonej Diady nie traktuje się
w sposób zawężony do procesu konstytucji drugiej hipostazy oraz
kwestii podłoża idei, lecz odnajdzie się jej (Nieokreślonej Diady)
powiązania z charakterystyką funkcji materii per se. Proponowana
zmiana perspektywy interpretacyjnej, polegająca na ukazaniu Nie-
określonej Diady jako różnego od materii noetycznej i transontyczne-
go pryncypium wielości, otwiera — co znów będzie przedmiotem
dowodu — możliwość osłabienia aporii, jakie wyłaniają się z Plotyń-
skiej koncepcji materialności sfery noetycznej.

Rozpatrzenia wymagają następujące kwestie: na jakich podsta-
wach zasadza się Plotyńska dystynkcja materia zmysłowa — materia
noetyczna, a następnie jak wyróżnione w Enn. II. 4 [12] typy materii
odnoszą się do charakterystyki materii ukazanej przez Plotyna
w Enn. I. 8 [51] oraz Nieokreślonej Diady przedstawionej w opisie
konstytucji hipostazy Umysłu (íïõ̂ò) w Enn. V. 1 [10]. 1, V. 4 [7]. 2
oraz VI. 7 [38]. 33.

Przedmiot Enn. II. 4 [12] —
kryterium dyferencjacji poziomów ontycznych

Rozważanie nad „istotą” materii, które Plotyn w Enn. II. 4 [12]. 1
prowadzi w formie przeglądu różnych stanowisk, jakie wyłoniła
poprzedzająca go tradycja greckiej filozofii, uwidacznia już pewien
znamienny rys. Otóż Plotyn przytacza, z wyraźną dezaprobatą, mate-

186 Ontologia i epistemologia

2 Zob.: A.H. A r m s t r o n g: The Architecture of the Intelligible Universe in the
Philosophy of Plotinus. Amsterdam 1967, s. 65—66; J.M. R i s t: The Infinite Dyad
and Intelligible Matter in Plotinus. „Classical Quarterly” 1962, ?12, s. 99—107; także
A.C. L l o y d: Plotinus on the Genesis of Though and Existence. „Oxford Studies in
Ancient Philosophy” 1987, vol. 5, s. 155—186; J. B u s s a n i c h: The One and Its
Relation to Intellect in Plotinus. A Commentary on the Selected Texts. Leiden—New
York—København—Köln 1988, s. 61—62.

3 Zob.: J.M. R i s t: The Infinite..., s. 101.



rialistyczne stanowisko stoików4, by następnie przyjrzeć się poglądo-
wi, „że materia jest niecielesna ("óþìáôïí)”5, ku któremu zresztą
sam się przychyli w dalszym toku wywodów. Fakt ten zasługuje na
uwagę właśnie dlatego, że odsłania Plotyńskie rozumienie material-
ności w kolejnych rozdziałach omawianej Enn. II. 4 [12], w której
dyskusja dotyczy materii w sensie czegoś niecielesnego, a czego „isto-
tę” trzeba dopiero określić, i to w opozycji do pojęcia materii
ukształtowanego w nurtach materialistycznych. Rozwinięcie takiego
pojmowania materii będzie — co już warto nadmienić — korespondo-
wało z późniejszymi ustaleniami zawartymi w Enn. I. 8 [51].

W Enn. II. 4 [12]. 2—3 Plotyn, niejako wstępnie, posługuje się
„definicją” materii6 jako „bezkresnego i bezkształtnego” ("üριστüí ôé
êá6 &ìïρöïí)7, dodając zarazem: „[O]tóż powiedzieć się godzi, że nie
wszędzie zasługuje na wzgardę »bezkresne«, ani też to, co będzie
»bezkształtne« na mocy swojego pojęcia, jeżeli ma siebie dostarczyć
wartościom przed sobą i — wartościom najlepszym”8. Zastrzeżenie to
ukazuje wartościowanie związane z tym, co bezkresne, które w Enn.
I. 8 [51]. 9. 6—7 zrównane zostanie ze złem per se9, a zarazem pod-
kreśla relatywny charakter aoriston i amorphon w wymiarze noetycz-
nym, na co wskazuje porównanie materii noetycznej z Duszą w relacji
do określającego ją Umysłu10.

Plotyn dodaje następnie znamienną uwagę, dotyczącą ogranicze-
nia analogii między złożeniem dokonującym się w sferze idei i złoże-
niem hylemorficznym w wymiarze cielesnym. „W świecie umysłowym
dokonywa się nadto złożenie w inny sposób, nie tak, jak w przypadku
ciał. Oto złożone są także wątki rozumne i wytwarzają swoim
działaniem złożoną naturę [...]”11. Znaczenie tej uwagi — mimo jej
enigmatyczności — trudne jest do przecenienia, gdyż naprowadza
ona na sens, jaki Plotyn przypisuje materialności kosmos noetos jako
wielości-złożoności, nie zaś prostemu nałożeniu formy na bez-
kształtne podłoże. Traktat II. 4 [12] dotyczy zatem, jak można wno-
sić, wyjaśnienia genezy i charakteru wielości właściwej hipostazie

Agnieszka Woszczyk: Aoristos dyas a materia noetyczna w Enneadach... 187

4 Nie wymienia jednak żadnego z myślicieli stoickich z nazwiska. Charaktery-
styczne bowiem dla Ennead jest to, że imiennie przytaczani są tylko presokratycy
oraz Platon i Arystoteles.

5 P l o t y n: Enneady..., T. 1, s. 184.
6 Stosuję zapis w cudzysłowie w celu podkreślenia paradoksu polegającego na

definiowaniu (sc. określaniu) bezkresu.
7 Zob. ibidem, s. 185.
8 Ibidem, s. 185 (Enn. II. 4 [12]. 3. 1—4).
9 Zob. ibidem, s. 133.

10 Zob. ibidem, s. 185.
11 Ibidem, s. 185 (Enn. II. 4 [12]. 3. 6—9).



Umysłu, a zarazem określenia kryterium wzajemnego odróżniania
poziomów ontycznych kosmos noetos — kosmos aisthetos od Jedna sa-
mego oraz Nieokreśloności samej. Znalezienie kryterium dyferencjacji
poziomów w ramach hierarchii ontycznej jest głównym celem trakta-
tu O dwóch materiach, co uwidacznia się w fakcie, że Plotyn koncen-
truje się nie tylko na omawianiu różnic i podobieństw między
czynnikiem hyletycznym w świecie umysłowym i świecie zmysłowym,
jak sugeruje to tytuł nadany przez wydawcę Ennead Porfiriusza, lecz
bardziej na ukazaniu natury materii samej (bezjakościowość, aprze-
strzenność) i precyzyjnym odróżnieniu jej od wszelkich form cielesno-
ści czy przestrzenności12.

Plotyn, dokonując polemicznego „zbijania” poglądu utożsamia-
jącego materię z wielkością (ìÝãåθïò) i cielesną rozciągłością (Iãêïò),
wprowadza rozróżnienie między materią właściwą („ogólną”) oraz
materią będącą podłożem ciał („szczególną”). Ten drugi typ materii
ma już podstawową determinację jakościową przejawiającą się jako
przestrzenność, a co za tym idzie — ma także rozmiar czy wielkość.
Materia właściwa jest zatem tym, co nie ma żadnej determinacji,
żadnego udziału w idei lub szerzej: w czynniku określającym. Zostaje
to przedstawione w Enn. II. 4 [12]. 8. 23—29. 5: „Więc dopiero idea,
przystępując do materii, przynosi jej wszystkie przymioty. Oto każda
idea ma i wielkość, i wymiar wielkości razem z wątkiem rozumnym
i za jego sprawą. Dlatego też w każdym rodzaju poszczególnym jest
razem z ideą określony także rozmiar, rozmiar inny u człowieka,
a inny u ptaka tudzież u takiego a takiego ptaka. [...] I w ogóle każdą
naturę niecielesną należy uważać za nieilościową, niecielesna jest zaś
także materia”13.

Następnie Plotyn precyzuje warunki poznawania materii („rozu-
mowanie nieprawe”)14, ukazuje jej związek z genos różności15 i osta-

188 Ontologia i epistemologia

12 „Otóż po pierwsze to, co coś przyjmuje, nie musi być pojemnym rozmiarem,
o ile już przedtem nie będzie mieć wielkości: przecież i dusza, która podejmuje
wszystkie rzeczy, ma je wszystkie naraz [...]. Następnie materia ma właśnie dlatego
przestrzenny odbiór tego, co przyjmuje, że przyjmuje przestrzeń [...]. Jeżeli dalej dla-
tego, że w takich przypadkach istnieje jakaś uprzednia wielkość, która służy za
podłoże kształtującemu, żądasz jej także w przypadku materii, to żądasz niesłusznie,
albowiem w tych przypadkach idzie nie o ogólną materię, lecz o szczególną, a tylko
ogólna materia musi mieć także wielkość od czegoś innego”. Ibidem, s. 197. Enn. II.
4 [12]. 11. 13—25.

13 Ibidem, s. 192.
14 „A cóż pomyślisz, co by było zgoła niejakościowe? I cóż będzie tą myślą czystą

i uświadomieniem doraźnym? Chyba nieokreśloność, bo jeśli »podobne podobnym« (ôų̀̂
Fìïßų̀ ôD Jìïéïí), to i »nieokreślone nieokreślonym« (ôų̀̂ "ïρßστų̀ ôD "üρéóôïí). Więc
słowo-pojęcie (λüãïò) nieokreślonego może być określone, a doraźne uświadomienie
nieokreślone. Jeżeli jednak wszelkie poznanie polega na słowie-pojęciu i na myśleniu



tecznie charakteryzuje jako zasadę pomnażania oraz wielości,
w nawiązaniu do terminologii Platońskich agrapha dogmata, uży-
wając terminu mega kai smikron. W Enn. II. 4 [12]. 11. 33—34 poka-
zana jest „natura” materii jako zasady dzielenia i pomnażania:
„I dlatego nie należy nazywać materii ani czymś »wielkim« tylko, ani
znowu »małym«, lecz »wielkim oraz małym«”16.

Naszkicowana tu charakterystyka materii oddaje zasadniczy po-
gląd Plotyna na temat hyle, który ujawnia się również w innych trak-
tatach Ennead. Materia rozumiana jest zasadniczo jako zasada
wielości, sama nieokreślona i nie poddająca się określeniu17, i z tej
racji traktowana jako przeciwieństwo substancji (sc. określoności)18.
W Enn. I. 8 [51]. 8. 11—24 mocniej natomiast niż w Enn. II. 4 [12]
podkreślona zostanie kauzalna funkcja materii w sensie mega kai
smikron19.

Agnieszka Woszczyk: Aoristos dyas a materia noetyczna w Enneadach... 189

— tutaj słowo pojęcie głosi, co sobie o niej [sc. materii — A.W.] głosi, atoli myślenie,
chcąc być myśleniem, nie jest myśleniem, lecz raczej jakby niemyśleniem — to jej
widziadło (öÜíôáóìá) będzie chyba nieprawe i nierzetelne, ponieważ się składa
z drugiej części nieprawdziwej i ze słowa-pojęcia związanego z tą drugą częścią. I bo-
daj to miał na myśli Platon, kiedy powiedział, że »materia daje się ująć nieprawym
rozumowaniem (íüθų̀ ëïãéóìų̀̂)«”. Ibidem, s. 193. Enn. II. 4 [12]. 10. 1—11.

15 Zob. ibidem, s. 204.
16 Ibidem, s. 196.
17 Ibidem.
18 „Więc to, że nic nie stanowi przeciwieństwa do substancji, zasługuje na wiarę,

jeżeli idzie o poszczególne substancje, bo zostało udowodnione na podstawie doświad-
czenia. Lecz nie zostało udowodnione, jeżeli idzie o substancję w ogóle. Cóż jednak
będzie przeciwieństwem do wszechsubstancji i w ogóle do pierwszych wartości? Do
substancji chyba nie-substancja, a do natury dobra ta, która jest naturą i począt-
kiem zła (êáêïõ^ öýóéò êá6 "ρ÷Þ). Początkami są bowiem obydwie ("ρ÷á6 ã!ρ &ìöù),
jedna rzeczy złych, a druga dobrych. I wszystko, co jest w każdej z tych dwóch natur,
jest sobie przeciwne [...]. Zaprawdę, kresowi, mierze i wszystkim innym rzeczom, któ-
re są w boskiej naturze, sprzeciwia się bezkres, niemiara i wszystkie inne rzeczy,
które zawiera natura zła, tak iż i całość jest przeciwna całości. Ta ma nawet owo
»jest« fałszywe i jest fałszem w sposób pierwszy i zasadniczy (ðρþôùò êá6 Iíôùò
øåõ^äïò), a tamtej przysługuje owo »jest« w znaczeniu, że jest naprawdę, tak, iż ze
względu na fałsz jest pierwsza przeciwna drugiej jako prawdziwej, za czym przysłu-
guje im także przeciwieństwo ze względu na substancję”. Ibidem, s. 128—129, Enn.
I. 8 [51]. 6. 28—47.

19 „Zaprawdę, jakość, kiedy jest oddzielnie, nie czyni tego, co czyni wtedy, kiedy
jest w materii, podobnie jak i nie »czyni« bez żelaza sam kształt topora. Idee w materii
nie są następnie tymi samymi ideami, którymi by były, gdyby były same w sobie, lecz
są »rozumnymi wątkami w materii«, wątkami w niej spaczonymi i skażonymi jej na-
turą. [...] Bo jeśli materia owładnie tym, co się na niej ujawniło, to paczy je i niszczy
dodatkiem swej własnej, przeciwnej natury: nie przydaje zimna do gorąca, lecz do idei
gorąca przywodzi właściwy sobie brak idei i właściwy sobie bezkształt do kształtu,
i właściwy sobie nadmiar oraz niedomiar do tego, co jest umiarowe, aż sprawi, iż ono
nie należy do siebie, lecz do niej [...]”. Ibidem, s. 131.



Problem wyróżnienia materii noetycznej

W Enn. II. 4. [12]. 4 Plotyn przytacza trzy argumenty mające
służyć uzasadnieniu złożenia materii noetycznej. Pierwszy z nich —
oparty na arystotelesowskim modelu złożenia formalno-materialnego
— głosi, że wielość idei obecnych w świecie noetycznym wymaga wy-
różnienia zarówno tego, co stanowi „kształt indywidualnie właściwy”,
jak i tego, co stanowi „kształtowane tworzywo”. Plotyn konkluduje
następnie, że w świecie noetycznym „jest także materia, która przyj-
muje kształt i zawsze stanowi podłoże”20. Co ciekawe, filozof zakłada
w ramach tej argumentacji, że to kształt, idea jest tym, co różnicuje,
natomiast materia odgrywa rolę czynnika wyznaczającego jedność
świata noetycznego, jako „coś wspólnego”, podczas gdy idee określane
są jako „coś swoistego”.

W argumentacji Plotyna dostrzec można pewien trop naświe-
tlający różnicę między funkcją przypisaną materii noetycznej a funk-
cją, która charakteryzuje materię objawiającą się w wymiarze
zmysłowym. Otóż, o ile ta druga (materia zmysłowa) prowadzi do nie-
ustającej przemiany jednostek, w ramach zagwarantowanego przez
idee, logoi trwania gatunków w obrębie kosmos aisthetos, o tyle ta
pierwsza (materia noetyczna) gwarantuje jedność. Nie mogłaby jed-
nak pełnić tej funkcji, gdyby — jak chce tego Rist — materia była
tożsama z Nieokreśloną Diadą21. Bardziej zasadne wydaje się zatem
przypuszczenie, że Plotyn, mówiąc o materii noetycznej, ma na myśli
po prostu to, co stanowi samą naturę Umysłu. To, co wspólne całej
sferze noetycznej, bez — dokonywanego jedynie myślnie — rozróżnie-
nia poszczególnych idei-umysłów od noete hyle22. Tym zaś, co wspólne,
jest określony typ jedno-wielości, właściwy tylko drugiej hipostazie,
odróżniający ją zarówno od Jedna samego, jak i od kolejnych, niż-
szych ontycznie stopni rzeczywistości.

Wprowadzenie materii noetycznej pozwala zatem na przeprowa-
dzenie dystynkcji między wspólną wszystkim ideom naturą Umysłu

190 Ontologia i epistemologia

20 Ibidem, s. 186.
21 Zob.: J.M. R i s t: The Infinite..., s. 101, a także 107.
22 W Enn. II. 5 [25]. 3. 15—20 Plotyn pisze: „[...] »tam« jest także owa »niby-ma-

teria« ideą, bo także dusza, mimo że jest ideą, może być w stosunku do czegoś od
niej różnego materią. Wiec w stosunku do czegoś od niej różnego może być [sc. mate-
ria noetyczna — A.W.] także »z mocy«? Raczej nie, albowiem była jej ideą, a nie do-
piero później tą właśnie ideą i nie daje się od niej oddzielić inaczej niż tylko
pojęciowo, i ma materię w ten sposób, że myśli się dwie rzeczy, a o b y d w i e s ą
j e d n ą n a t u r ą [podkr. — A.W.]”. Ibidem, s. 209.



a tym, co wnoszą one jako „coś swoistego”, będąc archetypami różni-
cującymi rzeczywistość przez determinowanie określonych własności
i cech. Samoróżnicowanie się hipostazy Umysłu dokonuje się przez
różność (?ôåρüôçò), Plotyn zaznacza bowiem, że „nie byłoby bowiem
możliwe myślenie, gdyby nie było różności i z drugiej strony toż-
samości”23. Różnicowanie to, co należy szczególnie mocno podkreślić,
stanowi artykulację wszelkich możliwych typów jedności-idei w ra-
mach stopnia wielości przysługującego hipostazie Umysłu, nie zaś
pomnażanie wielości i osłabianie bytu, które stanowi funkcję przypi-
saną pryncypium wielości. Ów proces wewnętrznego samoróżnicowa-
nia się Umysłu można porównać, zachowując świadomość ograniczeń
tego przykładu, do monochromatyzacji palety barw podstawowych
(samoróżnicowanie się sfery noetycznej), w odróżnieniu od wydoby-
wania gradientów przez dodawanie czerni do bieli (funkcja pryncy-
pium wielości).

Drugi argument, jaki przytacza Plotyn, za przyjęciem materii no-
etycznej oparty jest na relacji wzorzec — obraz zachodzącej między
kosmos noetos i kosmos aisthetos. Plotyn dowodzi tu, że skoro w ob-
szarze stawania się, czyli w obszarze bytu zmysłowego, występuje
materia, a świat zmysłowy stanowi odwzorowanie i naśladownictwo
„świata umysłowego”, to również w obszarze idealnych archetypów
występować musi materia24. Jednak, co wymaga szczególnego uwy-
puklenia, wzorcem materii zmysłowej nie jest tu materia noetyczna,
lecz odwrotnie — to materia zmysłowa stanowi wzorzec materii no-
etycznej, na co Plotyn wskazuje, porównując materię ciał z materią
Umysłu, w Enn. II. 4 [12]. 15. 24—33: „Więc jakże? I tam, i tu jest
»nieskończone«? Zaprawdę, i »nieskończone« jest dwojakie. A cóż za
różnica? Jak między wzorem i widmem. [...] Więc »tam«, będąc
w wyższym stopniu, jest ono widmem jako »nieskończone«, a tutaj,
będąc w mniejszym stopniu, jako że uciekłszy od bytu i prawdy,

Agnieszka Woszczyk: Aoristos dyas a materia noetyczna w Enneadach... 191

23 Ibidem, T. 2, s. 216. Plotyn przedstawia również inne, nie oparte na formal-
nych własnościach koniecznej dla myślenia relacji podmiotowo-przedmiotowej, wyja-
śnienie tej kwestii między innymi w Enn. III. 8 [30]. 8: „Otóż trzeba zaznaczyć
z naciskiem, że rzecz ponownie poucza, iż wszystko jest ubocznym wynikiem »ogląda-
nia«. Jeżeli mianowicie żywot najprawdziwszy jest żywotem dzięki myśleniu, a to
myślenie jest tożsame z najprawdziwszym myśleniem, to najprawdziwsze myślenie
żyje i żyją oraz są żywotem »oglądania« tudzież taki właśnie »ogląd« i te dwie rzeczy
stanowią razem jedną. Skoro więc te dwie rzeczy są czymś jednym, to jakże to jedno
jest znowu wielością? Zaprawdę, dlatego, że nie »ogląda« jednego. Albowiem nawet
wtedy, kiedy »ogląda« Jedno, nie ogląda Go jako jedno. W przeciwnym zaś razie nie
byłby powstał umysł. Otóż umysł zaczął był jako jedno, atoli nie pozostał, jak był
zaczął, lecz stał się bezwiednie wielością [...]”. Ibidem, T. 1, s. 427—428.

24 Zob. ibidem, s. 186—187.



rozpłynęło się w naturę widma, jest »nieskończonym« prawdzi-
wiej”25.

Wyjaśnienia wymaga zatem relacja wzorzec — odwzorowanie za-
chodząca między materią zmysłową a materią noetyczną. Otóż Plotyn
pozornie tylko odwraca tradycyjną w platonizmie relację wzorzec —
odwzorowanie, przypisując temu, co wydaje się zajmować ontycznie
niższą pozycję (materia zmysłowa), rolę archetypu. W gruncie rzeczy
wskazuje jednak, że materia, będąca nieokreślonością samą, jest fak-
tycznym pryncypium wszelkiej wielości, także tej, właściwej sferze
noetycznej. A zatem relacja wzorzec — odwzorowanie nie zostaje od-
wrócona; wręcz przeciwnie, ukazana jest w sposób konsekwentny
jako relacja między tym, co wyższe (pryncypium wielości), a tym, co
niższe (wielość właściwa sferze noetycznej). Nie należy zatem roz-
patrywać materii objawiającej się w sferze zmysłowej jako słabszej
formy materii noetycznej, lecz jako transontyczne pryncypium warun-
kujące różne poziomy wielości, w tym także najsłabszą ze wszystkich
form wielości — wielość umysłową. Fakt, że Plotyn omawia owo pryn-
cypium w kontekście sfery zmysłowej, wskazuje nie to, że materia
występuje dopiero na poziomie kosmos aisthetos. Przeciwnie, wska-
zuje, że wielość noetyczna jest słabsza od wielości zmysłowej, toteż
„natura” materii może być rozpoznana lepiej właśnie w tym, co
zmysłowe, co staje się, lecz nie jest bytem. Słabsza forma ontycznej
organizacji świata zmysłowego wynika z nakładania się kształtu-
jącego działania Umysłu i z pomnażania wielości przez pryncypium
materialne. Ujawnia się tu zatem kauzalna funkcja materii, która
manifestuje się tym mocniej, im słabsza jest zależność danego pozio-
mu ontycznego od Jedna-Dobra.

Trzeci argument na rzecz wyróżnienia materii noetycznej, przy-
taczany w Enn. II. 4 [12]. 4, pojawia się w ramach opisu natury
kosmos noetos. Plotyn pisze: „Bezcząstkowy jest on z pewnością,
a jednak daje się w jakiś sposób cząstkować. I jeśli części zostaną
oderwane od siebie, to cięcie i rozdarcie są doznaniem materii. Je-
żeli zaś nie daje się (mian. świat umysłowy) cząstkować, choć jest
wielością, to ta wielość, będąca w jednym, jest w jednym jako w ma-
terii i jest wielością jego kształtów”26. Postać tego argumentu zdaje
się potwierdzać interpretację wyprowadzoną już na podstawie argu-
mentu pierwszego.

Można zatem uznać, że materia noetyczna wyznacza nie tylko, jak
proponuje Rist, podłoże idei-umysłów, lecz stanowi wyznacznik pozio-

192 Ontologia i epistemologia

25 Ibidem, s. 203.
26 Ibidem, s. 187.



mu wielości przysługujący drugiej hipostazie. Jeśli bowiem jedność
w sferze noetycznej jest jedno-wielością, to obecność materii noetycz-
nej zaznacza się w niej jako czynnik stanowiący określenie przysłu-
gującego im stopnia jedności, który nie jest Jednem samym. Zarazem
ów stopień jedności wyznacza podstawową różnicę między materią
noetyczną a materią zmysłową, która rozważana sama w sobie, poza
„mieszaniną” (mikton), jaką tworzy z wątkami rozumnymi w postaci
ciał, jest nieskończona i nieokreślona. Innymi słowy, konieczność od-
różnienia materii noetycznej od materii zmysłowej wynika z odmien-
nego stopnia jedności przysługującego sferze bytu rzeczywistego,
ontycznego oraz sferze jego zmysłowego naśladownictwa, której
przysługuje status „nie-bytu”. Plotyn dobitniej formułuje to w roz-
dziale piątym analizowanej księgi (wersy 12—20): „A różne jest za-
iste owo mroczne w świecie umysłowym i w świecie zmysłowym
i różna jest także idea na obu spoczywająca. Oto boska materia po
otrzymaniu tego, co ją określa, ma żywot określony i umysłowy, a ta
druga staje się wprawdzie czymś określonym, atoli nie czymś żywym
i umysłowym, lecz — przystrojonym trupem (íåêρDí κεκοσµηµÝíïí).
Jej kształt jest widmem (å;äïëïí), tak iż widmem jest także podłoże.
»Tam« natomiast jest kształt czymś prawdziwym, za czym
i podłoże”27.

Geneza materii noetycznej a aoristos dyas

Różnica między materią noetyczną a materią właściwą, czyli nie-
określonością samą, która z racji swej funkcji przyczynowej określona
została jako pryncypium wielości i zróżnicowania (mega kai smikron),
wymaga rozważenia w kontekście tych wypowiedzi Plotyna, które od-
noszą się do Nieokreślonej Diady. Dopiero taki zabieg pozwoli na
ukazanie aoristos dyas w kontekście jej funkcjonalnych związków
z materią w sensie nieokreśloności per se. Przedstawiona dotychczas
charakterystyka materii noetycznej nie zaprzecza jeszcze możliwości
czysto logicznego wyróżnienia stadium niezróżnicowania w Umyśle.
Pewne fragmenty Enn. II. 4 [12] sugerują, co uwydatnia interpreta-
cja Rista, związek materii noetycznej z nieokreślonością, toteż po-

Agnieszka Woszczyk: Aoristos dyas a materia noetyczna w Enneadach... 193

27 Ibidem, s. 188.

13 „Folia Philosophica”



średnio odnoszone mogą być do aoristos dyas. Najbardziej znamienny
jest tu fragment Enn. II. 4 [12]. 5. 28—37: „I jest »tam« zawsze róż-
ność, która sprawia materię, bo początkiem materii jest ona zaiste,
ona i pierwszy ruch. Dlatego zaś nazwano i jego także różnością, że
ruch i różność wyłoniły się razem. I ruch, i różność są czymś bezkres-
nym. Pochodzą od »Pierwszego« i Jego potrzebują, żeby uzyskać okre-
ślenie. Doznają zaś określenia, skoro do Niego się zwrócą. Atoli
przedtem czymś bezkresnym była i materia, i owo różne i nie były
jeszcze czymś dobrym, lecz były pozbawione Jego światła. Bo jeśli od
Niego światło, to to, co przyjmuje światło, nie ma, zanim je przyjmie,
zawsze światła, lecz ma je jako inne, ponieważ to światło jest od In-
nego”28. Wypowiedź ta dotyczy problemu genezy materii noetycznej
i bywa interpretowana w kontekście narodzin drugiej hipostazy, któ-
ra przechodzi od stadium nieokreśloności (materialności) do stadium
zjednoczenia w akcie zwrotu (>ðéóôρïöÞ) do Jedna, by wówczas stać
się już w pełni ukonstytuowanym i wewnętrznie zróżnicowanym
Umysłem29.

Nasuwa się tu jednak kilka wątpliwości. Po pierwsze, niezróżnico-
wany Umysł nie może być traktowany jako czysta nieokreśloność,
gdyż do natury Umysłu należy pierwotna zdolność odniesienia do
myślanych przezeń treści-idei. Inaczej, jeśli Umysł jest zdolnością my-
ślenia, którą Plotyn ujmuje z perspektywy procesualnego konstytu-
owania się hipostaz w triadycznym akcie: trwanie (mone) — wyjście
(proodos) — powrót (epistrophe), akcie, który zostaje spełniony przez
myślenie Jedna jako wielości idei, oznacza to, że niezdeterminowane
stadium rozwoju Umysłu jest tylko relatywnie nieokreślone.
Dopełnienienie się drugiej hipostazy w akcie epistrophe dokonuje się
w ramach charakterystycznej dystynkcji podmiot myślenia — przed-
miot myślenia, która jest od początku założona jako istota tego, co
noetyczne. Plotyn jednak, opisując ten proces, uwydatnia nieokreślo-
ność jako cechę Umysłu przed pełnym uformowaniem hipostazy; nie
jest to jednak nieokreśloność zupełna, lecz raczej cecha nous w po-
równaniu z Jednem samym, miarą i granicą wszechrzeczy, źródłem
jedności bytów30.

194 Ontologia i epistemologia

28 Ibidem, s. 188—189.
29 W Enn. VI. 7 [38]. 17. 14—18 Plotyn stwierdza: „Więc życie owo, wpatrujące się

w tamto Pierwsze [sc. Jedno — A.W.], było nieokreślone, skoro zaś się wpatrzyło, do-
znawało »tam« określenia, jakkolwiek Ono nie miało granicznego kresu. Oto spoj-
rzawszy na jakieś »jedno«, natychmiast się nim określa i ma w sobie granicę i kres,
i postać, podczas gdy to, co upostaciowało, było bezpostaciowe”. Ibidem, T. 2, s. 590.

30 Zob. ibidem, s. 249—250 (Enn. V. 3 [49]. 11. 1—12).



Po drugie, problem polega na tym, że Plotyn nie rozstrzyga jedno-
znacznie problemu narodzin sfery noetycznej31, a dodatkowo utożsa-
mia prenoetyczne pryncypium wielości — aoristos dyas, z nieokreślono-
ścią samą w sensie mega kai smikron32. Fundamentalne znaczenie dla
wykazania roli Nieokreślonej Diady, jaką odgrywa ona w całości Plo-
tyńskiego systemu, ma odniesienie wskazanych fragmentów dotyczą-
cych charakterystyki materii do poruszanej w Enn. VI. 6 [34] kwestii
genezy liczb oraz natury nieskończoności. Szczególną rolę odgrywa tu
określenie nieskończoności dokonane w rozdziale trzecim tej enneady
(wersy 26—32): „Więc jakże ją [sc. nieskończoność — A.W.] sobie ktoś
pomyśli jako taką? Oddzieliwszy myśli zaiste ideę. Więc cóż pomyśli?
Przeciwieństwa zaiste i równocześnie nie przeciwieństwa! Otóż pomy-
śli »wielkie« i »małe« (ìÝãá êá6 óìéêρüí), bo staje się obojgiem, a także
»stałe« i »ruchome«, bo także nimi staje się nieskończoność, atoli po-
myśli, zanim ona nimi się staje, rzecz jasna, bo nie jest żadnym z nich
obu w sposób określony: w przeciwnym razie już ją określiłeś”33.

Określenie nieskończoności jako tego, co „wielkie i małe”, co „stałe
i ruchome”, zarazem ukazuje istotne nawiązanie do koncepcji megista
gene. Pozwala to w dalszej kolejności na zamienne traktowanie nie-
skończoności w znaczeniu diadycznego pryncypium wielości (mega
kai smikron) z nieokreślonością absolutną oraz Nieokreśloną Diadą,
co więcej, również na powiązanie funkcji aoristos dyas i różności. To-
też można zaproponować alternatywną wykładnię Enn. II. 4 [12]. 5.
28—37. Fragment ten ukazuje, że można z jednej strony mówić o po-
wstaniu materii, która wyłania się z pierwotnego „ruchu i różności”,
jako pochodna w stosunku do Jedna. Z drugiej strony następstwo
przyczynowe, wyrażane w opisie następstwem czasu, sugeruje, iż
pierwotnie materia stanowi zupełne przeciwieństwo względem Jedna,

Agnieszka Woszczyk: Aoristos dyas a materia noetyczna w Enneadach... 195

31 Można wyróżnić w Enneadach aż osiem typów wyjaśnienia tego procesu:
1) przez emanację (Enn. V. 1 [10]. 6, V. 2 [11].1, V. 4 [7]. 2, V. 5 [32]. 9, V. 6 [24]. 4,
oraz VI. 9 [9]. 6); 2) przez ogląd wewnętrzny Jedna (samoogląd) (Enn. III. 8 [30]. 3,
V. 6 [24]. 2, VI. 7 [38]. 8, oraz III. 9 [13]. 9); 3) w wyniku tolma (ôüëìá) (Enn. V. 1
[10]. 1, V. 1 [10]. 4, oraz VI. 9 [9]. 5. 29); 4) jako wynik wolitywnego aktu Jedna
(Enn. V. 4 [7]. 1 oraz VI. 8 [39]. 9); 5) różnicowanie się bytów z pleromy Jedna (Enn.
V. 3 [49]. 15 oraz IV. 8 [6]. 6); 6) konieczność domaga się, by po tym, co doskonałe
(Jedno), następowało to, co mniej doskonałe, gdyż bycie doskonałym równoznaczne
jest z byciem przyczyną (Enn. II. 9 [33]. 3, V. 3 [49]. 15, V. 3 [49]. 16, V. 4 [7]. 2, oraz
VI. 2 [43]. 11); 7) wyjaśnienie oparte na mocy (äýíáìéò) Jedna (Enn. III. 8 [30]. 10,
III. 9 [13]. 7, IV. 3 [27]. 6, V. 1 [10]. 7, VI. 7 [38]. 15, oraz VI. 9 [9]. 6); 8) w wyniku
korelacji relacja Jedno — Nieokreślona Diada (Enn. VI. 7 [38]. 33, VI. 9 [9]. 1, a tak-
że V. 1 [10]. 1 oraz V. 4 [7]. 2).

32 Zob.: A. W o s z c z y k: Problem związków neoplatonizmu z Platońskimi „agra-
pha dogmata”. „Przegląd Filozoficzny — Nowa Seria” 2005, z. 2, s. 53—66.

33 P l o t y n: Enneady..., T. 2, s. 528.

13*



jest niezależna. Niezależność tę oddaje metaforycznie obraz braku
światła, a także wyrażenie, że „materia i owo różne nie były jeszcze
czymś dobrym” przed określeniem, jakie nastąpiło ze strony Jedna.

Jeśli zachowa się świadomość, że przedmiotem opisu jest powstanie
materii noetycznej, to można przyjąć, że ruch i różność to kategorie,
które charakteryzują pierwotny stan różnicy między Jednem
a Diadą-Materią. Tak więc powstaje materia noetyczna jako wynik
przyjęcia przez materię światła-określoności pochodzącego od Jedna.
Toteż materia noetyczna stanowi modus materii samej (sc. nieokreślo-
ności samej), w którym ma ona określoność, a słowa „ma je jako inne”,
znajdujące się w cytowanym fragmencie, odnoszą się do światła-okre-
śloności. Materia bowiem nie może zaprzepaścić swej natury nieokre-
śloności zupełnej, lecz stanowi istotne przeciwieństwo Jedna, które
samo nie daje się uformować, ale dostarcza podstawy do formowania
się zarówno materii noetycznej oraz Umysłu, jak i ciał zmysłowych34.
Co więcej, aktywność Diady-Materii ujawnia się przy konstytucji każ-
dego kolejnego poziomu ontycznego, przez dodatek wielości i nieokre-
śloności, tłumaczący hierarchiczne zróżnicowanie jedności.

Podsumowując, niezależnie od tego, czy przyjmie się prezento-
waną wykładnię funkcji materii, która zakłada dualizm pryncypiów
hen i aoristos dyas, uznać należy, że umysł jako odrębna hipostaza
nie może być rozpatrywany w kategoriach nieokreśloności samej.
Dlatego nie do utrzymania jest utożsamienie materii noetycznej
i Nieokreślonej Diady. Wyłania się zatem alternatywa możliwych ujęć
problemu genezy materii noetycznej, lub szerzej: genezy nous. Jeśli
aoristos dyas byłaby uznawana za pierwotny wytwór Jedna (w sensie
nieskończonej mocy twórczej), to umysł i tak wyłania się dopiero
w wyniku zwrotnego nakierowania nieokreśloności na Jedno. Skutku-
je to wyłonieniem się pierwszej, najwyższej formy umysłowej jedności,
ale materia noetyczna nie może być wówczas traktowana na równi
z nieokreślonością samą, gdyż jest produktem tego procesu. Jeśli na-
tomiast niezróżnicowane stadium hipostazy umysłu stanowi wynik
pierwotnej korelacji przyczynowej Jedna i Nieokreślonej Diady, które
uzyskuje pełniejszą determinację w akcie zwrotu do Jedna, to w mocy
pozostaje argument, że nieokreśloność noetyczna jest radykalnie róż-
na od nieokreśloności samej, a dodatkowo nie zachodzi związek mię-
dzy materią noetyczną i aoristos dyas.

Podkreślenia wymaga jeszcze fakt, że w interpretacji wiążącej
Nieokreśloną Diadę z materią noetyczną, nawet jeśli jest to związek

196 Ontologia i epistemologia

34 Zob. ibidem, T. 1, s. 204.



dynamiczny, pryncypium materialne powinno ulegać osłabieniu,
a nawet zanikowi, wraz z wyłanianiem się kolejnych warstw ontycz-
nych. Nieokreśloność zupełna znikałaby wszakże w wyniku okre-
ślającego zwrotu do Jedna i przybierałaby formę jedno-wielości
noetycznej. Problemem jawi się zatem nie tylko pomniejszanie się
stopni jedności w ramach gradacji bytu, lecz przede wszystkim ujaw-
nienie się materii-nieokreśloności jako warunku konstytucji kosmos
aisthetos i finalnego etapu emancji.

Agnieszka Woszczyk

Aoristos dyas and noetic matter in Enneads by Plotinus

S u m m a r y

The article is devoted to the presentation of the understanding of matter in the
philosophy by Plotinus. It also constitutes an attempt to show a surface character of
aporia of a hylemorphic structure of the noetic sphere. It points to the difference be-
tween a system function of aoristos dyas and noete hyle function from the perspective
of dualism of existential principles. A characteristic of noetic matter presented in
Enneads remains in an opposition to aoristos dyas constituting the principle of mul-
tiplicity and indefiniteness. A noetic matter determines the unity of a nous
hyposthasis, and, as such, does not constitute the model of the matter of a sensual
sphere. An understanding of the matter alone in the work by Plotinus is, basically,
identified with an understanding of an aoristos dyas principle.

Agnieszka Woszczyk

Aoristos dyas und noetische Materie in Plotins Enneaden

Z u s a m m e n f a s s u n g

In dem Artikel wird gezeigt, auf welche Weise die Materie in Plotins Philosophie
betrachtet wird. Die Verfasserin möchte auch, den scheinbaren Charakter der hyle-
morphischen Aporie von der Struktur der noetischen Sphäre aufweisen. Den dualen
Charakter von Seinprinzipien in Rücksicht nehmend hebt sie den Unterschied zwi-
schen der systemhaften Funktion von aoristos dyas und der Funktion von noete hyle
hervor. Die in Enneaden geschilderte Charakteristik der noetischen Materie steht
im Gegensatz zu aoristos dyas, die eine Grundlage von Vielheit und Unbestimmtheit
ist. Noetische Materie determiniert die Einheit der Hypostase nous und als solche
bildet sie kein Muster der Sinnensphäre. Die Materie selbst wird in Plotins Werk
grundsätzlich so interpretiert, wie die Grundlage des aoristos dyas.

Agnieszka Woszczyk: Aoristos dyas a materia noetyczna w Enneadach... 197




