
Tomasz Tadeusz Brzozowski

Fichteańska koncepcja
jaźni transcendentalnej

i jej wpływ na Stanisława Brzozowskiego
filozofię czynu

Powiadam, że to nakaz działania sam przez się ustanawia
dla mnie mój cel1.

Większość badaczy zajmujących się spuścizną piśmienniczą o cha-
rakterze krytycznoliterackim, filozoficznym i społecznym Stanisława
Brzozowskiego zgodnie twierdzi, że aktywną twórczość autora Idei
można podzielić na trzy okresy. W okresie pierwszym, zamykającym
się w latach 1901—1903, polski filozof dokonuje próby przezwycięże-
nia bezwzględnego indywidualizmu, odziedziczonego po fascynacji
pismami i poglądami Nietzschego. Skupia się wówczas na wypraco-
waniu podstaw idealistycznej filozofii czynu. Drugi z okresów zamyka
się w cezurze lat 1904—1905. Okres ten, nazwany czasem „walki
o światopogląd”, kieruje zmagania Brzozowskiego w stronę krytyki
naturalizmu pozytywistycznego. Ale wypracowana wcześniej filozofia
czynu zostaje podbudowana fundamentem teoretycznym o prowenien-
cji Kantowsko-Fichteańskiej, by wreszcie od roku 1906 zmienić swój
ideowy charakter i przeobrazić się w filozofię pracy, stanowiącą jed-
nocześnie trzeci, najdojrzalszy i ostatni zarazem okres w twórczości
filozoficznej autora Legendy Młodej Polski.

1 J.G. F i c h t e: Powołanie człowieka. Przeł. A. Z i e l e ń c z y k. Na nowo oprac.
I. K r o ń s k a. Warszawa 1956, s. 133.



Stanisława Brzozowskiego filozofia czynu, myśliciela pozostającego
pod wyraźnym wpływem Fichteańskiego idealizmu subiektywnego —
a ten fakt nas szczególnie interesuje — charakteryzowała się apote-
ozą aktywizmu w jego wersji transcendentalnej. W odniesieniu do tej
fazy twórczości polskiego filozofa można mówić o jego drugiej fazie
rozwoju. Zamyka się ona w latach 1904—1905 i co już zaznaczono,
bywa określana okresem „walki o światopogląd”. Ówczesna filozofia
Brzozowskiego dotyczyła głównie krytyki naturalizmu, którą przepro-
wadził z pozycji epistemologicznej oraz etycznej, przy jednoczesnym
uznaniu koncepcji jaźni transcendentalnej. Napotykamy więc zainte-
resowanie Brzozowskiego myślą i Kanta, i Fichtego. Autorowi Anty-
-Engelsa, któremu nie wystarczał już indywidualizm, jakim się
zachwycił w pierwszej fazie budowania własnej filozofii, a więc indy-
widualizm pochodzenia Nietzscheańskiego, pozostało poszukiwanie
i praca nad zdezawuowaniem dowolności oraz przypadku, miesz-
czących się w formule Nietzscheańskiego indywidualizmu. Szansą na
jego przezwyciężenie było przyjęcie koncepcji jaźni. Jaźń ustanawiała
samą siebie oraz wyznaczała obszar swego działania, sferę nie-ja,
czyli obszar świata przedmiotowego, będącego dlań terenem realizacji
powołania transcendentalnego Ja. Świat przyrodniczy stanowił więc
warunek konieczny, aby transcendentalna jaźń bądź bezpośrednio,
bądź za pomocą indywidualnych, empirycznych ja mogła urzeczywist-
nić własne cele i dążenia. Uznanie i przyjęcie podmiotowej instancji
transcendentalnej, ustanawiającej całą rzeczywistość, dekretowały
i legitymizowały powszechną ważność sądów oraz wartościowań,
uchylając wszelki przypadek i dowolność. Brzozowski, przyjmując
w okresie „walki o światopogląd” koncepcję podmiotu transcendental-
nego, „załatwił” niejako przy okazji kilka kluczowych z punktu wi-
dzenia własnej filozofii kwestii: przezwyciężył oparty na relatywizmie
i przypadkowości indywidualizm, biorąc rozbrat z jego pochodze-
niem Nietzscheańskim; wykluczył więc dowolność, uprawomocnił po-
wszechną ważność i obowiązywalność wartości oraz sądów, bo za nimi
stał podmiot transcendentalny, a więc instancja ponadindywidualna,
odpowiedzialna za ich status, kształt oraz komunikację, a także wol-
na od subiektywizmu jednostkowego ja.

Fichte, wykorzystując logiczną zasadę tożsamości (A = A), wpro-
wadził do swej filozofii jaźń2, która stawała się najprawdziwszą
rzeczą, mogącą, jako jaźń transcendentalna, powołać do zaistnienia

158 Studia z historii filozofii

2 Johann Gottlieb Fichtes sämmtliche Werke. Berlin 1845—1846. Przekład pol-
ski: J.G. F i c h t e: Teoria wiedzy. Wybór pism. Wybrał, przełożył i przypisami opa-
trzył M.J. S i e m e k. T. 1. Warszawa 1996, s. 54—56.



samą siebie, w pierwotnym akcie działania3 ustanawiając następnie
jaźń empiryczną, czyli ja, oraz to, czym ja nie jest, a więc nie-ja. Po-
mysł Fichtego zyskiwał w oczach Brzozowskiego na znaczeniu i sta-
nowił fundament solidnego, acz bynajmniej niezbyt trwałego — jak
się miało później okazać — rozwiązania aktywistycznej wizji człowie-
ka w przyrodzie. Niemiecki filozof, akcentując pewność i fundującą
rolę jaźni, określił też jej istotę, a więc jej pierwotną aktywność
i uprzednią czynność. Brzozowski, we Wstępie do filozofii, ustami
Emanuela powiada:

[...] nie ma nic prócz twórczości podmiotu, który to wszystko ma
założyć i upodstawować, nie ma nic prócz celowości podmiotu,
prócz świata wartości jego. Tylko to, co on założy jako wartość,
będzie istniało. I tę zakładającą, ustanawiającą wartości twór-
czość właśnie nazwał genialny kontynuator genialnego mistrza,
konsekwentny nawet wbrew Kantowi uczeń jego Fichte, jaźnią.
Najpewniejszą rzeczą jest właśnie jaźń. Ona jest tym gruntem,
któregośmy na próżno szukali w obrębie przyrody, gdyż ona sa-
mej przyrody gruntem i podstawą, i jej pewności użycza. Koniecz-
ność w przyrodzie panująca ma znaczenie tylko jako ustanowie-
nie jaźni i z niej czerpie moc swą4.

Kilka stron dalej ten sam Emanuel, rozmówca Ryszarda, konsta-
tuje:

Istotą jaźni jest czyn, jest zasada tożsamości wartości. Co jest
uczynione, jest właśnie dlatego zgodne z sobą. Fichte miał
głęboką słuszność, wyprowadzając jaźń z zasady tożsamości. Na-
leży więc pamiętać, że kto niweczy jaźń, niweczy tym samym toż-
samość. Jaźń jest mocą, która ustanawia wszystko przez to
właśnie, że ustanawia, ustanawia bezwzględnie, mocą swej swo-
body. Na tej swobodzie bezwzględnego ustanawiania opiera się
i jedynie opierać się może prawda i wszelka wartość. Odrzućmy
pojęcie jaźni; przemyślmy do końca myśl: ja nie jestem ja; jestem
tylko wynikiem przyrody — a wszystko stanie się wnet ru-
chomym piaskiem, na którym pisze przypadek. Gdy nie ma jaźni,
nie ma i wartości, wszystko jest tylko wynikiem ślepych sił.
Przestań wierzyć w jaźń, a będziesz musiał przestać wierzyć
i w naukę5.

Tomasz Tadeusz Brzozowski: Fichteańska koncepcja jaźni... 159

3 Mam na myśli Fichteańską parę pojęć: Tathandlung, a więc „czynność pier-
wotną”, „akt pierwotny”, oraz Handlung — „czynność”, „akt”.

4 S. B r z o z o w s k i: Wstęp do filozofii. W: I d e m: Kultura i życie. Warszawa
1973, s. 572—573.

5 Ibidem, s. 577.



Fichte to filozof, który Brzozowskiego utwierdził w mniemaniu
o nadrzędnej wartości czynu w budowaniu przestrzeni, jaka stawała
się materią naszego obowiązku. Preferencje niemieckiego transcen-
dentalisty zmierzały w kierunku nadania szczególnego znaczenia fi-
lozofii praktycznej, mającej dostarczyć podstaw teorii poznania, nieco
później stając się elementem rozwiązującym zagadkę podmiotowości
ludzkiej. Dla Fichtego filozofia praktyczna to nade wszystko ogólna
teoria działania6. Zgodnie z nią, nie fakt, ale czyn twórczy buduje
świat człowieka. Porządek w świecie, powiada autor Legendy, nie jest
konstytuowany przez fakty (Tatsachen), ale przez czyny, czyli przez
Tathandlungen:

Punktem zwrotnym jest, gdy myśl ludzka zdaje sobie sprawę, że ten
świat, w którym jest miejsce tylko na wykonywanie, a nie na two-
rzenie — jest przecież jej własnym czynem i dziełem, że na
początku porządku światowego leży nie eine allgemeingültige That-
sache, lecz allgemeingültige Thathandlung7 (Fichte). Zagadnienie,
prawdziwe zagadnienie wartości, na które odpowiedzieć można tyl-
ko twórczo, które rozwiązać trzeba samemu, a nie [...] szukać poza
sobą rozwiązania, staje się nieuchronnym tym bardziej, iż myśl kry-
tyczna z niezłomną konsekwencją i logicznością wykazuje, iż owo
„poza sobą” było tylko złudzeniem, możliwym jedynie w czasach
mniej dojrzałego i mniej zupełnego uświadomienia8.

Jaźń Fichtego ma moc, dzięki której może stwarzać. Ustanawiając
cokolwiek, ustanawia w sposób bezwzględny, ze względu na swą wol-
ność. Wolność, w schemacie działania zaproponowanym przez autora
Zamkniętego państwa handlowego, nosi ślady wolności transcenden-
talnej Kanta:

W pierwotnym akcie (Tathandlung) przeto, gdzie czyn (Tat)
i działanie (Handlung) są właśnie tą samą czystą aktywnością,
można rozpoznać charakter Kantowskiej wolności transcenden-
talnej jako absolutnej spontaniczności9.

160 Studia z historii filozofii

6 M. P o r ę b a: Transcendentalna teoria świadomości. Warszawa 1999, s. 194.
7 Pisownię niemieckich wyrazów podano w formie, w jakiej występują w dziele

Brzozowskiego, zatem Thathatsache (nie Tatsache) i analogicznie Thathandlung (nie
Tathandlung).

8 S. B r z o z o w s k i: Monistyczne pojmowanie dziejów i filozofia krytyczna. W:
I d e m: Dzieła. Red. M. S r o k a. Wstępem poprzedził A. W a l i c k i. T. 1: Kultura
i życie. Zagadnienia sztuki i twórczości. W walce o światopogląd. Warszawa 1973,
s. 327.

9 Ch. K u m a m o t o: Transcendentalna wolność u Fichtego. Przeł. H. W a l e n -
t o w i c z. W: Filozofia transcendentalna a dialektyka. Red. M.J. S i e m e k. War-
szawa 1994, s. 103.



Wszelka wartość oraz prawda mogą mieć za swą podstawę jedynie
tę, która jest swobodą bezwzględnego ustanawiania. Tam, gdzie jaźń
nie istnieje, tam nie istnieją również wartości. Gdy odrzuci się zasadę
tożsamości, za której pomocą Fichte wyprowadził jaźń konstytuującą
siebie oraz to, czym Ja nie jest, wówczas człowiek i jego pozorny już
wtedy wytwór pozostają dziełem przypadku lub w najlepszym razie
wytworem samej przyrody. Gdzie w takim spojrzeniu, zdaniem Brzo-
zowskiego nihilistycznym, miejsce na podmiotowość, kreację, wolny
czyn i aktywność? Wszystko, co można sobie wyobrazić, to kwietyzm
oraz próba przystosowania się do panującego poza nami — jako goto-
wy wytwór — środowiska.

Marian Zdziechowski w swej pracy poświęconej Brzozowskiemu,
dostrzegając zbieżność niektórych myśli autora Idei z pomysłami
Fichtego, odnoszącymi się do zapatrywania obu filozofów na byt
cielesny wraz z nie-ja, czyli ze światem pozapodmiotowym jako
dziełem bezwzględnie zależnym od Jaźni, pisał: „Nic silniejszego nie
powiedział Fichte w swoim traktacie o Przeznaczeniu człowieka10 —
i jakby już nie tylko natchnione, lecz podyktowane przez ducha Fich-
tego, wyglądały dziwne słowa, które Brzozowski kreślił w rozprawie
o Engelsie, usiłując sięgnąć do głębi ja. Z tych głębin jaźni wyprowa-
dził Fichte cały świat zewnętrzny, czyli nie-ja, jako dobrowolne ogra-
niczenie, które Ja sobie stwarza — jako opór, aby w walce z nim
rosnąć w moc i piękno. [...] I czyż nie to samo miał Brzozowski na
myśli, pisząc, że, aby poznać swoje Ja, aby ująć je w tym, »co jest
w nas dźwigającą nas ciągle od nowa siłą« [...], »musimy przestać
ufać naszym pojęciom, które wskazują nam gotowy i obejmujący nas
świat« [...], przestać szukać miejsca dla siebie w tym niby to gotowym
i istniejącym świecie, a poczuć w nim obcość i »opór, który on nam
stawia [...], i zrozumieć, jako pierwotne nasze dzieło, samo nasze ist-
nienie, które ukazuje się nam, jako nasz byt cielesny i społeczny«.
I brnąc coraz dalej w przepaściach myśli Fichtego, wygłaszał twier-
dzenie niezrozumiałe dla niewtajemniczonych w pomysły Filozofii
niemieckiej, że »ciało nasze jest pierwszym i najgłębszym czynem na-
szego ducha«”11.

Dla Fichtego jaźń (nie empiryczna, jednostkowa) — jako podmiot
transcendentalny, odpowiadający za łączność i komunikację pomiędzy
empirycznymi ja (jako transcendentalna instancja fundująca reali-

Tomasz Tadeusz Brzozowski: Fichteańska koncepcja jaźni... 161

11 Folia...

10 Zdziechowskiemu idzie o dzieło Fichtego pt. Die Bestimmung des Menschen,
wydane w Berlinie w 1800 roku, nakładem Bossischen Buchhandlung. Polskie
tłumaczenie: J.G. F i c h t e: Powołanie człowieka...

11 M. Z d z i e c h o w s k i: Gloryfikacja pracy. Myśli z pism i o pismach Sta-
nisława Brzozowskiego. Kraków 1921, s. 45—46.



zujący się w świecie postęp etyczny) — ustanawia całą rzeczywistość.
Nie jest jaźnią przypadkową lub indywidualistycznie pojmowaną mo-
nadą twórczą, zrelatywizowaną do jaźni jednostkowej. W odczuciu
Brzozowskiego była reprezentantem podmiotowo-wspólnej filozofii
czynu. W okresie fascynacji idealizmem wolności autora Die Bestim-
mung des Menschen, zatem w okresie filozofii czynu, Brzozowski ak-
centował szczególnie doniosłą rolę jaźni transcendentalnej, odpowia-
dającej za całą historię oraz kształt przyrody.

Z pojęciem tworzenia i czynu autor Idei wiąże ściśle pojęcie wolno-
ści. Ów pogląd, że jaźń była genetycznie uprzednią w stosunku do
tego, co wytworzyła, wskazywał jej nieograniczoną wolność tworzenia.
Jaźń transcendentalna w akcie wolnego czynu konstytuowała nie tyl-
ko ja empiryczne, ale i nie-ja. Zatem nie tylko istnienie, ale przede
wszystkim kształt przyrody pozostawał zależny od Ja transcendental-
nego, co uchylało jakikolwiek przypadek. Transcendentalna jaźń ob-
darzona była nieskrępowaną wolnością tworzenia, co uprawnia do
wniosku o panowaniu jaźni nad „nie-jaźnią”.

W czasie walki o światopogląd Brzozowski we Wstępie do filozofii
wyraźnie wskazuje, że mocą jaźni jest jej swoboda. Jaźń ustanawia
wszystko, i to w sposób bezwzględny, właśnie mocą owej swobody12.
Na niej jedynie może zostać osadzona „prawda i wszelka wartość”13.
Jaźń, zdaniem Brzozowskiego, to ugruntowanie świata przyrody, jak-
by punkt archimedesowy, od którego można zacząć dalszą analizę
świata i człowieka:

Najpewniejszą rzeczą jest właśnie jaźń. Ona jest tym gruntem,
któregośmy na próżno szukali w obrębie przyrody, gdyż ona sa-
mej przyrody gruntem i podstawą i jej pewności użycza. Koniecz-
ność w przyrodzie panująca ma znaczenie tylko jako ustanowie-
nie jaźni i z niej czerpie swą moc14.

Ale w tej pozornej zgodności sądów co do roli, jaką ma odgrywać
jaźń, w pismach Brzozowskiego z różnych okresów natrafiamy na
pewne rozbieżności. Według autora Idei jaźń z jednej strony była ob-
darzona bezwzględną wolnością i jedynie taka umożliwiała tworzenie
wartości, z drugiej zaś (na przykład w Legendzie Młodej Polski) kre-
ślił on koncepcje zależności człowieka od historii. Czyżby niekonse-
kwencja logiczna?

162 Studia z historii filozofii

12 S. B r z o z o w s k i: Wstęp do filozofii..., s. 577.
13 Ibidem.
14 Ibidem, s. 572—573.



Próbując wyjaśnić tę wątpliwość, musimy sięgnąć do filozofii Fich-
tego: „A zatem to, co bezwzględnie ustanowione i oparte na sobie sa-
mym, stanowi podstawę pewnego szczególnego (a jak okaże się
w całej Teorii Wiedzy — wszelkiego) działania ludzkiego ducha, czyli
jego charakter. Jest to czysty charakter aktywności (Tätigkeit) w ogó-
le, niezależnie od jej szczególnych warunków empirycznych. Ustana-
wianie Ja przez siebie samo jest więc jego czystą aktywnością. Ja
samo siebie ustanawia, i jest — na mocy tego li tylko ustanawiania
siebie — przez siebie samo. Jak też odwrotnie: Ja jest, i ustanawia
swój byt, na mocy samego swego li tylko bycia. Jest ono jednocześnie
tym, co działa, i wytworem działania; tym, co aktywne, oraz tym, co
przez tę aktywność wytwarzane. Akt i czyn są tu jednym i tym sa-
mym, i dlatego owo Ja jestem stanowi wyraz pierwotnego aktu (Tat-
handlung), który jednak jest jedynym możliwym, jak to musi okazać
się w całej Teorii Wiedzy”15. Fichteańską zasadę naczelną, wzbu-
dzającą wśród późniejszych filozofów wiele kontrowersji, zawarł jej
autor w Teorii Wiedzy16. Brzozowski, odnosząc się do owej zasady,
jeszcze we Wstępie do filozofii traktuje jaźń jako wolną, a już w Le-
gendzie powiada, że człowiek jako jaźń podlega zmianom historii i od
niej poniekąd zależy. Do rozwiązania pozostaje zatem problemat do-
strzeżony w myśli autora Idei przez Bronisława Łagowskiego: „W ja-
kiej dziedzinie bytu przebiega wolna i twórcza aktywność nieempi-
rycznej jaźni?”17.

Powróćmy jeszcze do idei Fichteańskiej, by zestawić ją z wypowie-
dziami Brzozowskiego. Marek Siemek we wprowadzeniu do Teorii
Wiedzy tak oto interpretuje naczelną zasadę Fichteańską: „Kto uznaje
absolutną pewność twierdzenia A = A, ten przypisuje sobie zdolność
i władzę absolutnego ustanawiania czegoś. Jednakże ta pewność doty-
czy w istocie tylko więzi, jaka zachodzi między »jeżeli« i »to« w hipote-
tycznym sądzie: »jeżeli A, to A«, który jest pierwotną i właściwą po-
stacią zasady tożsamości A = A. Więź ta jest pewna, gdyż jest
z koniecznością ustanowiona w Ja, które wydaje ten sąd i o tyle też
samo w nim sądzi. Właściwa postać tego twierdzenia brzmi więc ra-
czej: jeżeli coś (jakieś A) jest ustanowione w Ja i przez Ja, to owo coś
właśnie jest ustanowione, czyli po prostu jest (jest A). [...] Ostatecznie

Tomasz Tadeusz Brzozowski: Fichteańska koncepcja jaźni... 163

11*

15 J.G. F i c h t e: Teoria wiedzy..., s. 89.
16 Do niej odnosi się Brzozowski, rezygnujący już ze stanowiska indywidualizmu,

pozbawionego elementu konstytuującego i legitymizującego powszechną obowiązywal-
ność wartości — elementu, którego odnalezienie pozwalałoby ugruntować wspólny
wysiłek na drodze działania.

17 B. Ł a g o w s k i: Historia wyobcowana a odpowiedzialność osobowa. O filozofii
Stanisława Brzozowskiego. „Studia Filozoficzne” 1971, nr 3 (70), s. 106.



zatem pewność zasady tożsamości jako zasada sądu w gruncie rzeczy
hipotetycznego jest wtórna: opiera się na pierwotnej pewności bez-
względnie tetycznego sądu, który głosi, że istotą Ja jest ustanawianie
czegoś (najpierw samego siebie) jako wciąż sobie równego, tożsamego
ze sobą. Konieczna więź między A i A, jaka zachodzi w logicznej zasa-
dzie tożsamości, płynie więc z absolutnie pierwotnej tezy: Ja = Ja,
czyli Ja jestem Ja. [...] Tak więc podstawą objaśniania wszelkich fak-
tów empirycznej świadomości może być tylko zrozumienie tego, że
samo Ja musi być ustanowione przed wszelkim ustanawianiem w Ja.
Pierwsza zasada naczelna brzmi więc: Ja bezwzględnie ustanawia
siebie samo, i ma charakter absolutnie tetyczny — nie jest niczym
uwarunkowana i nie ma żadnej podstawy ani racji. Przeciwnie, to
pierwotne samo-ustanawianie-się Ja samo jest istotą i podstawą
wszelkich innych działań i aktów ludzkiego ducha. Stanowi ono jego
najwłaściwszą aktywność (Tätigkeit), w jej czystym kształcie aktyw-
ności »nieskończenie powracającej do siebie samej«”18.

Spróbujmy podsumować. Jaźń transcendentalna to instancja, któ-
rej domeną i szczególnym modi jest czyn, ujmowany jako pierwotny,
wolny akt konstytuujący Ja19 oraz nie-ja. Jaźń transcendentalna,
ustanawiając siebie oraz rzeczywistość od siebie zewnętrzną, po-
wołuje do istnienia, jako element składowy sfery nie-ja, również byt
ludzki, który otrzymuje status jaźni empirycznej, czyli jednostkowej,
genetycznie już pochodnej od jaźni transcendentalnej. Sposobem eg-
zystencji empirycznego ja nie jest wolny i swobodny czyn (ten bowiem
jest zarezerwowany jedynie dla Ja przedempirycznego), lecz po-
chodzące od niego działanie jako modi, za którego pomocą jednostko-
we ja wyraża się w świecie. Jak zatem może brzmieć odpowiedź na
rodzące się pytanie o status i sferę działania nieempirycznej jaźni
w filozofii Brzozowskiego? Łagowski problem widzi tak: „Oto już we
Wstępie [Wstęp do filozofii — T.T.B.] Brzozowski dokonuje znamien-
nego rozróżnienia. Jaźń jest wprawdzie absolutnie wolna, ale nie na-
leży — pisze on — utożsamiać jaźni z osobowością empiryczną. Osob-
nik ludzki, konkretny — figurujący na listach obywateli, wplątany
w pasmo historii, poddany prawom rządzącym przekształceniami
i procesami społecznymi — jest już czynem jaźni [...]. Jaźń zaś jest
tym właśnie, co przyrodę i dzieje ustanawia, i nie wyczerpuje się
przez te ustanowienia”20.

164 Studia z historii filozofii

18 M.J. S i e m e k: Wstęp. W: J.G. F i c h t e: Teoria wiedzy..., s. XXXIV—XXXV.
19 Dla odróżnienia transcendentalnego przedempirycznego i ponadempirycznego

Ja od ja jednostkowego zastosowałem odmienną pisownię. W pierwszym wypadku
zaimek zapisuje się wielką literą, w drugim — małą.

20 B. Ł a g o w s k i: Historia wyobcowana..., s. 105—106.



Z jednej strony mamy więc jaźń, która jest mocą ustanawiającą
wszystko dlatego, że ustanawia bezwzględnie, czyli jest bezwzględnie
ustanawiającą czynnością i swobodą, z drugiej zaś (szczególnie w Le-
gendzie) — napotykamy twierdzenie, wedle którego człowiek podlega
historii i od niej zależy. Czyżby dla wolności zarezerwowany był ob-
szar odmienny od rzeczywistości? Jeśli tak, to w jakiej sferze bytu zo-
stała osadzona wolna oraz twórcza aktywność nieempirycznej jaźni?
Absolutnie wolna transcendentalna jaźń w filozofii Brzozowskiego nie
może być utożsamiana z osobowością empiryczną21. Osobowość ta bo-
wiem jest już owej jaźni czynem i wytworem. Łagowski wskazuje ko-
lejne rozróżnienie w tekstach Brzozowskiego: „Za tym idzie dystynk-
cja następna — rozróżnienie na czyn i działanie. Działanie — to
rozwijająca się w czasie aktywność empirycznego osobnika, podle-
gająca prawidłowościom przyczynowym oraz różnego rodzaju przyrod-
niczym i historycznym przymusom. Zdolność czynu natomiast, mani-
festującego nieograniczoną wolność, przysługuje wyłącznie jaźni”22.
Wynika z tego, że miejscem wolności jest w ujęciu Brzozowskiego sfe-
ra nierzeczywistości. A jeżeli nie rzeczywistość, to co?

Przyjmując, że jaźń ponadempiryczna funkcjonuje w świecie ideal-
nym, zupełnie odłączonym od sfery rzeczywistości, mielibyśmy do czy-
nienia z konstrukcją na wskroś idealistyczną, wobec której przecież
Brzozowski wyraźnie się dystansował. Autor Idei stanął bowiem
przed nie lada problemem. Z jednej strony zmuszony był przyjąć de-
terminizm jaźni empirycznej, z drugiej zaś — chciał ratować wolność
wraz z osobową odpowiedzialnością człowieka. Łagowski, podając
głęboko spekulatywną interpretację tego problemu, twierdzi, że sta-
tusu ontologicznego jaźni jako podmiotu niepodobna dociekać na kan-
wie zbyt szczątkowych i fragmentarycznych wypowiedzi Brzozowskie-
go, które kwestię ontologii w ogóle czynią marginalną. Rozważania
więc zamyka konkluzją: „Z interesującego w tej chwili punktu widze-
nia ontologiczny problem będzie względnie wyczerpany, jeśli się
stwierdzi, iż czynność jaźni-podmiotu nie wyznacza dziedziny bytu
heterogenicznej wobec świata, w którym przebywa osobowość empi-
ryczna. Nie jest więc tak, jakoby między sferą zdeterminowanych
działań osobowości empirycznej a dziedziną swobodnych czynów jaźni
istniała nieprzekraczalna i trwała granica”23. Czy to rozwiązanie za-
dowala? Każdy wynik oparty na domniemaniu traci na swej mocy in-
terpretacyjnej, jednakże w tym przypadku, mając na uwadze jedynie

Tomasz Tadeusz Brzozowski: Fichteańska koncepcja jaźni... 165

21 Ibidem, s. 105.
22 Ibidem, s. 106.
23 Ibidem.



wzmiankowane tu i ówdzie informacje samego autora, jesteśmy, jak
się wydaje, zdani wyłącznie na domysły oraz własną intuicję. Nie
znaczy to, że rozwiązanie, jakie zaproponował Łagowski, nie przeko-
nuje. Ale pozostawienie takiej luki w swej koncepcji filozoficznej
może świadczyć bądź o poważnych niekonsekwencjach, wobec których
logiczne rozwiązanie bez popadnięcia w inne sprzeczności w obrębie
całościowo potraktowanej myśli czy systemu jest niemożliwe, bądź
zostało przez autora niedostrzeżone. Łagowski, mając świadomość
zbyt łatwej interpretacji, ale skądinąd nie niemożliwej, mimo to do-
konuje próby rozwiązania problemu jaźni podmiotowej i jaźni empi-
rycznej. Powiada, że każdy ludzki czyn dokonany może podpadać pod
interpretację przyczynową. Jednakże determinizm ten, uznany za
regułę interpretacyjną, nie daje nam jakichkolwiek podstaw do tego,
aby przewidzieć przyszłe ludzkie zachowania. Przyszłe zachowania
są zachowaniami niezdeterminowanymi. Zatem dychotomia: jaźń
oraz osobowość empiryczna, korzeniami sięgająca pomysłu Kanta,
a będąca problemem dla Brzozowskiego, umyka nieco przedstawionej
tu interpretacji. Próba rozwiązania tego dylematu natury teoretycz-
nej nie do końca przekonuje.

Być może, przyjdzie nam przyjąć tezę Łagowskiego, który twier-
dząc, że problematyka ontologiczna, stanowiąca jedynie problem pe-
ryferyjny z punktu widzenia głównych zainteresowań Brzozowskiego,
optuje za nierozdzielaniem w sposób radykalny domeny działań z jed-
nej strony zdeterminowanej osobowości empirycznej, z drugiej zaś —
swobodnych czynów jaźni: „[…] pojęciowe wyróżnienie jaźni straciłoby
wszelki sens, gdyby miało oznaczać trwałe rozdzielenie i przeciwsta-
wienie rzeczywistego świata z jednej strony i nierealnej dziedziny
wolności z drugiej. Czyn — niezdeterminowana, swobodnie i odpowie-
dzialnie podejmowana aktywność jaźni, jest — według tej konstrukcji
— ukierunkowany na niepełny i wymagający dopełnienia świat.
Twierdząc, że niepełność, niedookreśloność realnego świata jest wa-
runkiem możliwości czynu, Brzozowski stwierdza przez to, że aktyw-
ność jaźni dokonuje się, czy też ma się dokonać w rzeczywistym świe-
cie”24.

Koncepcja wolności mogła być interpretowana dwubiegunowo:
z jednej strony sytuuje się jaźń, czyli Ja, z drugiej zaś nie-ja, czyli
przyroda. Po stronie jaźni pozostawała wolność, po stronie bytu
przyrodniczego — przypadkowość. Wszystko, co nierozumne, jak
chciał Fichte, podporządkowane zostało człowiekowi25. Ponadto jaźń,

166 Studia z historii filozofii

24 Ibidem, s. 106—107.
25 A. W a l i c k i: Stanisław Brzozowski — drogi myśli. Warszawa 1977, s. 53.



w mniemaniu autora Idei, odpowiedzialna była nie tylko za wcielanie
wartości w życie, ale nade wszystko za ich wytwarzanie. Jeśli
człowiek jako Fichteańskie osobnicze ja mógł realizować postulat
etyczny w przyrodzie, to nie tylko był podmiotem aktywnym, wyko-
nującym pracę, ale i wartościującym. Stąd też bliskość obu stanowisk
w pierwszej fazie filozofii Brzozowskiego.

Fichte nazywał świat zewnętrzny, przyrodę — materią naszego
obowiązku. Określenie to charakteryzuje z klasyczną wprost do-
bitnością i lakonicznością znaczenie teoriopoznawcze przyrody.
Przyrodę stwarzamy, rozpatrując całą rzeczywistość jako coś ze-
wnętrznego względem wartości, jako tę materię, w której warto-
ści te realizowane być mają. Przyroda jest to cała rzeczywistość
(nie wyłączając naszych własnych przeżyć) rozpatrywana jako
bierna masa, która ma być przez nasze wartości ukształtowana26.

W nieco późniejszym czasie Fichteańska jaźń straciła w oczach
polskiego myśliciela na znaczeniu. Nie mówił już o indywidualnym
momencie twórczym człowieka, lecz skłaniał się bardziej ku podmio-
towości pracy w sensie historyczno-zbiorowym. Aby ja Fichtego mogło
stanąć wobec konkretnej rzeczywistości jako jej sprawca i sprawca
czynu w ogóle, musiało wcześniej przejść skomplikowane etapy logicz-
nych i teoretycznych spekulacji.

[...] ja Fichtego musiało dokonać całego szeregu prac niestety lo-
gicznie zamaskowanych, zanim znalazło się wobec świata przy-
rody27.

Moim zdaniem, to głównie zadecydowało o tym, że idealizm su-
biektywny autora Wissenschaftslehre pomału stawał się coraz mniej
atrakcyjny dla Brzozowskiego, kierującego się już znacznie dalej,
poza stanowisko filozofii czynu. Jego zainteresowania wyraźnie gra-
witowały ku teorii pracy, z której wyprowadził ostateczną postać swej
filozofii.

Pod koniec okresu „walki o światopogląd” zauważalne staje się
odejście od wcześniejszych założeń. Myślę tu głównie o porzuceniu
przez autora Anty-Engelsa zarówno Nietzscheańskiego indywiduali-
zmu, jak i stanowiska Fichteańskiego. Indywidualizm tego typu re-
dukował wszelkie wartości do subiektywnego postrzegania świata,

Tomasz Tadeusz Brzozowski: Fichteańska koncepcja jaźni... 167

26 S. B r z o z o w s k i: Monistyczne pojmowanie..., s. 311.
27 S. B r z o z o w s k i: Prolegomena filozofii „pracy”. W: I d e m: Dzieła. Red.

M. S r o k a. Wstępem poprzedził A. W a l i c k i. T. 3: Idee. Wstęp do filozofii doj-
rzałości dziejowej. Kraków 1990, s. 233.



odmawiając tym samym rangi i szczególnej roli osobom ludzkim, jako
twórcom elementów składających się na świat obiektywny, takich jak
choćby przyroda, społeczeństwo czy historia. Brzozowski w tym cza-
sie zwraca się ku uniwersalizmowi w jego wersjach Kantowskiej oraz
Marksowskiej. W okresie fascynacji myślą autora Zaratustry Brzo-
zowski potępiał historyzm, zaznaczający coraz bardziej swą obecność
w kulturze końca XIX wieku, na co, za przykładem Nietzschego
zresztą, polski filozof nie chciał przystać. W okresie przełomu stano-
wisk — filozofii czynu i filozofii „pracy” — Brzozowski głosi już hasła
o jedynie poznawalnej historii, ale historii rozumianej jako dzieje
ludzkiego czynu i wkładu pracy pokoleń. Historia, jako dzieje ludz-
kiej pracy, będzie odtąd dla Brzozowskiego rzeczywistością uprzednią
wobec świata przyrody28. W tej perspektywie możemy mówić o po-
czątkach filozofii „pracy”. Jej pierwotna postać — filozofia czynu, tra-
ci powoli na znaczeniu, ustępując miejsca pracy jako zorganizowane-
mu czynowi. Jest kontynuacją historycznego procesu: twórczości
generowanej przez poprzednie pokolenia.

Tomasz Tadeusz Brzozowski

A Fichtean conception of transcendental ego and its influence
on the philosophy of action by Stanisław Brzozowski

S u m m a r y

The article touches upon the philosophical output by Stanisław Brzozowski, re-
ferred to as the period of “the fight for a viewpoint” between 1904 and 1905 when
Brzozowski was in a strong opposition to a positivist naturalism, showing it in
a study A monistic understanding of history and article Spencer’s ethics from 1904.
Brzozowski, in the beginning a propagator of Nietzsche’s philosophy, quickly realized
that the idea of the author of Also sprach Zarathustra is based on the critique and
diagnosis of a social life condition of that time, and does not show any constructive
suggestion to change it. Nietzsche’s search lacked in an objective and commonly ac-
ceptable theoretical foundation which would eliminate the relativist moment.
Looking for the principle of the ethic certainty for an individual aware of its ontolo-
gical importance, as the centre of senso-creative activity, referred to the ideas as-
cribed to the creator of a subjective idealism – a transcendental ego for which the
sphere of the beyond-subjective world became the subject of our moral obligation.
Seeing in man an active subject expressed in an unhampered and free action,
Brzozowski made it responsible and introducing to the world the values early estab-

168 Studia z historii filozofii

28 W. M a c k i e w i c z: Nietzscheanizm i marksizm w literaturze i filozofii okresu
Młodej Polski. Warszawa 1989, s. 143.



lished in it. As the subject of moral activity, an individual makes valuations within
an eternal world, giving it a moral shape through a given action. At that time
Brzozowski made an analysis of primary world, reason, and moral obligation actions
of an absolute I which was the main part of Fichtean speculations.

Tomasz Tadeusz Brzozowski

Fichtes Konzeption des transzendentalen Ichs und deren Einfluss
auf Stanisław Brzozowskis Tatphilosophie

Z u s a m m e n f a s s u n g

Der folgende Artikel betrifft die philosophische Tätigkeit von Stanisław Brzo-
zowski zur Zeit des „Kampfes um Weltanschauung“ (1904—1905). Brzozowski war
damals hartnäckiger Gegner des positivistischen Naturalismus, was er in seiner
Studie Monistische Auffassung der Geschichte und in seinem Artikel Spencers Ethik
von 1904 zum Ausdruck gebracht hat. Brzozowski, der ehemalige Anhänger der
Nietzscheanischen Philosophie, kam schnell zur Überzeugung, dass sich der Autor
des Werkes Also sprach Zarathustra nur auf die Kritik und Diagnose des damaligen
Gesellschaftslebens beschränkt, keine konstruktiven Schlussfolgerungen daraus zie-
hend. Es fehlte Nietzsches Forschungen an einer objektiven und allgemein gelten-
den theoretischen Grundlage, die ein relativistisches Moment ausschließen würde.
In der Suche nach dem Prinzip der ethischen Sicherheit für ein, seiner ontologi-
schen Bedeutung bewusstes und als Zentrum der sinnvollen Tätigkeit geltendes In-
dividuum, griff er auf die Idee von dem Schöpfer des subjektiven Idealismus zurück
— die Idee des transzendentalen Ichs, das die unpersönliche Welt als die Materie
unserer moralischen Pflicht wahrnimmt. Der Mensch war für Brzozowski ein akti-
ves, sich in freier, ungezwungener Tat verwirklichendes Subjekt, das von ihm zu ei-
nem verantwortungsvollen, alle in der Welt geltenden Werte befolgenden Subjekt
gemacht wurde. Als ein Subjekt der moralischen Aktivität bewertet der Mensch sei-
ne Außenwelt, indem er ihr mit einer bestimmten Tat eine moralische Gestalt gibt.
Brzozowski versuchte damals die ursprünglichen, die Welt, den Verstand und die
moralische Pflicht konstituierenden Tätigkeiten des absoluten Ichs zu erforschen,
die den wichtigsten Teil Fichtes Spekulationen bildeten.

Tomasz Tadeusz Brzozowski: Fichteańska koncepcja jaźni... 169




