
Agnieszka Wesołowska

Problem Lebenswelt
w świetle późnej filozofii

Maurice’a Merleau-Ponty’ego

Idea świata przeżywanego (Lebenswelt) jest konsekwencją rozwoju
fenomenologii Husserla. W Kryzysie nauk europejskich, w którym
problem Lebenswelt stanowi uniwersalny problem filozoficzny, twórca
fenomenologii obiera punkt wyjścia odmienny od wcześniejszego, to
znaczy od tego, jaki przedstawiony został w Ideach I i w Medytacjach
Kartezjańskich. Pytając o korelację świata i świadomości, o jedność
bytu i sensu, niemiecki filozof czyni centralnym zagadnieniem swej
późnej filozofii świat przeżywany, świat nastawienia naturalnego.
W odniesieniu do zagadnień fenomenologicznych „świat przeżywany”
jest jednym z najbardziej istotnych pojęć, które wpłynęły na rozwój
dwudziestowiecznej fenomenologii1.

1 „Pojęcie »świata przeżywanego« pełni bardzo specyficzną funkcję w historii idei
ostatnich kilkudziesięciu lat. Jest to jedno z tych »rewolucyjnych« pojęć, których
przyswojenie zmusza do całkowitej rewizji dotychczasowych schematów myślowych;
taką rolę odgrywało na przykład w rozwoju dwudziestowiecznej fenomenologii. Jest
to także jedno z tych pojęć filozoficznych, które wskazują na wzajemną zależność fi-
lozoficznych struktur pojęciowych, naukowych systematyzacji i doświadczenia co-
dziennego [...]. Jest to wreszcie pojęcie ujawniające — radykalniej jeszcze niż
Heglowskie pojęcie »ducha obiektywnego« zależność rozumienia czegoś (»rozu-
mu«, »racjonalności«) od wspólnoty, w której rozumienie to się rodzi”. K. M i -
c h a l s k i: Słowo wstępne. W: Świat przeżywany. Fenomenologia i nauki społeczne.
Red. Z. K r a s n o d ę b s k i. Warszawa 1993, s. 5. „Spośród pojęć fenomenologii ono
właśnie [pojęcie »świata przeżywanego« — A.W.] zrobiło największą karierę”.
Z. K r a s n o d ę b s k i, K. N e l l e n: Wstęp. W: Świat przeżywany..., s. 7.

9 — „Folia Philosophica”



W ramach niniejszego artykułu problem świata przeżywanego roz-
patrzony zostanie jako centralne zagadnienie późnej filozofii Mauri-
ce’a Merleau-Ponty’ego, której reprezentatywnym tekstem jest dzieło:
Widzialne i niewidzialne. Dzieło to stanowi dowód zaznaczenia się
w myśli francuskiego filozofa tendencji rewizyjnych, stanowiących
zwrot ku problematyce Lebenswelt. Rozwijając problematykę Lebens-
welt, Maurice Merleau-Ponty pogłębia sens Husserlowskiej ontologii
świata przeżywanego. Uwzględnienie tego faktu znajduje swe od-
zwierciedlenie w końcowej części artykułu, gdzie stanowisko Mer-
leau-Ponty’ego w kwestii problemu Lebenswelt zestawione zostanie ze
stanowiskiem Husserla. Autor Widzialnego i niewidzialnego, inspiro-
wany ideą świata przeżywanego, przekształca Husserlowskie ujęcie
Lebenswelt, wykazując jedność egzystencji i świata przeżywanego.
Wypracowany przez Merleau-Ponty’ego w ramach swoistej nadreflek-
sji opis nierozerwalnego związku egzystencji i świata jest w istocie
radykalizacją antycypowanej przez Husserla, acz nigdy przezeń nie-
spełnionej jedności bytu i sensu.

Inspiracje Husserlowskie
w późnej filozofii Merleau-Ponty’ego

Maurice Merleau-Ponty należy (prócz Sartre’a) do pierwszego po-
kolenia francuskich fenomenologów. Jako protagonista fenomenologii
we Francji, punktem wyjścia czyni wprawdzie analizy Husserla2

i tym samym podejmuje fenomenologiczny sposób opisu fenomenów,
ale zarazem przekracza horyzonty przezeń wyznaczone. Przyznając
fenomenologii doniosłą rolę w opisie źródłowego doświadczenia świata
oraz w odkrywaniu pierwotnego sensu bytu, Merleau-Ponty nadaje
jej oryginalną postać.

Najbardziej inspirującym dziełem Husserla jest, zdaniem Mer-
leau-Ponty’ego, Kryzys nauk europejskich. Za zagadnienia szczególnie
warte rozpatrzenia w kwestii problematyki świata przeżywanego, po-

130 Ontologia i epistemologia

2 Po raz pierwszy Merleau-Ponty zetknął się z myślą późnego Husserla w 1939
roku (artykuły E. Finka i L. Landgrebego w numerze specjalnym „Revue Internatio-
nale de Philosophie”, 15 janvier 1939). Zob. J. M i g a s i ń s k i: Merleau-Ponty Mau-
rice. W: Przewodnik po literaturze filozoficznej XX wieku. Red. B. S k a r g a. T. 3.
Warszawa 1995, s. 265—266.



dejmowane przez Husserla w Kryzysie..., uznaje on następujące pro-
blemy: historię, naukę obiektywną i język. W rozumieniu francuskiego
filozofa Husserlowska koncepcja Lebenswelt stanowi następstwo, wy-
nik ewolucji myśli, związany z odrzuceniem refleksji formalnej3. Co
więcej, wedle Merleau-Ponty’ego już w artykule Die Philosophie als
strenge Wissenschaft „Husserl docenił wartość, jaką ma dla filozofa hi-
storia odsłaniająca przed nim Gemeingeist. [...] Powiedzieć, że historia
uczy filozofa, czym jest Gemeingeist, to powiedzieć, że umożliwia mu
ona zastanawianie się nad komunikacją podmiotów”4. W późniejszej
działalności filozoficznej Husserla, w której powraca on do problemów
historii, równie ważne zagadnienie stanowi język. Merleau-Ponty
czerpie z pośmiertnie opublikowanych fragmentów myśli niemieckiego
fenomenologa, w których mowa jest o tym, że „językowe ucieleśnienie
przemienia jedynie wewnątrzsubiektywny wytwór w wytwór o b i e k -
t y w n y”5. Ta idealna obiektywność staje się teraz swoistą możliwo-
ścią języka. Myśli Husserla mają w tym kontekście istotne znaczenie
dla twórczego projektu francuskiego filozofa, przy czym w późnej filo-
zofii Merleau-Ponty’ego mowa partycypuje w porządku Lebenswelt.
„Pierwszym zadaniem filozofii w stosunku do języka — pisze autor Fe-
nomenologii percepcji — wydaje się teraz odsłanianie nam naszej
przynależności do pewnego systemu mowy, którym posługujemy się
w pełni skutecznie, ponieważ dany jest nam tak bezpośrednio, jak
ciało”6. W innym miejscu Merleau-Ponty pisze wprost: „Filozofem jest
ten, kto dostrzega, że znajduje się wewnątrz języka, którym mówi. Re-
fleksja fenomenologiczna [...] powinna odkrywać to, co sprawia, że ist-
nieje mowa [...]”7. Ujęcie to pozwala Merleau-Ponty’emu na wypraco-
wanie nowych kategorii języka filozoficznego oraz takiego sposobu
opisu, który sprostałby wymogom, jakie narzuca doświadczenie. Na
kartach swego ostatniego dzieła podejmuje on próbę zniesienia opozy-
cji między Lebenswelt a filozofią. Pisze bowiem: „Między Lebenswelt
jako Bytem uniwersalnym i filozofią jako szczytowym wytworem świa-
ta nie ma rywalizacji czy antynomii: to właśnie ona go odkrywa”8.

Agnieszka Wesołowska: Problem Lebenswelt w świetle... 131

3 M. M e r l e a u - P o n t y: Le philosophe et son ombre. Cyt. za polskim
przekładem: Filozof i socjologia. Przeł. A. Z i n s e r l i n g. W: Fenomenologia i socjo-
logia. Zbiór tekstów. Red. Z. K r a s n o d ę b s k i. Warszawa 1989, s. 140.

4 Ibidem, s. 142.
5 E. H u s s e r l: O pochodzeniu geometrii. Przeł. Z. K r a s n o d ę b s k i. W:

Wokół fundamentalizmu epistemologicznego. Red. J. R o l e w s k i, S. C z e r n i a k.
Warszawa 1991, s. 15.

6 M. M e r l e a u - P o n t y: Filozof i socjologia..., s. 139.
7 Ibidem.
8 M. M e r l e a u - P o n t y: Widzialne i niewidzialne. Przeł. M. K o w a l s k a,

J. M i g a s i ń s k i, R. L i s, I. L o r e n c. Warszawa 1996, s. 175.

9*



Śladami Husserla Merleau-Ponty podejmuje program fenomenolo-
gii genetycznej. W dziele Widzialne i niewidzialne czyni próbę wykro-
czenia poza ramy filozofii refleksji. Chociaż badanie fenomenu może
odbywać się dopiero w refleksji, Merleau-Ponty dostrzega fakt, że jest
on dany już na poziomie świadomości przedrefleksyjnej9. Nawiązując
do filozofii późnego Husserla, „czyniąc [przy tym — A.W.] z podmiotu
ludzkiego egzystencję cielesną odniesioną do pierwotnej, przedpredy-
katywnej, uniwersalnej sfery ontologicznej, sfery obecności świata
zmysłowego, w którym dzięki percepcyjnym i ekspresyjnym zachowa-
niom »ciała własnego« rodzą się także zalążki sensu (natura przera-
sta w kulturę)”10, francuski filozof podejmuje również problematykę
ontologii świata przeżywanego. Merleau-Ponty, podobnie jak Husserl,
analizuje ludzkie doświadczenie świata. Pogłębiając jego aspekty, roz-
poczyna od fizjologii, a przez doświadczenie własnego ciała i poszuki-
wanie sensu historii dociera aż do metafizyki. W ujęciu prezentowa-
nym przezeń sam człowiek staje się metafizyczny. Jako taki, nie może
już jednak przenieść metafizyki w jakieś rejony poza swoim bytem
empirycznym11. Odtąd — jak pisze — „metafizyka nie jest już, jak
mawiał Kartezjusz, kwestią kilku godzin miesięcznie; jest ona, jak
mniemał Pascal, w najmniejszym drgnieniu serca”12. Francuski filo-
zof, wykorzystując terminologię13, niektóre kategorie (na przyład pa-
sywne syntezy czasu) i metodę filozofii Husserla, dąży nade wszystko
do stworzenia własnej wersji fenomenologii. Na jej podstawie podej-
muje próbę opisu przedteoretycznej konstytucji, a za obszar swych
analiz obiera pole zmysłowe, pole przeżyć. W ten sposób próbuje
uchwycić strukturę, w której ramach zmysłowość jako zasada różnico-
wania jest zarazem źródłem sensu, a objaśnia to w nawiązaniu do
uwagi Husserla o tym, że ciało ma „stronę duchową”. Na drodze re-
alizacji fenomenologicznego postulatu „powrotu do ontologii” projek-
tuje oryginalną „ontologię bytu surowego” (ontologię bytu zmysłowe-
go, naturalnego), bytu, w którym odsłania się Logos (zaczątek

132 Ontologia i epistemologia

9 Zob. J. M i g a s i ń s k i: Fenomenologia francuska jako problem. Topografia
»herezji«. W: Fenomenologia francuska. Rozpoznania/interpretacje/rozwinięcia. Red.
J. M i g a s i ń s k i, I. L o r e n c. Warszawa 2006, s. 21.

10 Ibidem, s. 22.
11 Por. J. M i g a s i ń s k i: Metafizyka intercielesności. W: I d e m: W stronę

metafizyki. Nowe tendencje metafizyczne w filozofii francuskiej połowy XX wieku.
Wrocław 1997, s. 167.

12 M. M e r l e a u - P o n t y: Sens et non-sens. Paris 1965 (wyd. 1. — 1948),
s. 47—48. Cyt. za: J. M i g a s i ń s k i: Metafizyka intercielesności..., s. 168.

13 Chodzi tu o takie określenia, jak np.: Lebenswelt, Weltlichkeit („światowość”),
Urstiftung („poziom prafundowania”), Ursprung („źródło”), Urpräsentierbarkeit („pier-
wotna zdolność prezentacji”).



inteligibilności). Podejmując zaś „zapytywanie ontologiczne” (zary-
sowując powstający dopiero projekt — opartej na dowartościowaniu
cielesności — ontologii, którą określa mianem „estezjologii”), szki-
cuje ramy metafizyki „intercielesności”. Dowartościowanie aspektu
zmysłowego prowadzi go do ujęcia Lebenswelt jako świata intencjo-
nalnej cielesności. Wykładnią wspomnianych dokonań jest ostatnie
dzieło francuskiego filozofa: Widzialne i niewidzialne, dzieło, które
można określić mianem krytycznego (dziedzictwo Kantowskie). Zda-
niem Merleau-Ponty’ego, filozofia na drodze krytycznego namysłu
nad możliwościami naszego poznania rzeczywistości powinna zmie-
rzać do odsłonięcia uniwersalnej, przedpredykatywnej sfery Bytu. Fe-
nomenologiczna orientacja implikuje antyscjentystyczny, antypozyty-
wistyczny, antyobiektywistyczny oraz transcendentalny14 charakter
filozofii Merleau-Ponty’ego.

Przewartościowanie perspektyw

W filozofii Merleau-Ponty’ego dostrzega się rozwój myśli, w któ-
rym — zgodnie z autokomentarzem samego filozofa — zaznacza się
moment swoistego przewartościowania perspektyw wraz z towa-
rzyszącą mu rewizją wcześniejszych ustaleń. Przewartościowanie to
powoduje, że jego filozofię można podzielić na wcześniejszą15 i póź-
niejszą. Zwieńczeniem ostatniego okresu jest nieukończone dzieło Le
Visible et l’Invisible, w którym odnajdujemy zmianę akcentów, a na-
wet krytykę elementów wcześniejszego stanowiska16. Poddając rewizji

Agnieszka Wesołowska: Problem Lebenswelt w świetle... 133

14 Por. J. M i g a s i ń s k i: Metafizyka intercielesności..., s. 237.
15 Do pierwszego okresu należą takie dzieła, jak: La structure du comportement

(ukończone w 1938 roku), Phenomenologie de la perception — 1945 rok (odzwiercie-
dla ono wpływ lektur Husserla oraz dojrzałość filozoficzną Merleau-Ponty’ego); dwa
zbiory esejów: Humanisme et terreur (1947) i Sens et non-sens (1948), wygłoszony
w 1953 roku wykład Eloge de la philosophie, książka Les Aventures de la dialectique
(1955) oraz bezpośrednio poprzedzający ostatnią pracę esej o filozoficznym znaczeniu
malarstwa: L’Oeil et l’espirit.

16 Jeśli chodzi o krytykę wcześniejszego stanowiska, Merleau-Ponty pisze w swym
ostatnim dziele o nierozwiązywalności problemów zawartych w Phénoménologie de la
perception z uwagi na niewłaściwą, dualistyczną perspektywę ich stawiania, która
wprowadzała dualizm świadomości i przedmiotu. Realizację swego późnego programu
Merleau-Ponty poprzedza krytycznym ujawnieniem źródeł dogmatycznych przesądów



niektóre wątki wcześniejszej filozofii, Merleau-Ponty w swym ostat-
nim dziele radykalizuje pytanie o ontologicznie pierwotną jedność
egzystencji ludzkiej i świata. Radykalizacja postawionego w Fenome-
nologii percepcji transcendentalnego pytania przybiera formę: „Jak
możliwe jest odzwierciedlenie przez filozofię pierwotnego doświadcze-
nia obecności świata?”17, przy czym chodzi o wyrażenie przez filozofię
oczywistości świata przeżywanego. Problem Lebenswelt przekształca
się tym samym w problem możliwości wyrazu, problem granic filozo-
ficznego dyskursu, w którego ramach pyta się o sposób legitymizacji,
uzasadnienia przedobiektywnej sfery świata przeżywanego. Celem
realizacji oryginalnego projektu fenomenologii Merleau-Ponty od-
słania zdolności języka do ujęcia prelogicznej więzi bytu i świata,
wprowadzając pojęcia i kategorie wykraczające poza język teoretycz-
nego dyskursu. Tłumaczy ów zamysł koniecznością zastąpienia hory-
zontalnej perspektywy rozważań perspektywą wertykalną, „w której
relacje nie są przebiegającymi »na płaszczyźnie« opozycjami, lecz re-
lacjami sięgającymi »w głąb«”18. Wprowadza jednocześnie korelację
„widzialne-niewidzialne”, która sięga korzeniami filozofii greckiej.
Wszak wedle Platona „istnieją dwa rodzaje bytu: byt widzialny i byt
niewidzialny”19. O ile jednak dla filozofii greckiej najbardziej charak-
terystyczne było pojmowanie prawdy jako zrozumiałości tego, co
obecne, o tyle w projekcie francuskiego filozofa chodzi o to, co dopiero
możliwe do wydobycia („Cogito milczące”). Problem Lebenswelt jako
uniwersalny problem filozoficzny, postawiony już w pierwszym aka-
picie Widzialnego i niewidzialnego, jest w istocie problemem filozofii,
która nie wypracowała dotąd sposobu artykulacji świata przeżywane-
go. Merleau-Ponty dostrzega przy tym paradoksalność świata przeży-
wanego, która sprowadza się do tego, iż mamy wprawdzie zawsze do
czynienia z oczywistością Lebenswelt, ale w samym momencie ekspli-
kacji czegoś pozytywnego na temat świata przeżywanego popadamy
w trudności i aporie20.

134 Ontologia i epistemologia

klasycznej filozofii, za które uznaje klasyczny empiryzm (realizm) oraz filozoficzny
(idealistyczny) intelektualizm. Krytyce poddaje również współczesne ich przejawy
oraz elementy swego wcześniejszego stanowiska. Zniwelowany przez wiarę percep-
cyjną, problem tajemnicy obszaru pierwotnego doświadczenia świata powraca
z pogłębionym radykalizmem tego pytania w ostatnim dziele: Widzialne i niewidzial-
ne, w którym wykracza Merleau-Ponty poza świat struktur percepcji.

17 I. L o r e n c: Logos i mit estetyczności. Warszawa 1993, s. 140.
18 Zob. J. M i g a s i ń s k i: Merleau-Ponty Maurice..., s. 268.
19 P l a t o n: Fedon. Tłum. R. L e g u t k o. Kraków 1995, s. 132, 79 a.
20 „Widzimy rzeczy same, świat jest tym, co widzimy — tego rodzaju sformułowa-

nia wyrażają wiarę wspólną człowiekowi w postawie naturalnej i filozofowi, kiedy
tylko otwiera oczy; odsyłają do głębokiego podłoża niemych »opinii« założonych w na-



W późnej fazie poglądów Merleau-Ponty’ego źródłowa relacja egzy-
stencji ze światem przeżywanym funduje możliwość ludzkiej artyku-
lacji sensu. Dlatego też zadaniem fenomenologii w projektowanej
przezeń wersji jest opis jedności człowieka ze światem. Sposób opisu
oraz właściwy dobór środków wyrazu to tylko niektóre spośród pro-
blemów stanowiących domenę zarówno filozofii, jak i sztuki. Pomię-
dzy sztuką i filozofią Merleau-Ponty dopatruje się istotnego podo-
bieństwa. Wszelki sens i znaczenie zarówno dzieło sztuki, jak i dzieło
filozoficzne czerpią zawsze z jednego, ze wspólnego, z uniwersalnego
świata przeżywanego21. Istotą okazuje się to, co „pomiędzy”. Zadanie
filozofa (i artysty) polega na ukazaniu niewidzialnych związków
i dystansu, odległości między rzeczami, między światem a postrze-
gającym ciałem widzącego. Ukazanie głębi (źródłowych pokładów
znaczenia) polega na odsłonięciu dystansu między światem a do-
świadczającym go bytem. Na takie rozumienie naprowadza Mer-
leau-Ponty’ego doświadczenie estetyczne, rozpatrywane na przykła-
dzie malarstwa (namysł nad dziełem sztuki). Analiza doświadczenia
prowadzi do przypisania mu funkcji sensotwórczej. Sensotwórczą
funkcję doświadczenia można uwyraźnić dzięki odsłonięciu tego, co
leży u podstaw jako źródłowe ukazywanie się fenomenu.

Świat przeżywany — demaskacja źródeł jego destrukcji

Nie przeskakując aporii, autor Widzialnego i niewidzialnego wska-
zuje kilka ujęć, które uniemożliwiają dotarcie do świata przeżywane-
go. Należą do nich: wiara percepcyjna, nauka (scjentyzm), filozofia
refleksji, sensualizm, ogląd istoty, ontologia i dialektyka Sartre’a.

Agnieszka Wesołowska: Problem Lebenswelt w świetle... 135

szym życiu. Atoli wiara ta [postrzeżeniowa — A.W.] ma w sobie coś o tyle dziwnego,
że kiedy staramy się ją wyartykułować w postaci tezy czy twierdzenia, kiedy zadaje-
my pytanie, co to jest to my, co to jest to widzieć i co to jest rzecz czy świat, to wkra-
czamy w labirynt trudności i sprzeczności”. M. M e r l e a u - P o n t y: Widzialne
i niewidzialne..., s. 17.

21 Analizując doświadczenie estetyczne jako źródłowy sposób postrzegania zmy-
słowego, Merleau-Ponty znajduje w nim środki wyrazu, zaczerpnięte ze sztuki, odpo-
wiadające jego programowi filozoficznemu. Jego zdaniem, typowe dla sztuki środki
służące wyrażeniu wielozmysłowości, jak również opisowi ruchu transakcji między
zmysłami a światem umożliwiają opis źródłowej relacji podmiotu ze światem przezeń
przeżywanym.



Wiara percepcyjna jest tym elementem wcześniejszego stanowiska
Merleau-Ponty’ego (z okresu Fenomenologii percepcji), które poddaje
on rewizji i krytyce, ponieważ „koncepcja ta jedynie pokazywała, ale
nie rozwiązywała rzeczywistego problemu: jak przechodzi się od »sen-
su percepcyjnego« do »sensu językowego«, od »zachowania« w świecie
do »tematyzowania« świata”22. Wiara percepcyjna nie wyjaśnia dosta-
tecznie struktury poznania, jako że wiąże nierozerwalnie na sposób
presupozycji podmiot ze światem naturalnym. Tak samo nauka nie
dostarcza poznaniu żadnej źródłowej wiedzy. W ramach nauki można
jedynie w sposób wybiórczy rozważać poszczególne aspekty świata.
Wszystko, co wiemy o świecie, wiemy z doświadczenia, a „nauka,
odkąd idzie o zrozumienie jej przez samą siebie w sposób ostatecz-
ny [...], obca [jest — A.W.] problemowi sensu bycia”23. Również w ra-
mach filozofii refleksji nie jest możliwe dotarcie do świata przeżywa-
nego, gdyż taka filozofia zawsze obcuje jedynie z bytem pomyślanym,
nigdy ze światem rzeczywistym. Innymi słowy, Lebenswelt nie może
się stać przedmiotem żadnej filozofii refleksji, ponieważ traktując
świat jako czysty korelat myślenia, filozofia ta redukuje go do tego,
co pomyślane. „Taka refleksja nie znajduje źródłowości”24. Destrukcja
świata przeżywanego dokonuje się także w ramach sensualizmu, po-
nieważ w ujęciu sensualistycznym świat traci swój uniwersalny cha-
rakter i staje się światem zredukowanym do sfery zmysłowej. Mer-
leau-Ponty poddaje też krytyce ogląd istoty, który znajduje się na
antypodach ujęcia sensualistycznego. Jego zdaniem, zanurzona w by-
cie egzystencja nie podlega analizie ejdetycznej. Wyjaśnienie jedności
podmiotu ze światem przeżywanym nie jest możliwe na drodze
oglądu istotowego, to znaczy poza porządkiem, w jakim doświadczany
jest świat. Zdaniem autora Widzialnego i niewidzialnego, istota nie
jest pozytywnym bytem, lecz czymś niezmiennym, a byt z racji swej
natury pozostaje czymś wciąż trwającym, zmieniającym się. Dlatego
też filozofia nie może być badaniem istot, lecz odtwarzaniem pierwot-
nych relacji pytającego z nieustannie trwającym bytem. Ma ona arty-
kułować pierwsze wypowiedzi na temat świata. Francuski filozof kie-
ruje ostrze swej krytyki także przeciw — przedstawionym w dziele
L’être et le néant — wątkom ontologii i dialektyki Sartre’a. Rzeczywi-
stość ludzką Sartre traktuje jako brak25. Radykalne przeciwstawienie

136 Ontologia i epistemologia

22 J. M i g a s i ń s k i: Merleau-Ponty Maurice..., s. 277.
23 M. M e r l e a u - P o n t y: Widzialne i niewidzialne..., s. 29.
24 Ibidem, s. 45. (Przypis redaktora francuskiego).
25 Por. J.P. S a r t r e: Byt i nicość. Zarys ontologii fenomenologicznej. Przeł.

J. K i e ł b a s a, P. M r ó z, R. A b r a m c i ó w, R. R y z i ń s k i, P. M a ł o c h l e b.
Kraków 2007, s. 142.



bytu i nicości, a więc „bytu-w-sobie”, czyli rzeczy, i „bytu-dla-siebie”,
czyli świadomości, nazywa Merleau-Ponty myśleniem negatywistycz-
nym. Utożsamienie egzystencji z nicością nie pozwala, jego zdaniem,
zrozumieć źródłowych struktur świata przeżywanego. W strukturze
świata nie ma miejsca na nicość.

W rezultacie odsłonięcia teoretycznych źródeł destrukcji Lebens-
welt Merleau-Ponty ujawnia trudności, jakie rodzą się na drodze ro-
zumowania podejmującego problem świata przeżywanego. Krytyka
destrukcyjnych ujęć jest jedynie przygotowaniem do pozytywnej reali-
zacji programu późnej filozofii. W Widzialnym i niewidzialnym filozof
daje wyraz próbie przezwyciężenia refleksji pojęciowej, która znie-
kształca moment pierwotnego kontaktu podmiotu z tym, co predane.
Wypracowuje zarazem własny dyskurs, który określa mianem nadre-
fleksji, zdolnej uchwycić sposób widzenia (dania) rzeczy, zanim zo-
staną one nazwane. Kluczem do właściwego zapytywania filozoficzne-
go, „dostąpienia poprzez refleksję do uniwersalności myślowej”, jest
rozumiany jako „bycie poza sobą” dystans, na którego mocy od-
woływanie się do świata oraz wkraczanie na drogę refleksji zyskują
swą prawomocność. To właśnie bycie poza sobą, bycie w świecie, po-
śród innych jest w ujęciu francuskiego filozofa tym doświadczeniem,
które w każdej chwili żywi refleksję. Z takiej całościowej sytuacji —
pisze — filozofia winna zdawać sprawę26.

Późny Merleau-Ponty pojmuje filozofię jako szczególnego rodzaju
metarefleksję, to znaczy refleksję, którą poprzedza przedrefleksyjne
doświadczenie świata. Merleau-Ponty wyraża przekonanie, że zorien-
towane na zewnątrz bycie człowieka znajduje się wewnątrz świata.
„Bycie poza sobą” (egzystencja) oznacza zarazem bycie wewnątrz
świata przeżywanego. Twórca fenomenologii percepcji rozumie egzy-
stencję jako byt odśrodkowy (bycie na zewnątrz27), którego teraźniej-
szym horyzontem jest świat przeżywany. Przekonanie o jedności eg-
zystencji ze światem oddaje on w postaci nierozerwalnej więzi
pomiędzy cogito prerefleksyjnym i przedrefleksyjnym światem, przy
czym prerefleksyjne cogito poprzedza wszelką refleksję na temat wi-
dzialnego (realnego) świata. Autor Fenomenologii percepcji neguje
tym samym transcendentalny pogląd o przejrzystości świadomości.
Jego zdaniem, podmiot filozoficzny nie jest przejrzystą świadomością,
ponieważ „gdyby podmiot filozoficzny był przejrzystą świadomością
konstytuującą, przed którą stoi świat oraz mowa [...], lada jakie do-

Agnieszka Wesołowska: Problem Lebenswelt w świetle... 137

26 M. M e r l e a u - P o n t y: Widzialne i niewidzialne..., s. 60.
27 Z języka łacińskiego: e, ex (o miejscu) oznacza „z, ze środka na zewnątrz”. Mer-

leau-Ponty ujmuje podmiot w kategoriach transgresyjnych. Nadaje mu w tym celu
takie określenia, jak „ekstaza”, „egzystencja”.



świadczenie fenomenologiczne lub inne dawałoby wystarczającą pod-
stawę do przejścia do filozofowania i systematyczne przebadanie Le-
benswelt byłoby już zbędne”28.

Zmiana strategii metodologicznej implikuje głęboki namysł nad
słowem, które wyrazić ma przedrefleksyjne doświadczenie świata,
jedność egzystencji ze światem29. Właśnie w języku Merleau-Ponty
odnajduje doświadczenie tego, co zmysłowe. Moc słowa ukryta jest
w ogólności. Ma w niej udział również cielesność jako pośrednik mię-
dzy podmiotem i światem przeżywanym, w którym sama partycypuje.
Tym bowiem, co odsłania przed egzystencją sferę przeżywania świa-
ta, wyprzedzającą wszelkie świadome jego tematyzowanie, jest ciało.
Wszak ciało jest z jednej strony podmiotowym warunkiem doświad-
czenia, a z drugiej strony — warunkiem przedmiotowym30.

W związku z tym Merleau-Ponty wprowadza bardzo istotne roz-
różnienie w obrębie „działającego ja”31. Odróżnia uczestniczące
w „transcendentalnym” porządku Lebenswelt ciało (jako „Działające
zmysłowo”) od mowy (jako „Działającej idealnie”). Należy zauważyć,
że w późnej fazie poglądów francuskiego filozofa następuje pogłębie-
nie (zacieśnienie) relacji podmiotu ze światem przeżywanym, w któ-
rym partycypuje już nie tylko (zmysłowo) ludzkie ciało, ale również
(w sposób idealny) mowa. Odróżnione aktywności uczestniczą zatem
w porządku Lebenswelt. O ile w przypadku ciała obszarem partycy-
pacji ze światem przeżywanym jest pole zmysłowe (widzialne),
o tyle uczestnicząca w porządku Lebenswelt mowa partycypuje
w nim w obszarze (niewidzialnego) pola idealnego. Zaletą mowy —
jak pisze Merleau-Ponty — jest to, że „ona sama odsyła nas do
tego, co znaczy, sama znika nam z oczu na mocy własnego
działania; jej triumf polega na tym, że usuwa się i daje nam do-
stęp”32.

Francuski filozof dostrzega, że świat przeżywany stanowi źródło,
a zarazem warunek wszelkiej aktywności poznawczej podmiotu,
w tym także aktywności filozoficznej. Jego celem „jest ugruntowanie

138 Ontologia i epistemologia

28 M. M e r l e a u - P o n t y: O fenomenologii mowy. Przeł. S. C i c h o w i c z. W:
Proza świata. Eseje o mowie. Warszawa 1976, s. 170.

29 Nad-refleksja stanowi nową formę języka filozoficznego, której celem jest wyja-
śnienie egzystencjalnego doświadczenia pierwotności świata przeżywanego. Spośród
funkcji językowych Merleau-Ponty dowartościowuje przede wszystkim funkcję symbo-
liczną.

30 Zob. P. D e h n e l: Antynomie rozumu. Z dziejów filozofii niemieckiej XVIII
i XIX wieku. Wrocław 1998, s. 59.

31 Zob. M. M e r l e a u - P o n t y: O fenomenologii mowy..., s. 176.
32 M. M e r l e a u - P o n t y: Ekspresja w świetle doświadczenia i refleksji. Przeł.

J. S k o c z y l a s. W: Proza świata..., s. 117.



aktywności predykatywnej na aktywności przedpredykatywnej”33.
Innymi słowy, to, co przedpredykatywne, staje się warunkiem wszel-
kiego orzekania. Dzięki temu, że fenomen traktowany jest w fenome-
nologii jak wypowiedź, rzecz może zgodnie z rozumieniem Merleau-
-Ponty’ego oferować sens, przy czym sens ten jest sensem źródłowym,
który pochodzi z doświadczenia34. Dzięki nadrefleksji możliwe staje
się uchwycenie, a zarazem swoistego rodzaju eksplikacja zakrytych,
niemożliwych do wyrażenia językowym dyskursem aspektów Bytu35.
Fenomenologia, której zadanie polega na opisie związku człowieka ze
światem, jest czymś wcześniejszym od filozofii. „Filozofia — pisze
w Widzialnym i niewidzialnym — jako zapytywanie... (tj. nie jako po-
szukiwanie jakiegoś inwariantu języka, leksykalnej esencji, lecz jako
poszukiwanie inwariantu ciszy, struktury) może polegać wyłącznie
na pokazaniu artykułowania się świata, począwszy od zerowego
punktu bytu, który nie jest nicością, tj. na sytuowaniu się na skraju
bytu, ani w bycie-dla-siebie, ani w bycie-w-sobie, lecz na ich spojeniu,
tam gdzie przecinają się rozliczne wejścia do świata”36. W ostatnim
dziele Merleau-Ponty daje wyraz nieustannej transgresji, wykracza-
nia poza tradycyjne ramy filozoficznego dyskursu. Pytając o to, co
w wewnętrznej strukturze świata nieredukowalne, dociera do pojęć
ontologicznie pierwotnych, możliwych do zrozumienia jedynie w per-
spektywie wertykalnej. W ramach takiego logocentrycznego ujęcia
stawia sobie za cel opisanie egzystencjaliów, „które stanowią podsta-
wowe ustrukturowanie pola transcendentalnego — a które są zawsze
stosunkiem działającego (ja mogę) i pola zmysłowego lub idealne-
go”37.

Agnieszka Wesołowska: Problem Lebenswelt w świetle... 139

33 V. D e s c o m b e s: To samo i inne. Czterdzieści pięć lat filozofii francuskiej
(1933—1978). Przeł. B. B a n a s i a k, K. M a t u s z e w s k i. Warszawa 1996, s. 76.

34 Co więcej, sens wypowiedzenia jest wtórny względem sensu doświadczenia.
Źródłowe doświadczenie (przeżycie) świata jawi się tu jako warunek konieczny wszel-
kiej aktywności poznawczej, a zarazem ludzkie źródło prawdy.

35 W pisanym równolegle z niedokończonym dziełem eseju Oko i umysł. Szkice
o malarstwie stwierdza Merleau-Ponty, że „swoistością widzialnego jest posiadanie
niewidzialnej strony, gdzie niewidzialne w sensie ścisłym jest jego podszewką, uobec-
nionej jako pewna nieobecność”. M. M e r l e a u - P o n t y: Oko i umysł. Szkice o ma-
larstwie. Przeł. S. C i c h o w i c z. Gdańsk 1996, s. 62. To, co niewidzialne, stanie
się, zdaniem filozofa, rzeczywistym, zostanie tajemnym sposobem odkryte. Filozof,
niczym malarz, osiągnąć może „obie krańcowości”. Widzenie jest dla Merleau-Pon-
ty’ego „spotkaniem jakby na skrzyżowaniu, wszystkich aspektów Bytu [...]. A więc to
niemy Byt właśnie odsłania tu swoje znaczenie”. Ibidem, s. 63.

36 M. M e r l e a u - P o n t y: Widzialne i niewidzialne..., s. 258.
37 Ibidem, s. 176.



Perspektywa wertykalna — Widzialne i niewidzialne

Z punktu widzenia nadrefleksji Merleau-Ponty’ego problematycz-
ne jest nie tyle poznanie, ile samo widzenie, a samo „niewidzialne nie
jest innym widzialnym (możliwym w sensie logicznym), tylko nieobec-
nym”38. Uznając, że świat jest tym, co widzialne, Merleau-Ponty do-
strzega sprzeczność między widzeniem a poznaniem świata. Odróżnia
tym samym świat widzialny od tego, który uzyskujemy w wyniku
operacji poznawczych, to znaczy od obiektywnego świata poznawane-
go. Konflikt ten „istnieje między światem przeżywanym a światem
poznawanym, między percipio a cogito”39. O ile to, co zjawiskowe, jest
dane w pierwotnym doświadczeniu (widzeniu) jako zróżnicowane,
o tyle poznanie świata polega na ogarnięciu i zrozumieniu owego
zróżnicowania. Światem prawdziwym (w sensie źródłowym) jest świat
widzialny, czyli taki świat, jaki dany jest w doświadczeniu, w przeży-
waniu, a więc świat w sensie Lebenswelt. Innymi słowy, prawdziwe
jest to, co przeżywane (Lebenswelt), a nie to, co obiektywne (świat
obiektywny, otrzymany w wyniku operacji intelektualnych). Dla Mer-
leau-Ponty’ego prawdziwość oznacza źródłowość, która implikuje pry-
mat i pierwszeństwo przeżycia przed poznaniem. Lebenswelt jest

140 Ontologia i epistemologia

38 Ibidem.
39 Zob. V. D e s c o m b e s: To samo i inne..., s. 77. Czytamy tam, że Merleau-

-Ponty zainteresowany był tekstem Husserla pt. Ziemia się nie kręci: „W istocie we
wspaniały sposób ilustruje on — pisze V. Descombes — fenomenologiczne posunięcie
— powrót do świata przeżytego jako do źródła wszelkiego naszego poznania, a nawet
do źródłowego źródła. Na pierwszy rzut oka można by stwierdzić, że kwestię ruchu
ziemi winna rozstrzygnąć astronomia, czyli nauka, która traktuje naszą planetę jako
jeden z przedmiotów. Odkąd astronomowie przyjęli kopernikańskie rozwiązanie, żyje-
my w świecie, w którym widzimy i mówimy, że »słońce wstaje«, a myślimy w innym
świecie, takim, w którym wiemy, że ziemia krąży wokół słońca. Istnieje konflikt mię-
dzy światem przeżywanym (Lebenswelt) a światem poznawanym, między percipio
a cogito. Fenomenologia zaprasza, byśmy rozwiązali ów konflikt, przestając utożsa-
miać prawdziwe i obiektywne, przeżywane i oczywiste. Stara się ukazać, w jaki spo-
sób świat przeżywany znajduje się u źródeł świata poznawanego, czyli świata
obiektywnego. A skoro świat przeżywany znajduje się u źródeł świata prawdziwego,
jest on, w pewien sposób, bardziej prawdziwy niż prawdziwe. Nauka czyni z ziemi
przedmiot i przypisuje mu ruch w przestrzeni. Nauka ta stworzona jest jednak na
ziemi, i to tutaj, na tej ziemi określiła ona, czym są »obiektywne« ruch, spoczynek,
przestrzeń i obiektywność w ogóle. To właśnie doświadczenie przeprowadzone tutaj
nadaje sens wypowiedziom uczonego, na przykład twierdzeniu Kopernika. Tutaj,
które jest miejscem tego pierwszego doświadczenia, nie jest więc miejscem w prze-
strzeni, skoro jest miejscem źródłowym samego pojęcia przestrzeni”. Ibidem.



w ramach takiego ujęcia horyzontem pierwszego, pierwotnego do-
świadczenia, pierwotnej percepcji.

Merleau-Ponty interpretuje ontologicznie fenomenologiczny postu-
lat powrotu do świata przed poznaniem; tym samym odcina się rady-
kalnie od metod idealistycznej filozofii. W tym kontekście stwierdza
on kategorycznie: „Jeżeli nawrót do Lebenswelt, a zwłaszcza nawrót
do mowy zobiektywizowanej, do słowa uważa się za absolutnie ko-
nieczny, to filozofia powinna zastanowić się nad sposobem, w jaki
przedmiot uobecnia się podmiotowi, nad koncepcjami przedmiotu
i podmiotu uwzględniającymi to, jak jeden i drugi wyglądają w feno-
menologicznym odsłonięciu”40. Świat przeżywany oznacza źródłowe
i uniwersalne otoczenie, trwające „poniżej zrozumiałego i przezroczy-
stego świata”, w którym żyje człowiek, zarówno w postawie natural-
nej, jak i w postawie ukształtowanej pod wpływem nauk przyrodni-
czych41. Taki ogląd świata możliwy jest dzięki przyjęciu nowej
perspektywy, która pozwala na ujęcie Lebenswelt w ramach wertykal-
nego porządku ontologicznego. Filozofia pytająca o byt powinna po-
stawić sobie za cel odtwarzanie powiązań, relacji pytającego z bytem,
czyli odtwarzanie dystansu. Wzajemny stosunek jest odstępem, a za-
razem wzajemnym odniesieniem. Innymi słowy, zachowany względem
bytu odstęp stanowi konieczny warunek zarówno widzenia, jak i po-
znania. Odstęp jest warunkiem spostrzeżeniowego sensu42. Przedteo-
retyczny Lebenswelt, będący Bytem uniwersalnym oraz źródłem sen-
su, jest w swej naturze wielką tajemnicą. Dostęp do niej otwiera
zmysłowość. W sferze zmysłowej bowiem, na poziomie pierwotnej
zmysłowości przejawia się sam Byt, który określa Merleau-Ponty jako
„byt surowy”, „byt nieoswojony”, „byt wertykalny”. Byt ten nie ma
charakteru materialnego, jest tym, co funduje zróżnicowanie oraz wy-
odrębnienie.

Agnieszka Wesołowska: Problem Lebenswelt w świetle... 141

40 Por. M. M e r l e a u - P o n t y: O fenomenologii mowy..., s. 170.
41 Zob. J.-F. L y o t a r d: Fenomenologia. Przeł. J. M i g a s i ń s k i. Warszawa

2000, s. 94.
42 Sens spostrzeżeniowy tworzony jest, zdaniem Merleau-Ponty’ego, w ramach od-

stępu. W tym kontekście pisze on następująco: „Gdy rozumie się lepiej percepcję
(a więc i impercepcję) — to znaczy, że rozumie się percepcję jako różnicowanie, a za-
pomnienie jako niezróżnicowanie. Fakt, że nie widzi się już wspomnienia = nie tyle
destrukcja materiału psychicznego, który byłby tym, co zmysłowe, lecz zanik jego ar-
tykulacji, który sprawia, że nie istnieje już odstęp, relief. Właśnie to jest ciemnością
zapomnienia. Pojąć, że »posiadanie świadomości« = dysponowanie postacią na tle i że
ona ginie z powodu zaniku artykulacji — odróżnienie postać — tło wprowadza trzeci
człon między »podmiot« a »przedmiot«. To przede wszystkim ów odstęp tworzy sens
postrzeżeniowy”. M. M e r l e a u - P o n t y: Widzialne i niewidzialne..., s. 199.



Dostęp do Bytu — Ciało

W ramach prezentowanych poglądów podmiot nie jest syntety-
zującą aktywnością, lecz egzystencją, „ekstazą”. Motorycznością, eks-
tazą, która nakierowuje go na świat, jest intencjonalność ciała43.
Francuski filozof przeciwstawia absolutnej świadomości transcen-
dentalnej cielesność, zakorzenioną w zmysłowości, otwierającą pod-
miot na uniwersalną zmysłową wielowymiarowość świata. Wskazuje
w ten sposób na prerefleksyjne i przedpredykatywne splecenie
ciała-egzystencji ze światem. Przekonanie o tej relacji prowadzi go
do poglądu, że „prawdziwa refleksja, to znaczy refleksja rozświe-
tlająca przede wszystkim fakt, iż mój stosunek do świata nie jest
stosunkiem konstytuującego go podmiotu, uwidacznia, że moje życie
ma sens, którego sam nie konstytuuję, i tym samym przed wszelką
refleksją, w której ujmuję siebie jako podmiot dla świata, jest ży-
ciem intersubiektywnym”44. Autor Widzialnego i niewidzialnego do-
konuje tym samym krytyki intelektualistycznego przesądu o konsty-
tucji świata w świadomości, przesądu znoszącego zarazem ideę
konstytucji Drugiego. W akcie refleksji niemożliwa staje się reduk-
cja Drugiego. Istnienie Drugiego jest tym, co jako prerefleksyjnie
dany fenomen należy wstępnie założyć. A zatem wraz z prereflek-
syjnym światem dana jest już wspólnota ludzi. Merleau-Ponty pisze
o tym następująco: „Mogę stworzyć filozofię solipsystyczną, ale
robiąc to, zakładam wspólnotę mówiących ludzi, do której się zwra-
cam”45. A zatem, ponieważ Drugi dany jest — tak jak świat —
z apodyktyczną pewnością, przeto Lebenswelt jest niewątpliwie świa-
tem międzyludzkim.

Tym, czemu podmiot zawdzięcza swe uwikłanie w świat rzeczy
(swoistą jedność), jest nierozerwalnie zespolone z nim ciało. Ciało jest
tym, co otwiera na świat i sytuuje podmiot w jego obrębie. Jedność
doświadczanego świata staje się możliwa dzięki ciału. „Moje ciało
(Leib) — pisze Merleau-Ponty — jest z tego samego miąższu, co
i świat, jest czymś postrzeganym. Świat uczestniczy w miąższu moje-
go ciała (Leib). Ono odbija świat. Świat wchodzi w ciało, a ciało

142 Ontologia i epistemologia

43 Zob. I. L o r e n c: Ścieżki ku rzeczom samym współczesnej fenomenologii fran-
cuskiej. W: Fenomenologia francuska..., s. 44.

44 S. J u d y c k i: Intersubiektywność i czas. Przyczynek do dyskusji nad późną
fazą poglądów Edmunda Husserla. Lublin 1990, s. 259.

45 M. M e r l e a u - P o n t y: Fenomenologia percepcji. Przeł. M. K o w a l s k a,
J. M i g a s i ń s k i. Warszawa 2001, s. 383.



w świat”46. Tak więc egzystencja i świat mają charater relatywnej
jedności. Wbrew Kantowi, który stawia tezę głoszącą, że Ja transcen-
dentalnej apercepcji dysponuje gotowymi, apriorycznymi strukturami
powiązań dla wszelkich przedmiotów doświadczenia, Merleau-Ponty
przyjmuje jedność świadomości i świata przeżywanego, która pod-
trzymywana jest wysiłkiem nieustannie nakierowanej na nią egzy-
stencji47. To właśnie dzięki intencjonalności ciała, nakierowanego na
utworzenie jednolitego horyzontu jednostkowych doświadczeń, możli-
wa jest jedność ze światem aktualnie źródłowo przeżywanym. „Świat
i ciało jako byty ontologiczne [...] Jest to sam świat skondensowany
w globalnym ujęciu”48. Ciało „trzeba ujmować jako intencjonalność,
jako egzystencję. Jest ono z istoty swej nadawaniem znaczenia świa-
tu”49. Analizy zawarte w Widzialnym i niewidzialnym pozwalają za-
tem zrozumieć, że „egzystencja” oznacza tak na prawdę bycie
wewnątrz świata przeżywanego. Lebenswelt to świat uniwersalnego,
źródłowego doświadczenia. W ramach prezentowanego ujęcia własne
ciało pełni funkcję pośredniczącą między podmiotem i światem, i jako
takie, gwarantuje ich jedność.

Centralnym zagadnieniem późnej filozofii Merleau-Ponty’ego jest
więc nie tyle świat codziennego życia, ile ludzka egzystencja i do-
świadczana przez nią różnorodność w świecie przeżywanym. Lebens-
welt jest uniwersalnym punktem, w którym zbiegają się ludzkie do-
świadczenia, dzięki któremu rezultaty nauki zyskują swój sens.
„Każda wzmianka o światach możliwych — pisze francuski filozof —
odsyła do oglądu naszego świata”50. Podejmując fenomenologiczne
wyzwanie powrotu do świata przeżywanego, co więcej, interpretując
je jako odnowę świata, Merleau-Ponty wiąże nadzieję z odnową du-
cha, od którego oczekuje się rewitalizacji kultury51. „Odtąd tym, co
nierelatywne, nie jest już przyroda w sobie ani zestaw ujęć świado-

Agnieszka Wesołowska: Problem Lebenswelt w świetle... 143

46 M. M e r l e a u - P o n t y: Le primat de la perception et ses conséquences philo-
sophiques. „Bulletin de la Societe Francaise de Philosophie” 1947, nr 41. Cyt. za:
M. M a c i e j c z a k: Świat według ciała w „Fenomenologii percepcji” M. Merleau-
-Ponty’ego. Toruń 1995, s. 207.

47 Zob. M. M a c i e j c z a k: Czasowość i jedność świadomości. „Principia” 2007,
nr 17—18, s. 136.

48 M. M e r l e a u - P o n t y: Fenomenologia percepcji..., s. 430.
49 W.A. L u i p e n: Fenomenologia egzystencjalna. Przeł. B. C h w e d e ń c z u k.

Warszawa 1972, s. 28.
50 M. M e r l e a u - P o n t y: Filozof i jego cień. Przeł. J. M i g a s i ń s k i. W: Fe-

nomenologia francuska..., s. 192.
51 „Ta odnowa świata — pisze — jest jednocześnie odnową ducha, odkryciem nie-

ukształtowanego ducha, nieoswojonego przez żadną z kultur, od którego oczekuje się
tworzenia kultury na nowo”. Ibidem, s. 193.



mości absolutnej, a tym bardziej człowiek, ale »teleologia« [...] —
spoiwo i uczłonowanie Bytu dokonujące się przez człowieka”52. Tak
pojmowany byt jest wielowymiarowy i uniwersalny, stanowi — jak
określa go Merleau-Ponty — „żywą cielesność historii”53.

Znamienną cechą bytu (w tym bytu pojmowanego również jako eg-
zystencja) jest ciągła odwracalność jego wewnętrznych aspektów:
zmysłowych i znaczeniowych, przyrodniczych i duchowych. Byt okre-
ślony jest jako „splot”, „chiazma”, współfunkcjonowanie przenika-
jących się aspektów54. W tym oscylacyjnym ruchu dzieje się nieustan-
ne ludzkie przeżywanie świata.

Lebenswelt jako źródło prawdy

Pokazanie, że przeżywanie, źródłowe doświadczanie przedpredyka-
tywnego świata jest sposobem istnienia bytu ludzkiego, stanowi nad-
rzędne zamierzenie francuskiego fenomenologa. Ludzkie istnienie
czerpie swój sens z relacji ze światem. Lebenswelt stanowi nietema-
tycznie daną całość bytu, całość obecną w ludzkim osobowym, ciele-
snym doświadczeniu.

Pytając o możliwość jedności podmiotu i świata, Merleau-Ponty
sprzeciwia się pewnej możliwości rozumienia transcendentalizmu.
Zamiast poszukiwania apriorycznych (formalnych) warunków do-

144 Ontologia i epistemologia

52 Zob. ibidem. Na kartach Widzialne i niewidzialne (w notatkach roboczych)
Merleau-Ponty inspirowany stwierdzeniem, że Człowiek ma swoją stronę duchową,
pisze: „Dusza myśli bezustannie, to w niej jest własnością bycia w jakimś stanie, nie
może ona nie myśleć, ponieważ otwarte zostało pewne pole, w które wpisuje się zaw-
sze coś lub nieobecność czegoś”. Metafora Niewidzialnego naniesiona na problem cza-
su demaskuje prawdę, że jak stwierdza Merleau-Ponty, „to nie ja jestem tym, który
każe mi myśleć, tak jak nie jestem tym, kto każe bić mojemu sercu”. M. M e r -
l e a u - P o n t y: Widzialne i niewidzialne..., s. 222. Podążając tą drogą, wychodząc
od problemu świata przeżywanego, Merleau-Ponty inicjuje w swych ostatnich zapi-
skach projekt przejścia od filozofii przeżycia do filozofii naszego prafundowania. Zob.
ibidem.

53 Por. M. M e r l e a u - P o n t y: Signes. Paris 1967 (1. wyd. — 1960), s. 22—23,
28. Cyt. za: J. M i g a s i ń s k i: Merleau-Ponty Maurice..., s. 84.

54 Warto przytoczyć trafny opis komentatora: „Jest to ciągła kolista oscylacja po-
między aktywnością a biernością, pomiędzy teraźniejszością a przeszłością, tworząca
z cielesności strukturę »porowatą«, inaczej mówiąc, przenikanie się duchowości i cie-
lesności”. Zob. J. M i g a s i ń s k i: Merleau-Ponty Maurice..., s. 85.



świadczenia — realizuje hasło powrotu do świata przeżywanego,
właściwego obszaru filozoficznych eksploracji55. Możliwość opisu do-
świadczenia czasu, przestrzeni, własnego ciała wymaga dotarcia do
pola przeżywania, jakie odsłania się w wyniku oczyszczenia myślenia
z wszelkiej naukowej idealizacji, przy jednoczesnym zachowaniu
ostrożności przed niebezpieczeństwem zredukowania świata przeży-
wanego do tego, co pomyślane. Świat w sensie Lebenswelt przejawia
się w postaci bezpośrednio przeżywanych przez podmiot nieprzedmio-
towych fenomenów, to znaczy różnorakich, mających dialektyczny
charakter aspektów bytu. Dlatego też doświadczenie, które zgłębić
ma fenomenolog, może zostać uchwycone w momencie, w którym nie
zostaje ono jeszcze poddane intelektualnym modyfikacjom czy ideali-
zacyjnym mechanizmom.

Na skutek zrodzonego w wyniku naukowych operacji dualizmu fi-
zyki i bytu, pomiędzy biologią w sensie nauki a „bytem życia” za-
pomniana została możliwość „przejścia od bytu w sobie, do bytu Le-
benswelt”56. „Tym samym należałoby w zasadzie odkryć — pisze
Merleau-Ponty — historię organiczną pod historycznością”57. „Feno-
menologia, jaką przedstawił — pisze o filozofii Merleau-Ponty’ego
V. Descombes — byłaby zarysem opisu fundamentu historii w sensie
ludzkiej egzystencji we wszelkich przejawach [...]”58. Realizując hasło
powrotu do świata przeżywanego, francuski filozof chce dotrzeć do
pierwotnej historii (pierwotnej dziejowości), którą rozumie jako histo-
ryczność, źródłowość prawdy. W świetle takiego rozumienia Lebens-
welt jest źródłem prawdy, jednością bytu i sensu, której nigdy nie da
się wyczerpać.

Merleau-Ponty rozbudowuje zarazem Husserlowskie przekonanie
o posiadaniu przez ludzkie ciała duchowej strony. Kreśli zamysł stwo-
rzenia estezjologii — koncepcji duszy (w sensie międzycielesnym).
Proces stawania się podmiotem zależy od przeżytych znaczeń oraz od
uczestnictwa w źródłowości sensu w historii, ponieważ korzenie egzy-
stencji nie są dane z góry raz na zawsze. Dlatego też celem ontologii,
jaką zarysowuje w notatkach roboczych, jest odnalezienie Logosu Le-
benswelt na drodze obiektywizacji lingwistyki. Zdaniem autora Wi-
dzialnego i niewidzialnego, nie ma możliwości zrozumienia świata
bez pośrednictwa języka, ponieważ nie da się oddzielić dokonań prze-
żywania od myślenia. W tym kontekście na kartach Widzialnego
i niewidzialnego Merleau-Ponty odsłania istotę związku pomiędzy

Agnieszka Wesołowska: Problem Lebenswelt w świetle... 145

55 Por. ibidem, s. 88.
56 M. M e r l e a u - P o n t y: Widzialne i niewidzialne..., s. 172.
57 Ibidem.
58 Zob. V. D e s c o m b e s: To samo i inne..., s. 71.

10 — „Folia Philosophica”



światem przeżywanym i kulturą. Aby bowiem zrozumieć genezę zna-
czenia, które warunkuje kulturę, należy odrzucić wszelki dany z góry
sens i cofnąć się do źródłowego Logosu przedobiektywnego świata,
Logosu świata przeżywanego, z którego wyłania się dopiero w relacji
z ludzkim doświadczeniem wszelki sens i wszelki dyskurs. Filozofia,
szeroko pojęta kultura oraz historia mają sprostać potrzebie ponow-
nego przemyślenia znaczenia Logosu. Ponieważ mowa uczestniczy
w porządku Lebenswelt, przeto język jest sposobem artykulacji i prze-
chowywania sensu, którego siłę porządkującą stanowi źródłowy Lo-
gos jako początek wszelkiego przejawiania się świata. Podejmując na-
mysł nad rozbitym przez Logos Zachodu związkiem myśli i mowy
(żywiąc przy tym przekonanie o wspólnym uczestnictwie mowy
i ciała w porządku Lebenswelt), Merleau-Ponty restytuuje i odbudo-
wuje go w nowych kategoriach. Ujmuje zarazem fenomen jako coś
różnorodnego i nieustannie podlegającego zmianie oraz przyjmuje, że
fenomenologia jest projektem opisu ludzkiej egzystencji. W ramach
takiego ujęcia zakorzeniony w Logosie Lebenswelt staje się uniwer-
salną płaszczyzną źródłowo doświadczanego sensu, nierelatywnym
punktem odniesienia subiektywno-relatywnych podmiotów, z którego
czerpie prawomocność wszelka nauka.

Lebenswelt w ujęciu Husserla i Merleau-Ponty’ego

W rozprawach na temat świata przeżywanego przyjmuje się, że
zarysowana w Husserlowskim Kryzysie nauk europejskich nowa per-
spektywa stanowi motyw inspirujący Merleau-Ponty’ego59. O ile jed-
nak dla Husserla świat przeżywany jest danym z góry, w nastawieniu
naturalnym przedobiektywnym światem doświadczenia, który osta-
tecznie wymaga odniesienia do subiektywności transcendentalnej,
a właściwie intersubiektywności transcendentalnej, o tyle w ujęciu
Merleau-Ponty’ego jest on światem źródłowo doświadczanym przez in-
tencjonalną cielesność. Cielesność umożliwia artykulację mowy
uczestniczącej w Lebenswelt. W fenomenologii Husserla w naiwnym

146 Ontologia i epistemologia

59 Zob. przypis tłumacza w: E. H u s s e r l: O pochodzeniu geometrii..., s. 9. Por.
także J. R o l e w s k i: Rozum, nauka, świat przeżywany. Studium filozofii późnego
Husserla. Toruń 1999, s. 17, przypis 34.



nastawieniu dany jest świat, który rozumieć należy jako „ogół przed-
miotów faktycznego doświadczenia i jego faktyczny horyzont”60. Re-
dukcja fenomenologiczna, stanowiąca odwrót od nastawienia natural-
nego, odsuwa ów świat na drugi plan, eksponując tym samym
konstytuującą go świadomość transcendentalną. Merleau-Ponty do-
chodzi jednak do wniosku, że „w miarę jak dojrzewa myśl Husserla,
konstytucja, będąca projektem intelektualnego zawłaszczenia świata,
staje się coraz bardziej narzędziem odsłaniania tej strony rzeczy, któ-
rej nie ukonstytuowaliśmy”61. Rozwijając tę myśl, autor Fenomenolo-
gii percepcji pisze, że „chodzi tylko o dorównanie refleksją temu, co
robimy całkiem naturalnie, przechodząc od jednego do drugiego na-
stawienia, o opisanie przemian w ujęciach intencjonalnych, opisanie
odmian doświadczenia, istotowych związków pomiędzy zespołami
konstytuujących mnogości, które ukażą bytowe różnice pomiędzy ele-
mentami ukonstytuowanymi”62. Biorąc pod uwagę fakt, że francuski
przedstawiciel fenomenologii odrzuca Husserlowski ogląd istoty i re-
dukcję fenomenologiczną jako te elementy metody fenomenologicznej,
w których ramach wszelkie zaangażowanie człowieka w świat zostaje
zawieszone, zasadnym jest twierdzić, że fenomenologiczny postulat
powrotu do świata przeżywanego zyskuje w jego filozofii wymiar mię-
dzyludzki, personalistyczny, a zarazem egzystencjalny63, w związku
z czym Lebenswelt staje się światem par excellence ludzkim, światem
żyjącego w nim człowieka.

Husserlowskiej idei konstytucji świata w świadomości, a zarazem
rozumieniu świata przeżywanego jako sfery danej w nastawieniu na-
turalnym przeciwstawia Merleau-Ponty nastawienie metafilozoficzne,
wyrażające się w poszukiwaniu najbardziej surowej, sensotwórczej
warstwy doświadczenia bytu uniwersalnego, będącego „niestematyzo-
wanym Lebenswelt”. O ile zatem w rozumieniu Husserla świat prze-
żywany jest przedobiektywnym, uniwersalnym oraz intersubiektyw-
nym światem danym w bezpośrednim doświadczeniu, odsyłającym do
subiektywności transcendentalnej, o tyle w ujęciu Merleau-Ponty’ego
Lebenswelt stanowi prerefleksyjną, niestematyzowaną, najgłębszą

Agnieszka Wesołowska: Problem Lebenswelt w świetle... 147

60 Por. Słownik terminów i pojęć filozoficznych. Red. A. P o d s i a d. Warszawa
2001, s. 866.

61 M. M e r l e a u - P o n t y: Filozof i jego cień..., s. 191.
62 Ibidem, s. 189.
63 W tym kontekście Merleau-Ponty pisze następująco: „Nie żyjemy w sposób na-

turalny w świecie blosse Sachen. Przed jakąkolwiek refleksją, w rozmowie, w używa-
niu życia zachowujemy »nastawienie personalistyczne«, którego naturalizm nie może
właściwie ująć, a w którym rzeczy są dla nas nie przyrodą w sobie, lecz »naszym oto-
czeniem«”. Ibidem, s. 166.

10*



w sensie źródłowości warstwę doświadczenia. Husserl, podejmując
problem kontaktu ze światem (problem dostępu), odsłania uprzywile-
jowaną pozycję świadomości. Merleau-Ponty natomiast przypisuje
ciału funkcję pośredniczącą między ludzką egzystencją i światem,
ciału, które jest z jednej strony podmiotem („rzeczą czującą”),
a z drugiej — przedmiotem w świecie. „Moje ciało — pisze — musi
samo zazębiać się ze światem widzialnym”64. Ciało warunkuje przejś-
cie od rzeczy solipsystycznej do intersubiektywnej, ponieważ w meta-
fizyce intercielesności „rzeczy nie byłyby na prawdę bytami, gdybym
nie wiedział, że są widziane przez innych”65.

Warto rozpatrzyć również cel powrotu do Lebenswelt. Dla Husser-
la powrót do intersubiektywnego świata przeżywanego ma na celu
odsłonięcie genezy sensu, ugruntowanie na jego podstawie nauki
obiektywnej oraz przywrócenie prawidłowej dla kondycji kultury rów-
nowagi w kwestii stosunku przyrody i ducha. Natomiast w ujęciu
Merleau-Ponty’ego namysł nad problemem Lebenswelt służy odsłonię-
ciu źródłowego podłoża sensu, jaki stanowi wspólną płaszczyznę, dzię-
ki której możliwa jest międzypodmiotowa komunikacja oraz współ-
rozumienie. Warto przy tym nadmienić, że zarówno Husserl, jak
i Merleau-Ponty uznają prymat sensotwórczego doświadczenia nad
poznaniem.

Mimo to, że Husserl umiejscawia kontakt ze światem w samym
sercu bytu świadomości66, to jednak w ostatniej fazie swej filozoficz-
nej twórczości uznaje, że obiektywność i racjonalność zakorzenione są
w codzienności, w konkretności przeżywanego świata. A zatem dana
nam jest zagadkowa, przedrefleksyjna wiedza, która pozostaje
uprzednia względem wszelkiego poznania bytu, odsłania możliwość
istnienia wspólnego, mającego aprioryczną, ahistoryczną strukturę
świata. Zainspirowany myślą późnego Husserla, Merleau-Ponty okre-
śla w swym ostatnim dziele Lebenswelt nawet jako pewnego rodzaju
„natręctwo”67. Co więcej, w myśli francuskiego filozofa następuje za-
cieśnienie relacji podmiotu ze światem źródłowo doświadczanym,
w którym partycypuje nie tylko ciało, ale także mowa68. Mowa pozo-

148 Ontologia i epistemologia

64 Ibidem, s. 170.
65 Por. ibidem, s. 173.
66 E. L é v i n a s: Teoria intuicji w fenomenologii Husserla. Tłum. P. M r ó w -

c z y ń s k i. W: Fenomenologia francuska..., s. 109.
67 Por. M. M e r l e a u - P o n t y: Widzialne i niewidzialne..., s. 175.
68 „Jako niestematyzowany jest on [Lebenswelt — A.W.] w pewnym sensie zawar-

ty w samych wypowiedziach, które go opisują: bowiem wypowiedzi jako takie ze swej
strony osadzają się w Lebenswelt, są przez nią »zagarniane« i będą raczej do niej
przynależne, niż miałyby ją ujmować — są już w nią włączone, jako że zakładają
wszelką Selbstverständlichkeit [...]”. Zob. ibidem.



staje zawsze, w pojmowaniu Merleau-Ponty’ego, in statu nascendi.
Aby zrozumieć kulturę na nowo, należy odrzucić wszelki dany z góry
sens i cofnąć się do tego, co prerefleksyjne, do nierelatywnej podsta-
wy, która ujawnia się w relacji z ludzkim doświadczeniem. Dopiero
po odsłonięciu źródłowego kontaktu człowieka ze światem możliwe
stanie się uchwycenie jedności rzeczy, kryjącej się za różnorodnością
jej przejawów. Tym, co konstruuje porządek z chaosu przejawów, co
warunkuje jedność rzeczy, jest Logos Lebenswelt, będący regułą, za-
sadą (arché) wszystkiego oraz nieskończoną podstawą rozumienia.

Merleau-Ponty, który krytykuje uroszczenia idealizmu transcen-
dentalnego, idzie znacznie dalej niż Husserl. Próbując dowieść jedno-
ści bytu i sensu, odnajduje zaczątek inteligibilności w zmysłowości.
Zgodnie z jego stanowiskiem poziom transcendentalny osiąga się od
strony elementarnych przeżyć, „od wewnątrz”69. Punkt wyjścia stano-
wi źródłowe doświadczenie, przeżycie. Zakorzeniony w źródłowym
Logosie, Lebenswelt umożliwia uporządkowanie chaosu przejawów.
W związku z tym opis zachodzących pomiędzy wertykalnymi wymia-
rami bytu (świata) przemian to wyzwanie, jakie stawia filozofii rze-
czywistość, którą ogarnąć chce ludzkie oko i umysł. Warto przy tym
pamiętać, iż Lebenswelt pozostaje w ujęciu Merleau-Ponty’ego za-
gadką.

Podsumowując: w ramach projektowanej w Widzialnym i niewi-
dzialnym filozofii Merleau-Ponty przyjmuje, po pierwsze, koncepcję
ciała jako bytu o dwóch obliczach, pełniącego funkcję pośredniczącą
między podmiotem a światem; po drugie, świat przeżywany jako
strukturę ahistoryczną (dziejową), która jako początek, źródło sensu
jest zarazem czymś zawsze teraźniejszym, a tym samym zorientowa-
nym na to, co przyszłe; po trzecie, oczywistość wspólnego dla wszyst-
kich podmiotów, jednego, danego w doświadczeniu świata, będącego
wspólną podstawą sensu i międzypodmiotowego (po)rozumienia; po
czwarte, prymat sensotwórczego doświadczenia nad poznaniem;
wreszcie, po piąte, pierwszeństwo przedobiektywnego świata przeży-
wanego, który dopiero nadaje znaczenie i sens powstałym na skutek
jego idealizacji rezultatom nauk.

W ramach konkluzji warto zaakcentować wkład myślowy Merleau-
-Ponty’ego we współczesną myśl filozoficzną. Jak wskazują ko-
mentatorzy, nowa metafizyka Merleau-Ponty’ego wraz ze swymi
przejawami: rehabilitacją zmysłowości, zwrotem ku estetyce, anty-
esencjalizmem oraz krytyką tradycyjnego racjonalizmu i filozofii re-
fleksji — uwyraźnia się w takich prądach filozofii współczesnej, jak

Agnieszka Wesołowska: Problem Lebenswelt w świetle... 149

69 Por. J. M i g a s i ń s k i: Metafizyka intercielesności..., s. 173.



postmodernizm i dekonstrukcjonizm70. Należy również podkreślić, że
znaczącym wkładem jego myśli, który przyczynił się do pogłębienia
problemu Lebenswelt, jest przekonanie o możliwości opisania przed-
refleksyjnej sfery w kategoriach negatywnych, bądź też innych niż fi-
lozoficzne71. Lektura Widzialnego i niewidzialnego odsłania najgłęb-
sze przekonanie francuskiego myśliciela, że konstrukcja myślowa
„przeżywany świat bez człowieka” byłaby sprzeczna. Bo istnieć — jak
pisze Merleau-Ponty, który dogłębnie zrozumiał Husserlowski pry-
mat widzenia (naoczności) nad poznaniem — to być w świecie72.

Agnieszka Wesołowska

The problem of Lebenswelt
in Maurice Marleau-Ponty’s late philosophy

S u m m a r y

In this paper I focus on the Merleau-Ponty’s conception of Lebenswelt. Derived
from Husserl this conception appears to be the core problem of Merleau-Ponty’s late
philosophy, especially in his The visible and the invisible. Here I focus on the prob-
lem of the correlation of Lebenswelt and existence. While dealing with the idea of
Lebenswelt Merleau-Ponty works out the categories of his philosophy, such as the
conception of body taken as chiasm or the potentiality of diversity, and the vertical
perspective of being in the world. All these issues, as seen in The visible and invisi-
ble, are connected with the conception of Lebenswelt. In the paper the originality of
Merleau-Ponty’s philosophy is pointed out. In his attempts for trying to consolidate
the world in its inseparable unity with the existence, he reveals the source character
of man’s relation with Lebenswelt that is with the world in which both body and
speech take part.

150 Ontologia i epistemologia

70 Zob. J. M i g a s i ń s k i: Merleau-Ponty Maurice..., s. 93. Co więcej, jak wska-
zuje J. Migasiński: „Nie ma na to dowodów bezpośrednich, ale właśnie ruch myśli
Merleau-Ponty’ego, zrywający z bagażem filozofii »podmiotu« antycypuje (i zapewne
katalizuje) takie procesy w całych obszarach humanistyki francuskiej, jakie ujawniły
się podczas zasadniczego przełomu dokonującego się w niej w latach sześćdziesią-
tych”. Ibidem, s. 92.

71 Por. ibidem, s. 22.
72 M. M e r l e a u - P o n t y: Fenomenologia percepcji..., s. 383.



Agnieszka Wesołowska

Das Problem der Lebenswelt angesichts
der späten Philosophie von Maurice Merleau-Ponty

Z u s a m m e n f a s s u n g

Zum Gegenstand des vorliegenden Artikels wird die Idee der Lebenswelt. Die als
Husserls Erbe betrachtete Idee ist das Hauptthema des letzten Werkes von Mer-
leau-Ponty Sichtbares und unsichtbares. Die Verfasserin versteht die in der späten
Merleau-Pontys Philosophie erscheinende Lebenswelt als eine Wechselwirkung zwi-
schen der erlebten Welt und der Existenz. Das oben genannte Problem ergründend,
versucht Merleau-Ponty die Kategorien seiner eigenen Philosophie auszuarbeiten.
Dazu gehören u. a. die Idee des Körpers (Daseins) als Chiasmen oder als eine
Differenzierungsmöglichkeit, oder auch die vertikale Perspektive des Lebens in der
Welt. Merleau-Ponty vertritt die Meinung, dass diese Kategorien mit dem Problem
der Lebenswelt verbunden sind. Die Verfasserin hält die Idee des französischen Phi-
losophen für merkwürdig. Merleau-Ponty bemüht sich zwar, die Welt im Rahmen
der unlösbaren Einheit mit der Existenz einzuordnen und dadurch den Urcharakter
der menschlichen Relationen mit der erlebten Welt, an der nicht nur der Körper,
sondern auch die Sprache beteiligt sind, zu enthüllen.

Agnieszka Wesołowska: Problem Lebenswelt w świetle... 151




