
Piotr Łaciak

Eugena Finka
rozumienie Ja transcendentalnego

Słowa klucze: Eugen Fink, Edmund Husserl, fenomenologia, Ja, redukcja fenome-
nologiczna, anonimowość

Wprowadzenie

Niniejszy tekst jest poświęcony wczesnej fazie filozofii Eugena
Finka (1905—1975), ucznia i asystenta Edmunda Husserla. Fink roz-
począł swą karierę filozoficzną od analiz ściśle fenomenologicznych,
analiz, które zaowocowały rozprawami stanowiącymi nie tyle komen-
tarz do transcendentalnej fenomenologii, ile rozwinięcie i dopełnienie
jej podstawowych wątków. To właśnie dzięki tym rozprawom Fink zy-
skał światowy rozgłos, stając się najbardziej reprezentatywnym
przedstawicielem fenomenologii transcendentalnej. Późniejsze teksty
Finka, w których odchodzi od fenomenologii, rozwijając własną filozo-
fię, są obecnie również przedmiotem zainteresowań, o czym świadczy
sam zamysł wydania dzieł zbiorowych ucznia Husserla1. W niniej-
szym artykule filozofia zawarta w tych tekstach nie będzie poddana
analizie, a myśl Finka zostanie przedstawiona jedynie w aspekcie

1 Zob. D. B ę b e n: Fink i jego dzieło. W związku z planem wydania dzieł
wszystkich Eugena Finka. „Fenomenologia” 2009, nr 7, s. 121—124.



przyjętej przezeń wykładni Ja transcendentalnego, wykładni, która
wnosi znaczący wkład w badania nad fenomenologią transcenden-
talną.

W słynnym tekście, opublikowanym pierwotnie w „Kant-Studien”
w 1933 roku, pt. Die phänomenologische Philosophie Edmund Hus-
serls in der gegenwärtigen Kritik Fink rozróżnia trzy Ja: Ja natural-
ne (uwięzione w świecie), Ja transcendentalne, które konstytuuje
świat, i Ja fenomenologizujące w sensie transcendentalnego obserwa-
tora, który spełnia epoché, ale nie uczestniczy w konstytucji świata2.
Sam Husserl zaakceptował owo rozróżnienie, pisząc w przedmowie do
rozprawy wprost: „[...] nie ma w niej zdania, którego nie mógłbym
w całości przyjąć za własne i uznać wyraźnie za moje własne przeko-
nanie”3. Dokonane przez Finka we wspomnianej rozprawie rozróżnie-
nie trzech Ja stanowi motyw przewodni analiz zawartych w innym
jego dziele, a mianowicie w VI Medytacji kartezjańskiej4. Te dwa tek-
sty niemieckiego filozofa pozostają z sobą w ścisłym związku, nie tyl-
ko problemowym, ale również czasowym. Historia powstania VI Me-
dytacji kartezjańskiej jest związana z zaplanowanym przez samego
Husserla niemieckim wydaniem Medytacji kartezjańskich, które uka-
zały się pierwotnie w 1931 roku w języku francuskim, a wydanie to
miało być ponownym opracowaniem i rozszerzeniem francuskiego
pierwowzoru. Redakcją niemieckiego wydania Medytacji... zajął się
Fink, będący w tym czasie asystentem Husserla i w ramach tej re-
dakcji powstała w 1932 roku VI Medytacja kartezjańska5. Husserl
uważnie studiował rozprawę Finka, czyniąc do niej liczne adnotacje,
przy czym do opublikowania planowanej przez obu filozofów rozsze-
rzonej wersji Medytacji kartezjańskich nie doszło. Po wojnie Fink ha-
bilitował się na podstawie VI Medytacji kartezjańskiej, która została

206 Ontologia i epistemologia

2 Zob. E. F i n k: Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls in der
gegenwärtigen Kritik. In: I d e m: Studien zur Phänomenologie 1930—1939. Den
Haag 1966, s. 121—122.

3 E. H u s s e r l: Vorwort. In: E. F i n k: Die phänomenologische Philosophie
Edmund Husserls..., s. VIII. Brak adnotacji o tłumaczu oznacza, że tłumaczenie po-
chodzi od autora artykułu.

4 Zob. E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzen-
dentalen Methodenlehre. Texte aus dem Nachlass Eugen Finks (1932) mit Anmer-
kungen und Beilagen aus dem Nachlass Edmund Husserls (1933/34). Hrsg. von
H. E b e l i n g, J. H o l l, G. van K e r c k h o v e n. In: Husserliana — Dokumente.
Bd. 2/1. Dordrecht—Boston—London 1988, s. 43—46.

5 Na temat historii powstania VI Medytacji kartezjańskiej zob. S. I J s s e l i n g:
Vorwort: In: E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. VII—XII; G. van K e r c k -
h o v e n: Mundanisierung und Individuation bei Edmund Husserl und Eugen Fink.
Die sechste Cartesianische Meditation und ihr „Einsatz”. Würzburg 2003, s. 13.



wydana dopiero po jego śmierci w 1988 roku, w drugim tomie serii
Husserliana — Dokumente.

W VI Medytacji kartezjańskiej Fink stwierdza, że twórca fenome-
nologii mocno akcentował różnicę między konstytuującym a fenome-
nologizującym Ja6. Świadczą o tym uwagi i adnotacje Husserla do
rozprawy Finka, aczkolwiek sam Husserl nie posługiwał się tym roz-
różnieniem w swych tekstach. Fink dokonuje rozróżnienia między Ja
transcendentalno-konstytuującym i Ja transcendentalno-fenomenolo-
gizującym w związku z trudnościami związanymi z rozumieniem
Husserlowskiej redukcji transcendentalnej. Trudności te można sfor-
mułować w postaci kilku pytań: Czy redukcja w sensie wyłączenia
tezy naturalnego nastawienia oznacza zawężenie, czy też rozszerze-
nie pola tematycznego? Jak należy rozumieć relację zachodzącą mię-
dzy redukcją i refleksją transcendentalną? Czy redukcję spełnia na-
turalne (ludzkie) Ja, czy też Ja transcendentalne? Jeżeli redukcji
dokonuje Ja transcendentalne, to czy można utożsamić Ja konstytu-
ujące świat z Ja fenomenologizującym? Co oznacza teza Husserla, „że
naturalne obiektywne życie w świecie jest tylko szczególnym sposo-
bem transcendentalnego życia stale konstytuującego świat”7?

Ja naturalne a Ja transcendentalno-konstytuujące

Fink wychodzi od Husserlowskiego rozumienia redukcji jako wy-
łączenia uniwersalnej wiary w istnienie świata, to znaczy tezy natu-
ralnego nastawienia. To, co podlega redukcji, czyli teza naturalnego
nastawienia, stanowi nietematyczne założenie, to jest założenie —
żeby odwołać się do samego Husserla, którego wykładnię przyjmuje
Fink — nie w znaczeniu przesłanki, lecz „ogólnego sensu naturalnego
życia”, sensu, który tkwi w każdym konkretnym akcie tego życia, acz-
kolwiek pozostaje nieuwyraźniony8. W naturalnym doświadczeniu byt

Piotr Łaciak: Eugena Finka rozumienie Ja transcendentalnego 207

6 Zob. E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 183.
7 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzen-

dentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie.
Hrsg. von W. B i e m e l. In: Husserliana — Edmund Husserl. Gesammelte Werke.
Bd. 6. Den Haag 1962, s. 179.

8 Zob. E. H u s s e r l: Erste Philosophie (1923/24). Teil 1: Kritische Ideenge-
schichte. Hrsg. von R. B o e h m. In: Husserliana — Edmund Husserl. Gesammelte
Werke. Bd. 7. Den Haag 1956, s. 246 (przypis).



świata jest stale założony, ponieważ świat dla doświadczającego pod-
miotu jest zawsze już zastawany, stale obecny. To założenie okazuje
się — komentuje Fink — „powszechnie przyjętym, chociaż stale, żeby
tak powiedzieć, zapomnianym charakterem podstawowym doświad-
czenia świata”9. „Generalna teza — czytamy w innym miejscu — jest
[...] uznaniem, którego nie spełniamy otwarcie i wyraźnie, lecz w za-
pomnieniu”10. To zapomnienie autor VI Medytacji kartezjańskiej na-
zywa za Husserlem a n o n i m o w o ś c i ą. Anonimowość stanowi
tym samym modus, w jaki spełniamy tezę naturalnego nastawienia.
Sama teza naturalnego nastawienia stanowi zatem nieuświadomio-
ne, samozrozumiałe uznanie w bycie, zawsze już skrycie założone we
w s z e l k i m naszym naturalnym doświadczeniu. Generalna teza
nie jest jednym z wielu doświadczeń, lecz stanowi uniwersalną aper-
cepcję świata, przenikającą całe nasze intencjonalne życie, apercepcję
stałą, która zawsze pozostaje przy zmianie jednostkowych apercepcji,
czy nawet uchyleniu poszczególnych uznań w bycie11.

To właśnie anonimowy sposób spełniania tezy sprawia, że nie roz-
poznajemy tezy jako konstytuującego dokonania świadomości, to zna-
czy jako przeżycia, od którego zależy ważność naszego ujęcia świata,
nie rozpoznajmy subiektywności, będącej podmiotem uniwersalnej
apercepcji świata. W konsekwencji świat, czyli to, co stanowi korelat
tej apercepcji, nie jawi się jako fenomen, lecz jako zastawany, wstęp-
nie dany, jako stała podstawa obowiązywania12. Anonimowość aper-
cepcji świata implikuje tym samym, że dla naturalnego nastawienia
charakterystyczne jest uwięzienie w świecie13: samo Ja, spełniając
bezrefleksyjnie tezę naturalnego nastawienia, zatraca się w świecie,
wyobcowuje się, zapomina o sobie. To zapomnienie Ja o sobie samym
oznacza jego samozapomnienie — subiektywność spełniająca uniwer-
salną apercepcję świata apercypuje zarazem siebie w tym spełnieniu
jako byt istniejący w świecie, jako człowieka, nie rozpoznając ograni-
czeń, jakie płyną z naturalnego nastawienia. Ja jest uwięzione
w świecie, dopóki rozumie swój własny byt jako byt w świecie i pozo-

208 Ontologia i epistemologia

9 E. F i n k: Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der Un-
wirklichkeit. In: I d e m: Studien zur Phänomenologie 1930—1939..., s. 12.

10 E. F i n k: Philosophie als Überwindung der „Naivität”. In: I d e m: Nähe und
Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze. Hrsg. von F.-A. S c h w a r z.
München 2004, s. 103.

11 Zob. E. F i n k: Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls...,
s. 114—115.

12 Zob. ibidem, s. 115—118.
13 Zob. E. F i n k: Philosophie als Überwindung der „Naivität”..., s. 107—108;

I d e m: Edmund Husserl. In: I d e m: Nähe und Distanz..., s. 89.



staje ślepe na zachodzące w sobie intencjonalne procesy, które dopro-
wadziły do ukonstytuowania sensu wszelkich światowych tworów14.
Konkludując, świadomość anonimowo spełniająca swe konstytuujące
dokonania zapomina o sobie samej, nie rozpoznając tych dokonań,
ulegając tym samym zakryciu przez to, co sama konstytuuje, to zna-
czy przez świat i istniejące w nim ludzkie Ja.

Tym, co w postawie naturalnej ulega zakryciu, jest zatem konsty-
tuujący charakter mojej subiektywności, a sama subiektywność, kon-
stytuując wszystko, co światowe, nie może należeć do świata i zyskuje
sens transcendentalny, przy czym w naturalnym nastawieniu nie
można rozpoznać tego sensu. Żyjący zatem w naturalnym nastawie-
niu człowiek „nosi” w sobie transcendentalno-konstytuujące Ja, ale
o tym nie wie. Rozróżnienie między Ja naturalnym i Ja transcenden-
talno-konstytuującym nie jest więc rozdzieleniem tych Ja, impli-
kującym separację, lecz ma ukazać ich wzajemne odniesienie. W fe-
nomenologii nie dochodzi do ontologicznego podwojenia Ja, które
oznaczałoby, że obok Ja empirycznego (światowego) istnieje jako dru-
ga sfera bytu Ja ponadświatowe, transcendentalne, ponieważ ludzkie
Ja, podobnie jak wszystko, co światowe, jest rezultatem konstytucyj-
nych dokonań życia transcendentalnego i jako takie nie istnieje poza
tym życiem. Od konstytucji świata bowiem nieodłączna jest konstytu-
cja człowieka: „[...] konstytuujące Ja — pisze Fink — uświatawia się
przez własne aktywne dokonania konstytucji”, to znaczy podlega
stałej samoobiektywizacji (Selbstobjektivation), samouświatowieniu
(Selbstverweltlichung) w postaci człowieka, ulegając zarazem zakry-
ciu przez swą ukonstytuowaną światową samoapercepcję (Selbstap-
perzeption) i tym samym skrywając się za związkami bytowymi, któ-
re samo konstytuuje15. W ten sposób życie konstytuujące sens zostaje
zakryte intencjonalnym rezultatem własnego dokonania, jakim jest
ludzkie Ja16. Innymi słowy, podmiot, konstytuując anonimowo (w mo-
dus samozapomnienia) świat, uświatawia się w postaci człowieka,
ulega zarazem zaślepieniu, jakie płynie z takiego sposobu transcen-
dentalnej konstytucji: nie widzi, że w swym człowieczeństwie „nosi”
transcendentalną subiektywność, że jego człowieczeństwo stanowi sa-
moobiektywizację tej subiektywności. Fink, objaśniając taki modus
konstytucji świata, dochodzi do wniosku, że anonimowość w sensie
samozapomnienia transcendentalnego życia, w sensie jego bycia

Piotr Łaciak: Eugena Finka rozumienie Ja transcendentalnego 209

14 Zob. E. F i n k: Edmund Husserl..., s. 89.
15 E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 119.
16 Zob. E. F i n k: Edmund Husserl..., s. 89.



w sobie określa sposób istnienia subiektywności konstytuującej świat
w naturalnym nastawieniu17.

Aby odsłonić konstytuujące dokonania świadomości, musimy wyjść
od świata naturalnego nastawienia, cofając się do transcendentalnej
subiektywności, w której ten świat został ukonstytuowany. Fenome-
nologiczna analiza ma tym samym charakter regresywny, a jej celem
jest transcendentalne wyjaśnienie już gotowego, ukonstytuowanego
świata. Dlatego musi ona przechodzić od przedmiotów do królestwa
subiektywnych dokonań, w których przedmioty te dochodzą do kon-
stytucji18. To cofnięcie się do konstytuującego źródła umożliwia feno-
menologiczna redukcja, która polega na wyłączeniu tezy naturalnego
nastawienia. Ponieważ teza stanowi nietematyczne, anonimowe za-
łożenie tkwiące we wszelkim naturalnym doświadczeniu, przeto re-
dukcja nie jest — zdaniem Finka — wyłączeniem już rozpoznanego
przeświadczenia o istnieniu świata, lecz odkryciem tezy, „odkryciem
świata jako transcendentalnego dogmatu”19.

Nastawienie naturalne jest przeniknięte anonimowo spełnianym
przez Ja przeświadczeniem o istnieniu świata i taki sposób spełnia-
nia przeświadczenia sprawia, ż e ś w i a t j e s t w t y m n a s t a -
w i e n i u u ś w i a d a m i a n y j a k o n i e z a l e ż n y o d w s z e l -
k i e g o u ś w i a d a m i a n i a, jako już zastany, wstępnie dany.
W konsekwencji, pozostając w naturalnym nastawieniu u ś w i a d a -
m i a m y s o b i e ś w i a t, c h o ć z a r a z e m z a p o m i n a m y
o s a m y m u ś w i a d o m i e n i u, nie poddając go refleksji, i wyra-
zem tego zapomnienia jest obiektywistyczna interpretacja świata
jako bytu w sobie, to znaczy przekonanie — żeby odwołać się do Hus-
serla — że świat „jest tym, czym jest w sobie i dla siebie, bez wzglę-
du na to, czy żyjemy, czy umrzemy, czy go poznajemy, czy nie po-
znajemy”20. Natomiast w spełnieniu fenomenologicznej redukcji,
odsłaniającej tezę, byt świata jawi się tak, jak jest uświadamiany,
z wyłączeniem wszystkiego, co transcenduje przebieg świadomości, to
znaczy jawi się jako to, co uznane w tezie, jako korelat tezy, jako fe-
nomen21. Człowiek jako a p e r c y p o w a n y twór ważności (Ja natu-
ralne) podlega wprawdzie wyłączeniu, ale teza nie znika, ponieważ
redukcja odsłania prawdziwy podmiot tezy, jakim jest a p e r c y -
p u j ą c a (transcendentalna) subiektywność, dla której świat wraz

210 Ontologia i epistemologia

17 Zob. E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 148—149.
18 Zob. E. F i n k: Vergegenwärtigung und Bild..., s. 17.
19 E. F i n k: Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls..., s. 116.
20 E. H u s s e r l: Erste Philosophie (1923/24)..., s. 245.
21 Zob. E. F i n k: Philosophie als Überwindung der „Naivität”..., s. 104.



z wewnątrzświatowym podmiotem stanowi „uniwersum transcenden-
talnych ważności”22. Odwołajmy się do samego Husserla: „Poprzez
transcendentalną epoché dostrzegam [...], że wszystko, co istnieje
w świecie — dotyczy to również istnienia mojego jako człowieka —
jest dla mnie czymś istniejącym (Daseiendes) jedynie jako treść pew-
nej apercepcji doświadczającej w modus pewności istnienia. Jako
transcendentalne Ego jestem dokonującym tej apercepcji, przeży-
wającym ją Ja. Jest ona dzianiem się we mnie, skrywającym się co
prawda przed refleksją, dzianiem się, w którym przede wszystkim
konstytuują się dla mnie jako istniejące świat i ludzka osoba”23.
W interpretacji Finka redukcja, wyłączając wstępnie dany świat sta-
nowiący podstawę obowiązywania, jest wyłączeniem samoapercepcji
podmiotu tezy jako człowieka, wyłączeniem takiego samoujęcia tezy
świata, na którego mocy Ja apercypuje samo siebie jako byt w świe-
cie, wyłączeniem odsłaniającym właściwy podmiot apercepcji, jakim
jest Ja transcendentalne, w którym konstytuuje się zarówno świat,
jak i istniejący w świecie człowiek24.

W kwestii redukcji nasuwają się dalsze pytania: Czy jest możliwe
spełnienie redukcji w naturalnym nastawieniu? Czy redukcji dokonu-
je uwięzione w świecie ludzkie Ja, czy też zakryte w postawie natu-
ralnej Ja transcendentalne? Bez wątpienia, sytuacja początku filozo-
fii jest paradoksalna, jeżeli próbuje się ją wyjaśnić w ramach
nastawienia naturalnego. Autor VI Medytacji kartezjańskiej zwraca
uwagę na to, że w nastawieniu naturalnym problem filozofii jest nie-
znany, i to nie tylko faktycznie, ale również co do możliwości: do isto-
ty bowiem naturalnego nastawienia należy uwięzienie w świecie, za-
mykające je na wymiar transcendentalny25. Fink za Husserlem
twierdzi, że redukcja jest nieumotywowana w naturalnym sensie, po-
nieważ w naturalnym nastawieniu nie można dla niej znaleźć mo-
tywu. Stąd wniosek, że „fenomenologiczna redukcja z a k ł a d a
s a m ą s i e b i e”26. W tym kontekście Fink pisze: „Redukcja musi
być nieznana, ponieważ nie może wcale wystąpić w obrębie »Natural-
nego Nastawienia«, jeśli stanowi właśnie jego zniesienie; dopiero

Piotr Łaciak: Eugena Finka rozumienie Ja transcendentalnego 211

22 Zob. E. F i n k: Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls...,
s. 116.

23 E. H u s s e r l: Fenomenologia i antropologia. Tłum. S. W a l c z e w s k a. „Ar-
chiwum Historii Filozofii i Myśli Społecznej” 1987, T. 32, s. 342.

24 Zob. E. F i n k: Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls...,
s. 116—117.

25 Zob. ibidem, s. 111.
26 E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 39; I d e m: Die phänomeno-

logische Philosophie Edmund Husserls..., s. 110.



w transcendowaniu świata sama jest rozpoznawalna w swej »trans-
cendentalnej motywacji«”27. Pojęciu motywu należy zatem nadać sens
transcendentalny, uwalniając je od naturalnych konotacji. Otóż mo-
tywem skłaniającym początkującego filozofa do przeprowadzenia
redukcji jest — zdaniem Finka — „rozbudzenie problematyczności,
która choć obecna w naturalnym nastawieniu, zasadniczo »transcen-
duje« jednak horyzont wszystkich możliwych pytań w naturalnym
nastawieniu”28. Ta problematyczność z konieczności transcenduje na-
stawienie naturalne, ponieważ świat wraz z istniejącym w nim
człowiekiem jawi się zawsze w tym nastawieniu jako zrozumiały sam
przez się. O ile jednak w naturalnym nastawieniu rozbudza się prze-
kraczająca je problematyczność, o tyle to, co dotychczas uchodziło za
samozrozumiałe, okazuje się ostatecznie niezrozumiałe, zagadkowe,
problematyczne. Innymi słowy, w samym naturalnym nastawieniu
rozbudza się tendencja do przezwyciężenia naiwności tego nastawie-
nia, tendencja, która popycha człowieka do przekroczenia swego ist-
nienia w świecie, do dokonania radykalnego namysłu nad sobą, na-
mysłu, dającego wgląd, że to, co naturalnie zrozumiałe samo przez
się, jest w istocie zakryciem transcendentalnej podstawy, w której zo-
stało ukonstytuowane. Sam Husserl w Kryzysie... w ten sposób okreś-
la sytuację początkowego fenomenologa: „Na początku fenomenolog
żyje takim paradoksem, że to, co samo przez się zrozumiałe, musi wi-
dzieć jako problematyczne, jako zagadkowe oraz że odtąd nie może
mieć żadnego innego problemu naukowego poza tym, by uniwersalną
samą przez się zrozumiałość istnienia świata — która dla niego jest
największą ze wszystkich zagadek — przemienić w zrozumiałość
[rzeczywistą]”29. Ta zagadkowość istnienia świata, rozsadzająca na-
stawienie naturalne, znamionuje sytuację początkowego fenomenolo-
ga, który uznaje to, co światowe, za problematyczne i dąży do prze-
zwyciężenia owej problematyczności. Wypływająca z naturalnego
nastawienia problematyczność, która transcenduje to nastawienie
i nie może zostać przezwyciężona w jego obrębie, jest pierwotnym
motywem fenomenologizowania. Dopiero spełnienie redukcji oznacza
pokonanie tej problematyczności30.

Dokonujący się w redukcji namysł nad sobą samym nie może być
radykalizacją ludzkiego namysłu, to znaczy nie może być osiągalną

212 Ontologia i epistemologia

27 E. F i n k: Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls..., s. 110.
28 E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 40—41.
29 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 184. Cyt. za

polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — E. H u s s e r l: Wybór pism. Tłum.
S. W a l c z e w s k a. W: K. Ś w i ę c i c k a: Husserl. Warszawa 1993, s. 188.

30 Zob. E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 39.



przez człowieka radykalnością, ponieważ „fenomenologizowanie nie
jest w o g ó l e m o ż l i w o ś c i ą c z ł o w i e k a, lecz oznacza
właśnie o d c z ł o w i e c z e n i e c z ł o w i e k a, przejście ludzkiej
egzystencji (jako uwięzionej w świecie i naiwnej samoapercepcji)
w transcendentalny podmiot”31. W spełnieniu redukcji człowiek prze-
kracza samego siebie, odczłowiecza się. Dochodzi tym samym do
przekroczenia wszelkich ludzkich możliwości. Nie można więc powie-
dzieć, że człowiek jako człowiek dokonuje redukcji, odczłowieczając
się, ponieważ wówczas podejmowałby działanie, którego nie może
zrealizować, które nie leży w zakresie jego możliwości32. Dlatego to
nie człowiek spełnia redukcję, lecz transcendentalna subiektywność
zakryta w człowieku. Precyzując określenia, można powiedzieć, że
transcendentalna subiektywność zasłonięta w swej ludzkiej samo-
obiektywizacji zaczyna fenomenologizować, uwalniając się od za-
słaniającego przebrania ludzkiego i odsłaniając ostateczną podstawę
swego życia33. Zachodzące w spełnieniu redukcji odczłowieczenie
człowieka, to znaczy jego przejście w transcendentalną podmiotowość,
oznacza więc odkrycie zakrytego w naturalnym nastawieniu trans-
cendentalnego charakteru człowieczeństwa, odkrycie procesu trans-
cendentalnej konstytucji świata. „W fenomenologicznej redukcji —
zacytujmy Finka — zachodzi »przebudzenie« transcendentalnej kon-
stytucji świata, następuje proces transcendentalnego samouprzy-
tomnienia”34. Dopiero po dokonaniu redukcji anonimowo spełniane
konstytuujące dokonania dochodzą do tematycznej świadomości. Re-
dukcja fenomenologiczna jest tym samym wydobyciem Ja transcen-
dentalnego z jego naturalnego ukrycia i jako taka może być uznawa-
na za zniesienie anonimowości transcendentalnej subiektywności.

To, co naturalne, okazuje się zatem ostatecznie problematyczne
i wymaga transcendentalnego zrozumienia, które znosi tę proble-
matyczność. Spełnienie redukcji sprowadza się do pokonania proble-
matyczności wypływającej z naturalnego nastawienia i umożliwia
stwierdzenie, że „w s z y s t k i e ludzkie działania są w istocie
t r a n s c e n d e n t a l n y m i działaniami i aktywnościami”35. W ra-
mach takiego rozumienia świat i człowiek okazują się strukturami
transcendentalnej subiektywności, która musi być rozumiana jako
konstytucyjny proces. Nie można więc powiedzieć, iż transcendental-
na subiektywność pierwotnie jest i poza tym konstytuuje świat. Su-

Piotr Łaciak: Eugena Finka rozumienie Ja transcendentalnego 213

31 Ibidem, s. 132.
32 Zob. ibidem.
33 Zob. ibidem, s. 36.
34 Ibidem, s. 15.
35 Ibidem, s. 121.



biektywność bowiem „najpierw konstytuuje się sama w konstytucyj-
nym procesie stawania się świata”, dlatego też konstytucja nie jest
relacją zachodzącą między dwoma bytami, lecz relacją w obrębie
transcendentalnego życia36. Świat i człowiek są tym samym rezulta-
tem konstytucyjnego procesu i nie znajdują się poza transcendental-
nym życiem. Oznacza to, że naturalne życie jest ukrytym życiem
transcendentalnym, stanowi szczególny modus tego życia. „»W sobie«
— zauważa Fink — nastawienie naturalne jest transcendentalne, ale
nie »dla siebie«, jest ono niejako s y t u a c j ą »b y c i a p o z a
s o b ą« transcendentalnej subiektywności”37. To, że naturalne życie
jest modusem życia transcendentalnego, możemy rozpoznać dopiero
po dokonaniu redukcji. Po przeprowadzeniu redukcji bowiem uświa-
damiamy sobie, że świat jest rezultatem konstytucji transcendental-
nej subiektywności jako transcendentalnej konkretności i jako taki
stanowi jedynie abstrakcyjną warstwę owej subiektywności, warstwę
fałszywie wyabsolutyzowaną w postawie naturalnej38. Dla nastawie-
nia naturalnego charakterystyczne jest absolutyzowanie tego, co oka-
zuje się jedynie rezultatem konstytucyjnych dokonań, a skutkuje to
zapomnieniem tych dokonań, zapomnieniem subiektywności konsty-
tuującej świat — subiektywność ulega zakryciu przez to, co sama
konstytuuje. Światowy byt zatem tylko w naturalistycznie wyabsolu-
tyzownej postaci jest przeciwstawiony bytowi transcendentalnemu,
natomiast właściwie rozumiany, czyli pozbawiony naturalistycznej
naiwności, stanowi moment życia transcendentalnego i nie istnieje
poza bytem transcendentalnym.

Ja transcendentalno-konstytuujące
a Ja transcendentalno-fenomenologizujące

Z tego punktu widzenia możliwość fenomenologizowania okazuje
się transcendentalną potencjalnością39. Ponieważ redukcja nie jest
żadną zastawaną w naturalnym nastawieniu ludzką możliwością,

214 Ontologia i epistemologia

36 Ibidem, s. 107, 156.
37 Ibidem, s. 109.
38 Zob. ibidem, s. 46, 81.
39 Zob. ibidem, s. 133.



przeto nie człowiek, lecz transcendentalna podmiotowość zakryta
w człowieku dokonuje redukcji. Takie stwierdzenie jest jednak nie-
ścisłe, nie oddaje wszak w pełni stanowiska Finka w kwestii pod-
miotu redukcji. Według autora VI Medytacji kartezjańskiej bowiem
redukcję spełnia nie Ja transcendentalno-konstytuujące, lecz Ja
transcendentalno-fenomenologizujące (transzendental-phänomenolo-
gisierendes Ich) jako niezaangażowany obserwator, nieuczestniczący
w konstytucji świata. W spełnieniu redukcji w człowieku rozbudza
się tym samym transcendentalna tendencja, transcendentalna moty-
wacja, która skłania go do tego, aby się odczłowieczyć, powstrzymać
się od spełniania wszelkiego naturalnego uznania w bycie, odsłonić
w sobie transcendentalnego obserwatora40. Spróbujmy objaśnić sens
rozróżnienia między Ja konstytuującym i Ja fenomenologizującym.

Zdaniem Finka, naczelnym pytaniem fenomenologii jest pytanie,
czym jest świat41. Aby jednak na to pytanie odpowiedzieć, należy
wyłączyć tezę naturalnego nastawienia w rozumieniu uniwersalnej
apercepcji świata. Taki zamysł napotyka jednak trudność, którą moż-
na sformułować następująco: jeżeli dzięki redukcji świat zostaje roz-
poznany jako korelat tezy, to czy wyłączając tezę, nie pozbawiamy się
możliwości rozpoznania tego, czym świat jest42? Ta trudność okaże
się pozorna, jeżeli dokonamy rozróżnienia między Ja konstytuującym
świat, dokonującym apercepcji świata, spełniającym tezę, i Ja feno-
menologizującym, przyglądającym się samej konstytucji, w niej nie-
uczestniczącym, wyłączającym tezę, to znaczy dokonującym redukcji
w sensie epoché. Podmiotem redukcji bowiem jest Ja fenomenologi-
zujące jako niezaangażowany obserwator, co dla Finka oznacza, że
epoché nie jest żadnym realizującym się wprost wyłączeniem tezy
o istnieniu świata. O ile uniwersalna apercepcja świata dokonuje się
w spełnianiu naturalnego uznania w bycie, które jest zawarte
w realizujących się pierwotnie wprost przeżyciach, o tyle epoché sta-
nowi moment strukturalny transcendentalnej refleksji i jako taka
jest refleksyjną epoché, dokonywaną przez transcendentalnego obser-
watora, który przypatruje się przeżyciom, powstrzymując się od
spełniania zawartego w nich uznania w bycie43. Wyłączenia tezy nie
może zatem dokonywać to samo Ja, które ją spełnia, lecz inne Ja,
które nie uczestniczy w konstytucji świata, wznosząc się ponad nią
i powstrzymując się od zajmowania stanowiska w kwestii bytu tego,
co doświadczane.

Piotr Łaciak: Eugena Finka rozumienie Ja transcendentalnego 215

40 Zob. ibidem, s. 43—44.
41 Zob.  E. F i n k: Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls..., s. 121.
42 Zob. ibidem.
43 Zob. ibidem, s. 121—122.



Dlatego Fink określa epoché jako akt reflektującego obserwatora,
który przygląda się uniwersalnej apercepcji świata, nie uczestnicząc
w niej, powstrzymując się od jej spełniania. Niezaangażowany obser-
wator okazuje się fenomenologizującym Ja, a transcendentalna re-
fleksja jest zasadniczo odmienna od naturalnej refleksji, mającej
sens ludzkiej samoapercepcji, która dokonuje się w ramach natural-
nego nastawienia. Ja transcendentalnej refleksji nigdy nie spełniało
tezy o istnieniu świata i to niezainteresowanie światem charaktery-
styczne dla niezaangażowanego obserwatora oznacza jego nieuczest-
niczenie w procesie konstytucji świata. Ja uczestniczące w konstytu-
cji świata nie tematyzuje samej konstytucji, ponieważ konstytucja
dokonuje się anonimowo, a tematyzacja wymaga aktów refleksji
znoszących anonimowość dokonań transcendentalnej świadomości.
Jedynie Ja reflektujące, Ja fenomenologizujące, nieuczestniczące
w konstytucji, może uczynić tematem uniwersalną apercepcję świata.
Stąd wniosek, że Ja transcendentalno-konstytuujące żyje życiem tezy,
spełnia anonimowo tezę, konstytuując w ten sposób świat, jako że
sama konstytucja świata przebiega w modus samozakrycia czy samo-
zapomnienia transcendentalnego życia; natomiast Ja transcendental-
no-fenomenologizujące, będąc niezaangażowanym, reflektującym ob-
serwatorem, czyni przedmiotem tezę świata w aktualności jej żywego
dokonania, przygląda się jej, ale jej nie spełnia44. Dzięki refleksyjnej
epoché świat zostaje rozpoznany jako obowiązujący sens bytu, jako
korelat tezy, w której stale obowiązuje, w konsekwencji odkrywa się
transcendentalną subiektywność jako konstytuującą świat w stałym
spełnianiu tezy45.

Zdaniem Finka, Ja fenomenologizujące nie powstaje dopiero
w epoché, lecz jedynie zostaje w niej odsłonięte, to znaczy uwolnione
od zasłaniającego przebrania bytu ludzkiego46. Odsłonięte w epoché
fenomenologizujące Ja w sensie niezaangażowanego obserwatora jest
pierwszym transcendentalnym Ja, które przechodzi ze stanu bycia
w sobie do stanu bycia dla siebie, od anonimowości (samozapomnie-
nia) do samoświadomości, przy czym dochodzenie transcendentalnego
obserwatora do siebie stanowi jedynie warunek dochodzenia do
siebie, które jest właściwe Ja transcendentalno-konstytuującemu:
„W życiu poznawczym fenomenologizującego Ja dochodzi do siebie
transcendentalna subiektywność j a k o k o n s t y t u u j ą c a”47. Do-

216 Ontologia i epistemologia

44 Zob. ibidem, s. 122.
45 Zob. ibidem, s. 121—122.
46 Zob. E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 44.
47 Ibidem.



konania transcendentalnej świadomości są tym samym uświadamia-
ne jako konstytuujące w refleksyjnej tematyzacji, dzięki czemu samo
konstytuujące Ja wychodzi ze stanu anonimowości. Innymi słowy,
konstytuujące dokonania transcendentalnej świadomości rozpoznaje
fenomenologizujące Ja, znosząc anonimowość tych dokonań. Ten wy-
jaśniający czyn (Tun) — jako odsłanianie konstytucyjnych dokonań
świadomości — sam nie jest, rzecz jasna, konstytuujący. Tematy-
zujący czyn bowiem z istoty różni się od transcendentalnych dokonań
konstytuujących świat: odsłanianie konstytuujących dokonań trans-
cendentalnej świadomości nie może być konstytuujące w sensie
konstytucji świata48. Samo Ja transcendentalne rozszczepia się tym
samym na konstytuujące i tej konstytucji się przyglądające, tematy-
zujące ją. Albo żyję w spełnianiu tezy naturalnego nastawienia, kon-
stytuując świat, albo tematyzuję tezę i wówczas nie żyję w tezie, lecz
w jej neutralizacji49. Objaśniając to swoiste rozszczepienie Ja trans-
cendentalnego, Fink mówi o różnicy transcendentalnego sposobu by-
cia między Ja konstytuującym a Ja fenomenologizującym: pierwsze
konstytuuje świat, drugie ma za przedmiot konstytuowanie, ale samo
konstytuujące nie jest50.

To rozszczepienie Ja transcendentalnego na Ja konstytuujące i Ja
fenomenologizujące dokonuje się w samym centrum transcendental-
nego życia. W tym kontekście Fink zauważa, że dopóki transcenden-
talne życie przebiega w niezróżnicowanej jedności, jest tylko dokona-
niem konstytuującym świat, pozostaje nieświadome siebie, dzieje się
w modus naturalnego nastawienia, w głębiach anonimowości51. Dzię-
ki redukcji życie transcendentalne wydobywa się ze światowego ukry-
cia. Odbywa się to kosztem jego samoporóżnienia, które jednak nie
znosi jego jedności. To samoporóżnienie ma związek z rozdwojeniem
transcendentalnego życia na tematyzowane i tematyzujące, konstytu-
ujące świat i odsłaniające te konstytuujące dokonania, z rozdwoje-
niem, które stanowi warunek dochodzenia świadomości transcenden-
talnej do siebie.

Według Finka refleksja transcendentalna zasadniczo różni się pod
względem anonimowości od refleksji naturalnej i nie może zostać po-
traktowana jedynie jako przypadek refleksji w ogóle. W nastawieniu
naturalnym świadomość konstytuująca świat pozostaje anonimowa,
ale ta anonimowość nie oznacza, że Ja transcendentalno-konstytu-

Piotr Łaciak: Eugena Finka rozumienie Ja transcendentalnego 217

48 Zob. ibidem, s. 24—25.
49 Zob. L. E l e y: Die Krise des Apriori in der transzendentalen Phänomenologie

Edmund Husserls. Den Haag 1962, s. 83—84.
50 Zob. E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 22—27.
51 Zob. ibidem, s. 26.



ujące jest współuświadamiane, uświadamiane nietematycznie, nie-
przedmiotowo w nastawieniu naturalnym, że w tym nastawieniu
ujawnia się już nietematyczna samoświadomość transcendentalnego
Ja. Gdybyśmy przyjęli, że to, co transcendentalne, jest nietematycz-
nie uświadamiane w nastawieniu naturalnym, oznaczałoby to — za-
uważa Fink — że refleksję transcendentalną rozumielibyśmy analo-
gicznie do refleksji naturalnej52. Jeżeli bowiem chodzi o refleksję
naturalną, to ludzkie Ja i samoświadomość istnieją również przed re-
fleksją w naturalnej anonimowości, tak że refleksja, znosząc tę ano-
nimowość, uprzedmiotowia tylko wcześniej istniejącą nietematyczną
samowiedzę Ja. Natomiast refleksja transcendentalna nie uprzed-
miotowia danej wstępnie w naturalnej postawie samowiedzy trans-
cendentalnej subiektywności, lecz dopiero o d s ł a n i a t ę s u -
b i e k t y w n o ś ć, a zniesiona w wyniku redukcji anonimowość ma
inny charakter niż naturalna anonimowość53. Chodzi bowiem o ano-
nimowość samej subiektywności transcendentalnej w sensie jej zatra-
cania się w świecie, anonimowość, która jest pojęciem transcenden-
talnym i „oznacza — pisze Fink — sposób, w jaki przebiegła
transcendentalna konstytucja świata, właśnie w modus s a m o z a -
k r y c i a i s a m o z a p o m n i e n i a”54. Dlatego w naturalnym
nastawieniu nie jest i nie może być tematyzowana intencjonalna
sprawczość Ja: dopóki transcendentalna subiektywność pozostaje
w nastawieniu naturalnym, nie jest, nawet nietematycznie, świado-
ma siebie, swych konstytucyjnych dokonań i tkwi w niezreflektowa-
nym zorientowaniu na przedmioty. Dopiero w refleksji transcenden-
talnej uświadamiam sobie, że kiedy żyję w naturalnym nastawieniu,
świat pozostaje dla mnie stale obowiązujący, podczas gdy świado-
mość, która uznaje go za istniejący, tkwi w naturalnej anonimowości:
podmiot całkowicie oddaje się światu, a doświadczająca świata su-
biektywność pozostaje zasłonięta. Przeprowadzając redukcję, dokonu-
ję namysłu nad sobą jako podmiotem świata, odsłaniając własne kon-
stytuujące funkcje, czyli znosząc ich anonimowość. Bycie dla siebie
jest zatem sposobem istnienia transcendentalnej subiektywności po
dokonaniu redukcji55.

Odsłonięte za pomocą refleksyjnej epoché Ja konstytuujące jest te-
matyzowane ze względu na proces konstytucji świata, a samo Ja
spełniające epoché, Ja fenomenologizujące, można również tematyzo-
wać, mając na uwadze jego własne życie, przy czym ten drugi typ te-

218 Ontologia i epistemologia

52 Zob. ibidem, s. 14—15.
53 Zob. ibidem, s. 15.
54 Ibidem.
55 Zob. ibidem, s. 148—149.



matyzacji dokonuje się za pomocą refleksji drugiego stopnia. Reflek-
sja pierwszego stopnia jest równoważna przeprowadzeniu epoché,
dzięki której opuszczamy sferę naturalnego nastawienia, wydoby-
wając Ja konstytuujące z naturalnego ukrycia. Ja fenomenologi-
zujące, spełniając akt redukcji, znosi wprawdzie anonimowość kon-
stytuującego życia transcendentalnego, ale samo pozostaje w swym
funkcjonowaniu również anonimowe i może być odsłaniane w reflek-
sji drugiego stopnia, to znaczy za pomocą wyższego fenomenologi-
zującego Ja, które ze swej strony okazuje się także anonimowe, zgod-
nie z zasadą, że w odniesieniu do tematycznie ujętego Ja należy stale
odnajdować anonimowe, reflektujące Ja — zasadą wypływającą z na-
tury refleksji jako takiej56. Ja reflektujące w spełnianiu swych aktów
pozostaje w ukryciu, jest anonimowe, jako że spełniając jakiś akt, nie
może j e d n o c z e ś n i e uczynić go przedmiotem refleksji, tak że
akt ten jest ujmowalny jedynie po swym spełnieniu. Samo Ja reflek-
tujące, dokonujące aktu, może zatem jedynie po jego spełnieniu zo-
stać odsłonięte na wyższym stopniu refleksji, doznając przemiany
w Ja reflektowane, ale wówczas staje się przedmiotem nowego ukry-
tego, anonimowego Ja reflektującego, a w konsekwencji na żadnym
poziomie refleksji nie można znieść anonimowości Ja spełniającego
akty refleksji. Własnością refleksji jest tym samym możliwość jej
zwielokrotniania, iteracyjność. Możemy dokonać refleksji nad reflek-
sją, a następnie refleksji nad refleksją refleksji, i tak w nieskończo-
ność, nigdy nie znosząc anonimowości aktualnie funkcjonującego Ja
reflektującego. Stąd wniosek, że nie jest możliwe refleksyjne ujęcie
aktualnie spełniającego akty Ja — owo Ja samo jest ujmującym spoj-
rzeniem i wymyka się refleksji, Ja nie może być j e d n o c z e ś n i e
podmiotem i przedmiotem refleksyjnego ujęcia. Refleksja implikuje
tym samym niejednoczesność ujmującego spojrzenia i ujmowanego
przedmiotu, dystans czasowy między Ja reflektującym a Ja reflekto-
wanym, rozszczepienie Ja: Ja reflektujące pozostaje ukryte, anonimo-
we, Ja reflektowane zostaje odsłonięte.

Tak rozumiana anonimowość zasadniczo różni się od anonimowo-
ści w sensie samozapomnienia transcendentalno-konstytuującej su-
biektywności w nastawieniu naturalnym, samozapomnienia ugrunto-
wanego w bezrefleksyjności tego nastawienia. Anonimowość w tym
znaczeniu bowiem jest rozumiana w sensie nieuprzedmiotowialności
aktualnie reflektującego Ja, które w swym funkcjonowaniu jest

Piotr Łaciak: Eugena Finka rozumienie Ja transcendentalnego 219

56 Na temat iteracyjności refleksji zob. ibidem, s. 14—32. Zob. również E. H u s -
s e r l: Texte zu Eugen Finks VI. Cartesianischer Meditation. In: E. F i n k: VI. Car-
tesianische Meditation..., s. 203—206.



wprawdzie nieprzedmiotowo (przedrefleksyjnie) świadome siebie, ale
nie może być przedmiotem samego siebie i jako takie wymyka się
refleksji, która ma charakter aktu obiektywizującego. Należałoby za-
tem odróżnić dwa typy anonimowości57. Anonimowość w sensie sa-
mozapomnienia transcendentalno-konstytuującej subiektywności sta-
nowi nieprzekraczalną granicę poznania w obrębie nastawienia
naturalnego, ponieważ subiektywność konstytuująca świat w natu-
ralnym nastawieniu nie jest nawet nietematycznie świadoma siebie
i nigdy nie może być w tym nastawieniu rozpoznana. Tę naturalną
granicę można jednak przekroczyć, zmieniając nastawienie z nasta-
wienia naturalnego na nastawienie transcendentalne, a zmianę tę
umożliwia redukcja fenomenologiczna jako moment refleksji trans-
cendentalnej. Natomiast anonimowość w sensie nieuprzedmiotowial-
ności aktualnie reflektującego Ja nigdy nie może zostać zniesiona,
jako że Ja reflektujące w aktualnym spełnianiu swych aktów pozo-
staje zawsze ukrytym Ja, aczkolwiek nietematycznie świadomym sie-
bie. Oznacza to — żeby się odwołać do komentarza samego Husserla
do dzieła Finka — że konstytuująca świat subiektywność może dojść
do siebie tylko w swoistym nieskończonym horyzoncie iteracyjnej
anonimowości58.

Sam tematyzujący czyn Ja fenomenologizującego ma zatem cha-
rakter anonimowy i może być odsłonięty na wyższym poziomie re-
fleksji, refleksji drugiego stopnia. Refleksja drugiego stopnia zapew-
nia możliwość fenomenologicznej nauki o fenomenologizowaniu, to
znaczy fenomenologii fenomenologii, którą Fink nazywa transcenden-
talną metodologią. Transcendentalna metodologia poddaje tym sa-
mym analizie „anonimowo funkcjonujące w fenomenologicznych pra-
cach fenomenologizujące myślenie”, czyniąc samą fenomenologię
ostatecznie zrozumiałą59. Zdaniem Finka, takie ostateczne ugrunto-
wanie fenomenologii daje się zrealizować, pomimo że własnością
refleksji jest możliwość jej zwielokrotniania. Refleksja nad fenomeno-
logizującym obserwatorem (Ja fenomenologizującym) zakłada wpraw-
dzie anonimowe, uprzedmiotowiające Ja, aktualnie spełniające akty
refleksji, ale nie grozi nam nieskończony regres, ponieważ fenomeno-

220 Ontologia i epistemologia

57 O tych dwóch typach anonimowści piszą: G. B r a n d: Welt, Ich und Zeit.
Nach unveröffentlichten Manuskripten Edmund Husserls. Den Haag 1955, s. 24, 62
(przypis), 64 (przypis); K. H e l d: Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seins-
weise des transzendentalen Ich bei Edmund Husserl, entwickelt am Leitfaden der
Zeitproblematik. Den Haag 1966, s. 120—121.

58 Zob. E. H u s s e r l: Texte zu Eugen Finks VI. Cartesianischer Meditation...,
s. 204.

59 Zob. E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 8—9.



logizujący obserwator oraz obserwator fenomenologizującego obser-
watora nie różnią się co do sposobu transcendentalnego bycia, jak
w wypadku różnicy między Ja konstytuującym a Ja fenomenologi-
zującym60. Wyższe stopnie refleksji nie wnoszą tym samym nic za-
sadniczo nowego, lecz uprzedmiotowiają jedynie faktyczne, dopiero co
dokonane tematyzowanie, a transcendentalna metodologia jest nauką
ejdetyczną i nie interesuje się każdorazowo funkcjonującym faktycz-
nym Ja w określonym aktualnym momencie jego funkcjonowania61.

Warto podkreślić, że Finka pojęcie Ja fenomenologizującego pozo-
staje w ścisłym związku z Husserlowskim pojęciem pra-Ja. W tym
miejscu zaznacza się zarazem zasadnicza różnica między Husserlem
a Finkiem62. Zdaniem Husserla, Ja, które dokonuje redukcji, w języku
Finka: Ja fenomenologizujące, nie stanowi Ja w zwykłym sensie, lecz
nazywa się „Ja” tylko przez ekwiwokację, i Husserl określa je mianem
„pra-Ja63. Nie chodzi bowiem o pewne Ja, dla którego ważność ma Ty
bądź My, ponieważ do pra-Ja dochodzimy za pomocą redukcji w od-
niesieniu do Innych, która polega na zawieszeniu całego porządku
zaimków osobowych. W interpretacji Finka idea pra-Ja nie jest nie-
kompatybilna z wyłożoną przez Husserla w Medytacjach kartezjań-
skich koncepcją intersubiektywności, ale jedynie wskazuje wymiar
pierwotny wobec wielości podmiotów transcendentalnych, wymiar,
z którego dopiero taka wielość może się wyłonić. Husserlowskie
pra-Ja bowiem poprzedza rozróżnienie między ego i alter ego, wykra-
czając poza alternatywę jedno — wiele64. Zdaniem Finka, Husserl
w tej kwestii nie był jednak konsekwentny, ponieważ bronił „indywi-
dualnego pojęcia filozofującego podmiotu”, nie godząc się na to, że
ostateczny wymiar redukcji należy ujmować jako „przed-podmiotowy”,
„przed-indywidualny”65. Polemizując z takim rozstrzygnięciem, Fink
dochodzi do wniosku, że konsekwentnie przeprowadzona redukcja
obejmuje swym zasięgiem indywidualność podmiotów i jako taka pro-
wadzi do przedindywidualnej, przedpodmiotowej „głębi życia absolut-
nego ducha”, który poprzedza wszelkie Ja66. Koncepcję takiego apod-

Piotr Łaciak: Eugena Finka rozumienie Ja transcendentalnego 221

60 Zob. ibidem, s. 29.
61 Zob. ibidem.
62 Zob. S. T a g u c h i: Das Problem des „Ur-Ich” bei Edmund Husserl. Die Frage

nach der selbstverständlichen „Nähe” des Selbst. Dordrecht 2006, s. 86—90, 137—139.
63 Zob. E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 188.
64 Zob. E. F i n k: Die Spätphilosophie Husserls in der Freiburger Zeit. In:

I d e m: Nähe und Distanz..., s. 223—224.
65 Zob. E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 183. Por. S. T a g u c h i:

Das Problem des „Ur-Ich” bei Edmund Husserl..., s. 138.
66 Zob. E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 183. Por. S. T a g u c h i:

Das Problem des „Ur-Ich” bei Edmund Husserl..., s. 138.



miotowego absolutu Fink kreśli już w VI Medytacji kartezjańskiej,
aczkolwiek nie expressis verbis, a rozwija w swych późniejszych pis-
mach, odchodząc od fenomenologii. Dla rozważań zawartych w tym
tekście istotne jest, że to, co ostateczne i absolutne, nie ma, w rozu-
mieniu Finka, charakteru podmiotowego i indywidualnego, a samo
Ja ma podstawę w przedindywidualnym, apodmiotowym strumieniu
życia absolutnego ducha. Takie rozstrzygnięcie Shigeru Taguchi na-
zywa spekulatywnym skokiem Finka, na który Husserl nie mógł so-
bie pozwolić, pozostając wierny zasadzie zasad fenomenologii67.

Zakończenie

Finka wykładnia Ja transcendentalnego stanowi próbę rozwi-
kłania trudności związanych z redukcją fenomenologiczną. Fink nie
poprzestaje na tradycyjnym fenomenologicznym rozróżnieniu między
Ja naturalnym i Ja transcendentalnym, lecz w obrębie samego Ja
transcendentalnego doszukuje się różnicy między Ja konstytuującym
świat a Ja fenomenologizującym, nieuczestniczącym w konstytucji
świata, spełniającym akt redukcji fenomenologicznej. To właśnie
w spełnieniu redukcji dochodzi do swoistego rozszczepienia Ja trans-
cendentalnego na Ja konstytuujące i Ja fenomenologizujące, a to
rozszczepienie stanowi nie tylko warunek wychodzenia Ja konstytu-
ującego z anonimowości, ale również otwiera możliwość fenomenolo-
gii fenomenologii, to znaczy nauki o fenomenologizowaniu. Zapro-
ponowane przez autora VI Medytacji kartezjańskiej rozróżnienie
między Ja transcendentalno-konstytuującym i Ja transcendental-
no-fenomenologizującym rzuca światło na rozumienie Husserlowskiej
redukcji i zyskało akceptację samego Husserla. Bez wątpienia, feno-
menologiczne badania Finka nie tylko w sposób znaczący wzboga-
cają wiedzę na temat transcendentalnej fenomenologii, ale również
wyostrzają świadomość metafenomenologiczną, a zarówno opubliko-
wana pierwotnie w „Kant-Studien” rozprawa: Die phänomenologische
Philosophie Edmund Husserls in der gegenwärtigen Kritik, jak
i VI Medytacja kartezjańska należą do klasycznych tekstów fenome-
nologicznych.

222 Ontologia i epistemologia

67 Zob. S. T a g u c h i: Das Problem des „Ur-Ich” bei Edmund Husserl..., s. 139.



Piotr Łaciak

Eugen Fink’s understanding of the transcendental I

Keywords: Eugen Fink, Edmund Husserl, phenomenology, I, phenomenological re-
duction, anonymity

S u m m a r y

The paper deals with Eugen Fink’s interpretation of transcendental I. Fink does
not make do with traditional phenomenological distinction between natural I and
transcendental I, but within transcendental I he looks for the distinction between
constitutive I (konstituierendes Ich) i phenomenologizing I. Hence, according to Fink,
we should distinguish three kinds of I: natural I (trapped in the world), transcen-
dental I which constitutes the world and transcendental-phenomenologizing I
(transzendental-phänomenologisierendes Ich) as theoretical spectator, who meets the
conditions of phenomenological reduction but does not contribute to the constitution
of the world. Finks interpretation of transcendental I aims at overcoming difficulties
related to Husserlian phenomenological reduction, and the distinction of constitu-
tive I and phenomenologizing I was accepted by Husserl himself.

Piotr Łaciak

Transzendentales Ich nach Eugen Fink

Schlüsselwörter: Eugen Fink, Edmund Husserl, Phänomenologie, Ich, phänome-
nologische Reduktion, Anonymität

Z u s a m m e n f a s s u n g

Der Gegenstand des Artikels ist die Eugen Finks Interpretation des transzen-
dentalen Ichs. Fink begnügt sich nicht mit tradierter phänomenologischer Unter-
scheidung zwischen dem natürlichen und transzendentalen Ich, sondern im Bereich
des transzendentalen Ichs selbst sucht er nach einem Unterschied zwischen dem
konstituierenden und phänomenologisierenden Ich. Deshalb sollte man, seiner Mei-
nung nach, drei Ich-Arten unterscheiden: natürliches (weltbefangenes) Ich, trans-
zendentales Ich, das die Welt konstituiert und transzendental-phänomenologi-
sierendes Ich als theoretischer Zuschauer, der zwar die phänomenologische
Reduktion erfüllt, doch an der Konstitution der Welt nicht teilnimmt. Finks Inter-
pretation vom transzendentalen Ich ist ein Versuch, die mit Husserls phänomenolo-
gischer Reduktion verbundenen Schwierigkeiten zu überwinden; und die von Fink
vorgeschlagene Unterscheidung zwischen dem konstituierenden und phänomenologi-
sierenden Ich wurde von Husserl selbst akzeptiert.

Piotr Łaciak: Eugena Finka rozumienie Ja transcendentalnego 223




