
Piotr Łaciak

Anonimowość
transcendentalnej subiektywności

a koncepcja filozofii jako ścisłej nauki

Słowa klucze: fenomenologia, anonimowość, transcendentalna subiektywność, filo-
zofia jako ścisła nauka, refleksja, oczywistość

Idea filozofii jako ścisłej nauki

Idea filozofii jako ścisłej nauki stanowi stałą motywację Husser-
lowskiego filozofowania. Husserl nigdy nie porzucił tej idei, lecz jedy-
nie poszukiwał nowych dróg prowadzących do jej urzeczywistnienia1.
Sama idea filozofii jako ścisłej nauki kulminuje w Husserlowskim
projekcie filozofii pierwszej, to jest nauki absolutnie uzasadnionej
i uniwersalnej. Husserl traktuje ścisłą naukę filozoficzną jako ideę,
a idea ta „jest możliwa do urzeczywistnienia tylko w postaci pew-
nych względnych prawd tymczasowych (zeitweiliger Gültigkeiten)

1 Zob. A. P a ž a n i n: Wissenschaft und Geschichte in der Phänomenologie Ed-
mund Husserls. Den Haag 1972, s. 113. Zgodnie z rozstrzygnięciem Włodzimierza
Galewicza, tłumacza Philosophie als strenge Wissenschaft na język polski, wyrażenie
strenge Wissenschaft tłumaczę jako „ścisła nauka”. Zob. W. G a l e w i c z: Nota od
tłumacza. W: E. H u s s e r l: Filozofia jako ścisła nauka. Tłum. W. G a l e w i c z.
Warszawa 1992, s. 5—6.



w nie kończącym się procesie historycznym — tym samym jednak
jest faktycznie możliwa do urzeczywistnienia”2. Chodzi bez wątpie-
nia o ideę w sensie Kantowskim, o ideę regulatywną, która w fe-
nomenologii Husserla, zdaniem Paula Ricoeura, odgrywa rolę me-
diacji między historią i świadomością3. „To właśnie dzięki
nieskończoności — pisze Ricoeur — idea implikuje historię, proces
bez końca”4. Dlatego koncepcję filozofii jako ścisłej nauki należy ro-
zumieć regulatywnie.

W Kryzysie nauk europejskich... czytamy jednak: „F i l o z o f i a
j a k o n a u k a, jako poważna, ścisła, a nawet apodyktycznie ścisła
nauka — t e n s e n j u ż s i ę s k o ń c z y ł”5. Wbrew obiegowym
interpretacjom słowa te nie oznaczają, że twórca fenomenologii
w późnej fazie swej twórczości zdystansował się wobec własnego pro-
gramu filozofii jako ścisłej nauki; co więcej, słowa te są błędnie inter-
pretowane, gdy traktuje się je jako wyraz poglądów samego Husserla.
Zwracają na to uwagę znani komentatorzy dzieł niemieckiego filozo-
fa, między innymi Hans-Georg Gadamer6, Paul Janssen7 czy Eduard
Marbach8. Otóż wcześniej przytoczone zdanie na temat filozofii
i nauki nie oddaje stanowiska samego Husserla; wręcz przeciwnie,
referuje rozpowszechnione w jego czasach poglądy w tej kwestii,
poglądy, które doprowadziły do kryzysu nauk i które sam Husserl
zawsze zwalczał, w szczególności w swej krytyce naturalizmu, histo-
rycyzmu oraz filozofii światopoglądowej. W takim sensie należy rów-
nież rozumieć występujące w tym samym passusie Kryzysu... słowa,
że potężny prąd religijnej niewiary oraz filozofii wyrzekającej się na-

126 Epistemologia

2 E. H u s s e r l: Posłowie do moich „Idei czystej fenomenologii i fenomenologicz-
nej filozofii”. Tłum. J. S z e w c z y k. W: Drogi współczesnej filozofii. Red. M.J. S i e -
m e k. Warszawa 1978, s. 50.

3 Zob. P. R i c o e u r: Husserl et le sens de l’histoire. „Revue de Métaphysique et
de Morale” 1949, t. 54, s. 282.

4 Ibidem, s. 291. Brak adnotacji o tłumaczu oznacza, że tłumaczenia dokonał au-
tor artykułu.

5 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie.
Hrsg. von W. B i e m e l. In: Husserliana — Edmund H u s s e r l: Gesammelte Wer-
ke. Bd. 6. Den Haag 1962, s. 508. Cyt. za polskim przekładem fragmentów Kryzysu...
— E. H u s s e r l: Kryzys europejskiego człowieczeństwa a filozofia. Tłum. J. S i d o -
r e k. Warszawa 1993, s. 99.

6 Zob. H.-G. G a d a m e r: Die phänomenologische Bewegung. „Philosophische
Rundschau” 1963, Jg. 11, s. 25—26.

7 Zob. P. J a n s s e n: Geschichte und Lebenswelt. Ein Beitrag zur Diskussion
von Husserls Spätwerk. Den Haag 1970, s. 142 (przypis).

8 Zob. R. B e r n e t, I. K e r n, E. M a r b a c h: Edmund Husserl. Darstellung
seines Denkens. Hamburg 1989, s. 74.



ukowości zalewa europejskie człowieczeństwo9. Zdaniem Janssena,
takie rozumienie wspomnianego zdania na temat rozbratu filozofii
z nauką wynika z kontekstu, w jakim zostało ono umieszczone10.
Sama refleksja o naukowości, której to zdanie jest częścią, została za-
tytułowana: „Zaprzeczenie możliwości filozofii naukowej — koniecz-
ność namysłu — namysł historyczny — jak potrzeba historii?”11. Za-
stana sytuacja wyjściowa, jaką jest rozdzielenie filozofii i nauki,
sytuacja, którą opisuje zdanie: „F i l o z o f i a j a k o n a u k a [...] —
t e n s e n j u ż s i ę s k o ń c z y ł”, skłania Husserla do przeprowa-
dzenia historycznego namysłu nad filozofią, namysłu, koniecznego do
potwierdzenia, że filozofia jako nauka jest możliwa. W Kryzysie nauk
europejskich... Husserl pozostaje tym samym wierny dewizie sfor-
mułowanej w Filozofii jako ścisłej nauce — dewizie głoszącej, że
duchową nędzę naszych czasów może ostatecznie przezwyciężyć
nauka: „[...] istnieje tylko jedno lekarstwo — czytamy w Filozofii jako
ścisłej nauce — naukowa krytyka, a do tego radykalna, zaczynająca
budowę od dołu, oparta na pewnych fundamentach i postępująca na-
przód wedle najściślejszych metod nauka: nauka filozoficzna, której
tu bronimy”12.

Rudolf Bernet twierdzi wprost, że Husserlowska filozofia „porusza
się w magnetycznym polu pojęcia nauki”13, a sama fenomenologia
jako nauka o transcendentalnej subiektywności zostaje ustanowiona
na drodze krytyki podstaw, ważności i konsekwencji nauk uprawia-
nych w naturalnym nastawieniu, przy czym pierwotnie zamysł autora
Kryzysu... jest motywowany pytaniem o podstawy matematyki i logi-
ki, a następnie fenomenologiczna krytyka nauk obejmuje swym za-
sięgiem również nauki humanistyczne i przyrodnicze, a zatem ulega
rozszerzeniu do ogólnej teorii poznania. Taka ogólna teoria poznania,
jako nauka o źródle wszelkiego poznania, ma nie tylko poprzedzać
wszystkie inne nauki, lecz także fundować je metodycznie i teoretycz-
nie14. Nauka o źródle wszelkiego poznania może mieć ugruntowanie
w filozofii jako ścisłej nauce, a tej pretensji do ścisłej naukowości ma

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 127

9 Zob. E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften.., s. 508.
10 Zob. P. J a n s s e n: Geschichte und Lebenswelt..., s. 142 (przypis).
11 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 508. Cyt. za

polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — E. H u s s e r l: Kryzys europejskiego
człowieczeństwa a filozofia..., s. 99.

12 E. H u s s e r l: Filozofia jako ścisła nauka..., s. 74.
13 R. B e r n e t, I. K e r n, E. M a r b a c h: Edmund Husserl..., s. 11.
14 Zob. G.H. S h i n: Die Struktur des inneren Zeitbewußtseins. Eine Studie über

den Begriff der Protention in den veröffentlichten Schriften Edmund Husserls. Bern
1978, s. 13.



sprostać fenomenologia transcendentalna. W Posłowiu do Idei czystej
fenomenologii i fenomenologicznej filozofii Husserl daje następującą
charakterystykę filozofii jako ścisłej nauki: „Filozofia, wedle swej
idei, jest dla mnie uniwersalną oraz w radykalnym sensie »ścisłą«
nauką. Jako taka, jest ona nauką czerpaną z podstaw ostatecznych
albo — co na jedno wychodzi — ostatecznie samoodpowiedzialną,
w której żadna predykatywna bądź przedpredykatywna zrozumiałość
sama przez się (Selbstverständlichkeit) nie funkcjonuje jako nieprze-
badana podstawa poznania”15. Filozofia stanowi zatem co do idei
ścisłą naukę w tym sensie, że ma być w sposób absolutny uzasadnio-
na i jako taka nie może przyjmować żadnych przesądów (Vorurteile),
przy czym przesądem wszelkich przesądów jest teza naturalnego
nastawienia, czyli nieuświadomione, zrozumiałe samo przez się prze-
świadczenie o istnieniu świata. Teza jako uniwersalny przesąd na-
turalnego nastawienia stanowi naiwno-naturalne, przedteoretyczne
założenie wszystkich światowych uznań w bycie, co oznacza, że gene-
ruje ona zarówno przesądy przedpredykatywne, pochodzące z przed-
naukowego życia naturalnego, przesądy, które żywimy jako ludzie
pozostający w zastanym świecie, żyjąc naiwnie w przeżyciach, które
uznają w różnych sposobach bycia transcendentne wobec świadomo-
ści przedmioty, jak i przesądy wyższego rzędu, stanowiące spotęgo-
wanie i zdogmatyzowanie przednaukowych naiwności, to jest teore-
tyczne, predykatywne, acz również nieuświadomione oczywistości,
właściwe naukom uprawianym w naturalnym nastawieniu. Co wię-
cej, filozofia jako ścisła nauka rości sobie pretensję do ostatecznego
uzasadnienia wiedzy. Jako taka zaś, nie może także przyjmować żad-
nych transcendentalnych przesądów, w szczególności naiwnej trans-

128 Epistemologia

15 W tym miejscu modyfikuję polski przekład, który nie w pełni oddaje tekst ory-
ginalny. W polskim tłumaczeniu czytamy: „Filozofia, wedle swej idei, jest dla mnie
uniwersalną oraz w radykalnym sensie »ścisłą« nauką. Jako taka, jest ona nauką
czerpaną z podstaw ostatecznych albo — co na jedno wychodzi — ostatecznie samo-
odpowiedzialną, w której żadna przedpredykatywna oczywistość (Selbstver-
ständlichkeit) nie służy za nie przebadaną podstawę poznania”. E. H u s s e r l:
Posłowie do moich „Idei czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii”..., s. 50.
Natomiast w oryginale fragment ten brzmi nastepująco: „Philosophie gilt mir, der
Idee nach, als die universale und im radikalen Sinne »strenge« Wissenschaft. Als
das ist sie Wissenschaft aus letzter Begründung, oder, was gleich gilt, aus letzter
Selbstverantwortung, in der also keine prädikative oder vorprädikative Selbstver-
ständlichkeit als unbefragter Erkenntnisboden fungiert”. I d e m: Ideen zu einer
reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Drittes Buch: Die
Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften. Hrsg. von M. B i e m e l.
In: Husserliana — Edmund H u s s e r l: Gesammelte Werke. Bd. 5. Den Haag 1971,
s. 139.



cendentalnej oczywistości ego cogito, przesądów charakterystycznych
dla fenomenologii, która nie jest jeszcze filozofią. Wymóg ostateczne-
go uzasadnienia wszelkiej wiedzy, wszelkiego badania jest wymogiem
filozofii, którego nie spełniają nie tylko naiwne nauki, lecz także taka
fenomenologia, która nie jest jeszcze fenomenologiczną filozofią16.
W filozofii jako ścisłej nauce nie może zatem obowiązywać nic, co
byłoby zrozumiałe samo przez się, a jej celem jest eliminowanie
wszelkiej naiwności płynącej zarówno z naturalnego, jak i z transcen-
dentalnego nastawienia.

Manfred Brelage, konfrontując program fenomenologii z zamysłem
krytycznej filozofii, zwraca uwagę na to, że o ile punktem wyjścia
krytycznej filozofii jest fakt pozytywnych nauk, który ma być rozu-
miany na podstawie swych warunków możliwości i uzasadniony
w obowiązywaniu, o tyle Husserl nie ulega naukowemu dogmatyzmo-
wi i zwraca się przeciwko obiektywizmowi nauk pozytywnych; dodaj-
my też, poddaje również krytyce poznanie samej fenomenologii
transcendentalnej17. Husserl bowiem, kierując się zasadą bezzałoże-
niowości badań teoriopoznawczych18, którą formułuje jako zasadę bez-
pośredniego doświadczenia, postulującą ograniczenie wszelkiego ba-
dania do sfery naocznych danych, realizuje w dwóch krokach postulat
ostatecznego uzasadnienia wiedzy. Po pierwsze, za pomocą r e d u k -
c j i t r a n s c e n d e n t a l n e j uwalnia poznającą świadomość od
naiwności naturalnego nastawienia, która jest współspełniana, a za-
razem dogmatyzowana na wyższym poziomie przez nauki obiektyw-
ne; od naiwności generującej przesądy o tym, czym są przedmioty
również poza swym sposobem dania, przesądy, które przesłaniają
transcendentalny charakter świadomości19. Po drugie, posługując się
r e d u k c j ą a p o d y k t y c z n ą, twórca fenomenologii próbuje
uwolnić fenomenologię od transcendentalnej naiwności, określonej
jako wyższa naiwność (ponieważ naiwność naturalnego nastawienia
można nazwać pierwszą naiwnością), naiwności implikowanej

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 129

16 Zob. B. G o o s s e n s: Einleitung des Herausgebers. In: E. H u s s e r l: Einlei-
tung in die Philosophie. Vorlesungen 1922/23. Hrsg. von B. G o o s s e n s. In: Hus-
serliana — Edmund H u s s e r l: Gesammelte Werke. Bd. 35. Dordrecht 2002,
s. XXVI.

17 Zob. M. B r e l a g e: Studien zur Transzendentalphilosophie. Berlin 1965,
s. 121—122.

18 Zob. E. H u s s e r l: Badania logiczne. T. 2: Badania dotyczące fenomenologii
i teorii poznania. Część 1. Tłum. J. S i d o r e k. Warszawa 2000, s. 26—31.

19 Zob.: S. L u f t: „Phänomenologie der Phänomenologie”. Systematik und Metho-
dologie der Phänomenologie in der Auseinandersetzung zwischen Husserl und Fink.
Dordrecht 2002, s. 72—78; R. B e r n e t: Was kann Phänomenologie heute bedeuten?.
„Information Philosophie” 2010, Heft 4, s. 16—17.



w transcendentalnej tezie generalnej „Ja jestem”, to znaczy naiwnej
oczywistości ego cogito, która wymaga krytyki, aby fenomenologię
można było przekształcić w fenomenologiczną filozofię20.

Anonimowość w sensie zapomnienia
transcendentalnej subiektywności

w nastawieniu naturalnym

Manfred Brelage w następujący sposób formułuje problem całego
Husserlowskiego filozofowania: „Fenomenologia transcendentalna nie
jest [...] niczym innym jak uniwersalnym i systematycznym odsłania-
niem transcendentalności świadomości”21. Fenomenologiczny zamysł
odsłaniania tego, co zakryte, sprawia, że „autentyczna analiza świa-
domości jest [...] hermeneutyką życia świadomości”22. Twórca fenome-
nologii pisze wprost: „[...] to zakryte należy właśnie odsłonić; zgodnie
ze swą istotą Ja może w refleksji odwrócić tematyczne spojrzenie,
może skierować pytanie na intencjonalność oraz przez systematyczną
eksplikację uwidocznić i uczynić zrozumiałym dokonania syntezy”23.

Zastanówmy się, na czym polega owo pierwotne zasłonięcie trans-
cendentalności świadomości. W Medytacjach kartezjańskich... Husserl
problem ten rozstrzyga następująco: „Z całą oczywistością można po-
wiedzieć: jako żyjące w naturalnym nastawieniu Ja, jestem równo-
cześnie i za każdym razem (auch und immer) Ja transcendentalnym,
dowiaduję się o tym jednak dopiero, przeprowadzając redukcję feno-
menologiczną”24. Podstawowa myśl Husserlowskiej fenomenologii jest
następująca: żyjący w naturalnym nastawieniu człowiek „nosi w so-
bie” Ja transcendentalne, ale o tym nie wie, ponieważ w naturalnym
nastawieniu transcendentalno-konstytuujący charakter subiektyw-
ności pozostaje nieodkryty, nieuświadomiony, w języku Husserla:

130 Epistemologia

20 Zob. S. L u f t: „Phänomenologie der Phänomenologie”..., s. 8—15.
21 M. B r e l a g e: Studien zur Transzendentalphilosophie..., s. 107.
22 E. H u s s e r l: Fenomenologia i antropologia. Tłum. S. W a l c z e w s k a. „Ar-

chiwum Historii Filozofii i Myśli Społecznej” 1987, T. 32, s. 345.
23 Ibidem.
24 E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie z dodaniem uwag krytycznych Romana

Ingardena. Tłum. A. W a j s. Warszawa 1982, s. 53.



anonimowy. Sama a n o n i m o w o ś ć o z n a c z a w f e n o m e -
n o l o g i i n i e r e f l e k s y j n y s t a n t r a n s c e n d e n t a l n e g o
ż y c i a ś w i a d o m o ś c i, s t a n, w k t ó r y m ś w i a d o m o ś ć
n i e t e m a t y z u j e s a m e j s i e b i e. „Naiwne życie w świecie —
komentuje Lothar Eley — jest byciem anonimowym [...] tego, co
transcendentalne”25. W naturalnym nastawieniu życie konstytuującej
świat subiektywności pozostaje zatem zasłonięte: jej konstytuujące
dokonania (Leistungen) są spełniane nietematycznie, bez udziału re-
fleksji. Husserl pisze: „[...] podczas gdy Ja, jak zwykle w naturalnym
nastawieniu, nakierowane jest każdorazowo na jakąś daną z góry
przedmiotowość i jest nią jakoś zajęte, płynące życie, w którym
zachodzą dokonania syntezy, pozostaje zgodnie ze swą istotą, że tak
powiem, anonimowe, zakryte”26. W tym kontekście Eugen Fink za-
uważa, że anonimowość „jest [...] t r a n s c e n d e n t a l n y m p o -
j ę c i e m i oznacza sposób, w jaki przebiegła transcendentalna
konstytucja świata, właśnie w modus s a m o z a k r y c i a i s a m o -
z a p o m n i e n i a (Selbstvergessenheit)”27. Anonimowość w tym zna-
czeniu to zatem sposób spełniania konstytuujących dokonań trans-
cendentalnego Ja w nastawieniu naturalnym, sposób, jakim jest ich
samozapomnienie.

Anonimowość transcendentalnej subiektywności w naturalnym
nastawieniu oznacza, że wspomniana subiektywność ulega w tym na-
stawieniu zapomnieniu, a owo zapomnienie dokonuje się w bezreflek-
syjnym (nietematycznym) przeżywaniu przez subiektywność uniwer-
salnego przesądu, jakim jest teza naturalnego nastawienia, czyli
samozrozumiałe przeświadczenie o istnieniu świata, zawsze już skry-
cie założone we w s z e l k i m naszym naturalnym doświadczeniu.
Innymi słowy, transcendentalny charakter subiektywności nie może
zostać rozpoznany w ramach nastawienia naturalnego, ponieważ
samo to nastawienie jest naiwne w tym sensie, że przenika je bezre-
fleksyjnie żywiony przesąd wszelkich przesądów, czyli teza o istnie-
niu świata. W konsekwencji, w naturalnej postawie doświadczająca
świata świadomość, przeżywając nietematycznie tezę naturalnego na-
stawienia, tkwi w niezreflektowanym zorientowaniu na przedmioty

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 131

25 L. E l e y: Die Krise des Apriori in der transzendentalen Phänomenologie Ed-
mund Husserls. Den Haag 1962, s. 78.

26 E. H u s s e r l: Fenomenologia i antropologia..., s. 345.
27 E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die Idee einer transzendenta-

len Methodenlehre. Texte aus dem Nachlass Eugen F i n k s (1932) mit Anmerkun-
gen und Beilagen aus dem Nachlass Edmund H u s s e r l s (1933/34). Hrsg. von
H. E b e l i n g, J. H o l l, G. van K e r c k h o v e n. In: Husserliana — Dokumente.
Bd. 2/1. Dordrecht 1988, s. 15.



i jako taka wyobcowuje się, zatraca się w świecie, nie rozpoznając
własnych dokonań konstytuujących i ulegając tym samym zakryciu
przez to, co sama konstytuuje, to znaczy przez świat oraz istniejące
w nim ludzkie Ja.

Naiwność naturalnego nastawienia ma eliminować nauka, która
stawia sobie za cel przezwyciężenie wszelkiej naiwności. Myli się jed-
nak ten, kto uważa, że nauki pozytywne uwalniają nas od przesądów
naturalnego nastawienia28. Nauki pozytywne są bowiem uprawiane
w nastawieniu dogmatycznym i nie troszczą się o żadną problematykę
epistemologiczną czy sceptyczną; co więcej, tkwią one w naiwności na-
turalnego nastawienia, podzielając tezę owego nastawienia29. W Erste
Philosophie... czytamy, że pozytywne nauki odznaczają się abs-
trakcyjną jednostronnością, która polega na tym, że „w nich trans-
cendentalne życie i dokonanie doświadczającej, myślącej, badającej
i ugruntowującej świadomości pozostaje anonimowe, niezauważone,
nieteoretyzowane, niezrozumiałe”30. W innym miejscu na temat nauk
obiektywnych Husserl pisze: „Są one tworami naiwności wyższego
rzędu, produktami przebiegłej (klugen) techniki teoretycznej, inten-
cjonalna sprawczość, w której wszystko to się ostatecznie tworzy, po-
zostaje przy tym jednak nieodkryta”31. Obiektywizm naukowego po-
znania jest tym samym przeniknięty naturalnymi przesądami, które
stanowią założenia zrozumiałe same przez się, naiwności wyższego
rzędu. „Wszelkie naturalne oczywistości — zaznacza Husserl — oczy-
wistości wszystkich obiektywnych nauk (nie wyłączając logiki formal-
nej i matematyki) należą do obszaru »zrozumiałości samych przez
się«, które naprawdę mają za swe tło niezrozumiałość”32. Pozytywnym
naukom brakuje absolutnego uzasadnienia, ponieważ są przeniknięte
teoretycznymi naiwnościami, uznawanymi za zrozumiałe same przez
się, a w konsekwencji intencjonalność sprawczości transcendentalnej
świadomości, w której tworzy się wszelka obiektywność, pozostaje
w nich nieuświadomiona, anonimowa.

Zdaniem Sebastiana Lufta, naiwność naturalnego nastawienia do-
gmatyzują nauki obiektywne i dlatego można dokonać rozróżnienia

132 Epistemologia

28 Zob. S. L u f t: „Phänomenologie der Phänomenologie”..., s. 64—66.
29 Zob. E. H u s s e r l: Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii.

Księga pierwsza. Tłum. D. G i e r u l a n k a. Warszawa 1975, s. 78.
30 E. H u s s e r l: Erste Philosophie (1923/24). Teil 2: Theorie der phä-

nomenologischen Reduktion. Hrsg. von R. B o e h m. In: Husserliana — Edmund
H u s s e r l: Gesammelte Werke. Bd. 8. Den Haag 1959, s. 27.

31 E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie..., s. 230.
32 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 192. Cyt. za

polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — E. H u s s e r l: Wybór pism. Tłum.
S. W a l c z e w s k a. W: K. Ś w i ę c i c k a: Husserl. Warszawa 1993, s. 194.



między nastawieniem naturalno-naiwnym i nastawieniem natural-
no-dogmatycznym33. Nastawienie naturalno-naiwne jest właściwe
przednaukowemu życiu w świecie, którego konstytutywną cechę sta-
nowi to, że nie rozpoznaje samego siebie jako nastawienia naturalne-
go, natomiast nastawienie naturalno-dogmatyczne jest nastawieniem
nauk pozytywnych, które pozostają również w ramach naturalnego
nastawienia i jako nauki roszczą sobie wprawdzie pretensję do prze-
zwyciężenia wszelkiej naiwności, ale tej pretensji nie mogą sprostać.
Stosownie do tego rozróżnienia Luft mówi o przesądzie w „dobrym”
i „złym” sensie34. W pozytywnym sensie przesąd jest właściwy naiw-
ności przednaukowego życia w świecie, znamionując jego ukryte pre-
supozycje, które w ramach naturalnego nastawienia nie mogą zostać
odsłonięte, natomiast przesąd w negatywnym sensie oznacza spotęgo-
wanie tej naiwności, naiwność wyższego stopnia, która podstępnie
zagnieżdża się tam, gdzie ma być przezwyciężona, to znaczy w nauce.
Nauki pozytywne charakteryzują się dwojaką naiwnością: nie tylko
pozostają w obrębie naturalnego nastawienia i zatracają się w świe-
cie w tym sensie, że bezrefleksyjnie podzielają uniwersalny natural-
ny przesąd, jakim jest przeświadczenie o istnieniu świata, lecz także
poszukują obiektywnej prawdy tego świata, absolutyzując doświad-
czany świat i tym samym ulegając teoriopoznawczym przesądom,
przesądom w sensie negatywnym. Taka niedorzeczna interpretacja
świata, która polega na absolutyzacji tego, co relatywne, prowadzi do
empirystycznego (sceptycznego) światopoglądu i jako taka jest
właściwa naiwności obiektywistycznej filozofii. „Ta interpretacja po-
chodzi z f i l o z o f i c z n e g o zabsolutyzowania świata, które jest
całkowicie obce naturalnemu jego traktowaniu. To traktowanie jest
właśnie naturalne, żyje naiwnie w spełnianiu opisanej przez nas ge-
neralnej tezy, nie może zatem nigdy stać się niedorzeczne. Niedo-
rzeczność rodzi się dopiero wtedy, gdy się filozofuje i szukając osta-
tecznej wiedzy o sensie świata, nie zauważa się wcale, że świat sam
cały swój byt posiada jako »sens«, który zakłada absolutną świado-
mość jako pole [operacji] nadawania sensu [...]”35.

W fenomenologii, w przeciwieństwie do nauk obiektywnych, nie
powinna funkcjonować żadna nieprzebadana podstawa poznania,
a wszelkie przesądy powinny zostać rozpoznane, przy czym z chwilą
gdy przesąd zostaje doprowadzony do jasnej świadomości, przestaje
być przesądem36. Rozpoznanie przesądów w sensie pozytywnym ozna-

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 133

33 Zob. S. L u f t: „Phänomenologie der Phänomenologie”..., s. 76.
34 Zob. ibidem, s. 61—66.
35 E. H u s s e r l: Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii..., s. 171.
36 Zob. S. L u f t: „Phänomenologie der Phänomenologie”..., s. 77—78.



cza zarazem wyeliminowanie przesądów w sensie negatywnym —
przesąd w sensie negatywnym stanowi jedynie spotęgowanie, a właś-
ciwie zdogmatyzowanie, naiwności zawartej w przesądzie w pozytyw-
nym sensie, jako że generują go nauki pozostające dogmatycznie
w obrębie naturalnego nastawienia. Przesądy naturalno-naiwnego
nastawienia m a j ą s w e u p r a w n i e n i e w z a k r y t y c h
w n a s t a w i e n i u n a t u r a l n y m i n t e n c j o n a l n y c h
f u n k c j a c h ś w i a d o m o ś c i i zyskują negatywne konotacje
dopiero wtedy, gdy stają się naturalistycznymi przesądami i dopro-
wadzają do fałszywej absolutyzacji świata, uznając go za jedyną rze-
czywistość. Zdaniem Lufta, celem fenomenologii, która dąży do urze-
czywistnienia idei filozofii jako ścisłej nauki, jest poddanie przesądów
krytycznej refleksji, to znaczy przyglądanie się im, zrozumienie jako
przesądów w ich prawomocności i „zyskanie możliwie największej sa-
moprzejrzystości w odniesieniu do elementów jeszcze nietematyzowa-
nych (w Husserlowskiej terminologii: anonimowych)”37. Uwolnienie
poznającej świadomości od przesądów oznaczałoby — jak trafnie
zauważa Brelage — doprowadzenie ich do naoczności38, w sensie —
jak mówi Husserl — dostosowania do źródłowej oczywistości, jako
„p i e r w o t n e g o ź r ó d ł a w s z e l k i e g o u p r a w n i e n i a”39.

Odsłonięcie ukrytej podstawy transcendentalnej idzie zatem w pa-
rze z krytycznym przebadaniem przesądów naturalnego życia. Celowi
temu służy redukcja fenomenologiczna. Redukcja, literalnie rzecz
biorąc, polega na zawieszeniu, wzięciu w nawias generalnej tezy na-
turalnego nastawienia, owego uniwersalnego, nietematycznie przeży-
wanego przesądu naturalnego doświadczenia, bezwiednie przeni-
kającego do nauki i filozofii. Zamiast nietematycznie spełniać tezę
naturalnego nastawienia, możemy skierować na nią refleksję i doko-
nać epoché. Stanisław Judycki zauważa, że redukcję transcenden-
talną można zinterpretować jako „przejście z naturalnego nastawie-
nia — rozgrywającego się wprost, bezrefleksyjnie bądź refleksyjnie,
ale wtedy w postaci tzw. refleksji psychologicznej — do nastawienia
transcendentalnego jako nastawienia refleksyjno-transcendentalne-
go”40. O ile w nastawieniu naturalnym anonimowo podzielamy tezę
naturalnego nastawienia, żyjąc w przeżyciach naiwnie uznających
w bycie transcendentne wobec świadomości przedmioty, o tyle nasta-

134 Epistemologia

37 Ibidem, s. 20.
38 Zob. M. B r e l a g e: Studien zur Transzendentalphilosophie..., s. 122.
39 E. H u s s e r l: Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii..., s. 238,

462.
40 S. J u d y c k i: Intersubiektywność i czas. Przyczynek do dyskusji nad późną

fazą poglądów Edmunda Husserla. Lublin 1990, s. 181.



wienie fenomenologiczne oznacza skierowanie badań na sferę samych
tych przeżyć z tylko im właściwą zawartością. Przykładowo, gdy
przyjmujemy naturalną postawę, widzimy jakiś przedmiot. Aby zmie-
nić nastawienie z nastawienia naturalnego na nastawienie transcen-
dentalne, musimy za pomocą refleksji skierować się na samo widze-
nie, czyli przeżycie, w którym uświadamiamy sobie ten przedmiot.
W konsekwencji w nastawieniu transcendentalnym nie mamy do czy-
nienia ze światem transcendentnym, rzeczywistym, lecz ze światem
uświadamianym jako transcendentny, jako rzeczywisty41. W Ideach I
czytamy: „[...] nie pozwalamy [...] na żaden sąd, który by czynił uży-
tek z tezy dotyczącej »rzeczywistej« rzeczy, jak i całej »transcendent-
nej« przyrody, który by tę tezę »podzielał«. Jako f e n o m e n o l o g o -
w i e, powstrzymujemy się od wszelkich takich tez. Nie odrzucamy
ich przez to, że »nie stajemy na ich gruncie«, że ich »nie podzielamy«.
Są one wszak obecne, współprzynależą w sposób istotny do fenome-
nu. Raczej przyglądamy się im, zamiast je podzielać, czynimy je
obiektami, bierzemy je jako części składowe fenomenu, tezę spostrze-
żenia właśnie jako jego składową”42.

Epoché względem tezy naturalnego nastawienia nie można zatem
oddzielić od refleksji skierowanej na tę tezę. Aby móc powstrzymać
się od tezy, musimy ją odsłonić, rozpoznać jako tezę, jako przeżycie
świadomości, od którego zależy ważność naszego ujęcia naturalnego
świata. Wszak teza naturalnego nastawienia jest przesądem wszel-
kich przesądów, a uwolnić się od przesądu — to rozpoznać ów
przesąd, uwyraźnić go43. Takie rozpoznanie jest możliwe tylko dzięki
transcendentalnej refleksji. Wyłączenie tezy naturalnego nastawienia
można zinterpretować jako jej refleksyjne odsłonięcie, to znaczy po-
wstrzymanie się od jej naiwnego, bezrefleksyjnego przeżywania44.
Odsłaniając tezę w kierującym się wstecz refleksyjnym spojrzeniu,
problematyzujemy ważność naszego naiwnego uznawania świata,
opuszczamy teren naturalnego nastawienia i zyskujemy wiedzę, że
„naturalne obiektywne życie w świecie jest tylko szczególnym sposo-

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 135

41 Zob. M. B r e l a g e: Studien zur Transzendentalphilosophie..., s. 108.
42 E. H u s s e r l: Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii...,

s. 293—294.
43 Zob. S. L u f t: „Phänomenologie der Phänomenologie”..., s. 78.
44 Zob.: E. F i n k: Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls in der

gegenwärtigen Kritik. In: I d e m: Studien zur Phänomenologie 1930—1939. Den
Haag 1966, s. 116, 121—122; S. T a g u c h i: Das Problem des „Ur-Ich” bei Edmund
Husserl. Die Frage nach der selbstverständlichen „Nähe” des Selbst. Dordrecht 2006,
s. 16—17; P. Ł a c i a k: Redukcja jako odsłonięcie tezy naturalnego nastawienia. W:
„Folia Philosophica”. Red. P. Ł a c i a k. T. 28. Katowice 2010, s. 83—99.



bem transcendentalnego życia stale konstytuującego świat”45. Dana
bowiem w refleksji świadomość pozostaje nie tylko w relacji do siebie,
lecz także w relacji do przedmiotów, przy czym sam przedmiot zosta-
je potraktowany jako noemat, to znaczy jako korelat noezy, jako czy-
sty odpowiednik świadomości, który nie jest identyczny z przedmio-
tem rzeczywistym, ponieważ jest wzięty dokładnie tak, jak jest
uświadamiany w danym przeżyciu, przy wyłączeniu (epoché) wszel-
kiego rzeczywistego istnienia. Zadanie fenomenologii polega zatem
na ujawnieniu paralelności dociekań przedmiotowych i podmioto-
wych, to znaczy na wykazaniu, że transcendentna przedmiotowość
ma swój korelat w dokonaniach świadomości. W fenomenologii kon-
stytucja przedmiotu jest rozumiana w sensie Sinngebung i jako taka
ma charakter statyczny oraz aktowy: przedmioty są wzięte dokładnie
tak, jak są dane w przeżyciach, a same przeżycia tak, jak się w re-
fleksji przedstawiają (jako momenty lub całościowe formy aktów).

Powiedzieliśmy, że w nastawieniu naturalnym konstytuujące doko-
nania świadomości są spełniane anonimowo. I t a k i m w ł a ś n i e
k o n s t y t u u j ą c y m d o k o n a n i e m ś w i a d o m o ś c i j e s t
t e z a n a t u r a l n e g o n a s t a w i e n i a. Dokonując bowiem re-
dukcji transcendentalnej, to znaczy powstrzymując się od anonimowe-
go przeżywania tezy naturalnego nastawienia, uświadamiamy sobie,
że zastajemy istniejącą rzeczywistość tylko dlatego, że uznajemy ją za
istniejącą, czyli na mocy tej tezy uznajemy, że samą rzeczywistość
musimy ujmować jako w tezie współuznaną, jako korelat tezy, osta-
tecznie: korelat subiektywności, która funkcjonuje jako spełniająca
tezę. W ten sposób anonimowo żywiona w naturalnym nasta-
wieniu teza świata zostaje rozpoznana po zmianie nastawienia jako
składowa wszelkiego świadomościowego aktu, praprzeświadczenie
w modus pewności istnienia (Urglaube) czy pramniemanie (Urdoxa),
czyli k o n s t y t u u j ą c e (o b i e k t y w i z u j ą c e) d o k o n a n i e
ś w i a d o m o ś c i, które sprawia, że „w s z e l k i e a k t y w o g ó -
l e — t a k ż e a k t y u c z u c i a (Gemüt) i w o l i — s ą
»u p r z e d m i o t o w i a j ą c e«, »k o n s t y t u u j ą« ź r ó d ł o w o
p r z e d m i o t y, są koniecznymi źródłami różnych dziedzin bytu,
a przy tym także przynależących do nich ontologii”46. Husserl pisze
wprost: „Poprzez transcendentalną epoché dostrzegam [...], że wszyst-
ko, co istnieje w świecie — dotyczy to również istnienia mojego jako

136 Epistemologia

45 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 179.
46 E. H u s s e r l: Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii..., s. 386.

Zob. I. K e r n: Idee und Methode der Philosophie. Leitgedanken für eine Theorie der
Vernunft. Berlin—New York 1975, s. 147.



człowieka — jest dla mnie czymś istniejącym (Daseiendes) jedynie
jako treść pewnej apercepcji, doświadczającej w modus pewności ist-
nienia. Jako transcendentalne Ego, jestem dokonującym tej apercep-
cji, przeżywającym ją Ja. Jest ona dzianiem się we mnie, skry-
wającym się co prawda przed refleksją, dzianiem się, w którym
przede wszystkim konstytuują się dla mnie jako istniejące świat
i ludzka osoba”47.

Redukcję można zatem uznać za zabieg polegający na r e f l e k -
s y j n y m odkryciu transcendentalnego charakteru naszej subiek-
tywności, na uwolnieniu Ja transcendentalnego od jego anonimowo-
ści, to znaczy na odsłonięciu zakrytych w naturalnym nastawieniu
konstytuujących dokonań naszej świadomości. Fenomenologia zatem,
w odróżnieniu od nauk pozytywnych — odwołajmy się jeszcze raz do
Brelagego — „nie pozostawia w obiektywistyczny sposób transcenden-
talnego życia świadomości w zapomnieniu”48. W Logice formalnej i lo-
gice transcendentalnej... na temat aktywności teoretycznej fenome-
nologa czytamy: „Musimy się wznieść ponad samozapomnienie
teoretyka, który w [swym] funkcjonowaniu teoretycznym oddany
sprawie, [oddany] teoriom i metodom, nie wie niczego o wewnętrznej
[stronie] swego funkcjonowania, który żyje w nich, lecz na samo to
funkcjonujące życie nie kieruje tematycznego spojrzenia”49. Doko-
nując redukcji, fenomenolog znosi anonimowość sprawczości świa-
domości, uwalniając zarazem świat i zatracające się w nim nauki od
niedorzecznego, naturalistycznego zabsolutyzowania, co skutkuje
przyznaniem samym naukom właściwego im miejsca, pozbawieniem
ich typowej dla nich naiwności. W przeciwieństwie do naturalnego
poznania i nauk pozytywnych, fenomenologia ma urzeczywistniać
ideę filozofii jako ścisłej nauki, nauki absolutnie uzasadnionej i uni-
wersalnej, i jako taka, nie podziela naturalnie zrozumiałej tezy o ist-
nieniu świata50. Powstrzymując się od anonimowego spełniania prze-
konania o istnieniu świata, fenomenolog musi pytać o jego warunek
możliwości, a czyni to za pomocą zwróconej wstecz refleksji, która do-
ciera do archimedesowego punktu filozofii, jakim jest subiektywność
transcendentalna. Fenomenologia okazuje się tym samym filozofią
pierwszą, nauką, z której wszystkie rzetelne nauki muszą wyprowa-
dzić źródło swych podstawowych pojęć, zasad i metod, i dzięki tej

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 137

47 E. H u s s e r l: Fenomenologia i antropologia..., s. 342.
48 M. B r e l a g e: Studien zur Transzendentalphilosophie..., s. 106.
49 E. H u s s e r l: Logika formalna i logika transcendentalna. Próba krytyki rozu-

mu logicznego. Tłum. G. S o w i n s k i. Warszawa 2011, s. 14.
50 Zob. E. H u s s e r l: Erste Philosophie (1923/24)..., Teil 2, s. 6.



wspólności źródła stają się one gałęziami jednej jedynej filozofii feno-
menologicznej51.

Naukowe poznanie zatem tylko w naturalistycznie wyabsoluty-
zowanej postaci jest pojęciem przeciwstawnym transcendentalnej
nauce, natomiast właściwie rozumiane, czyli pozbawione naturalisty-
cznej naiwności, stanowi moment strukturalny w systemie wiedzy
transcendentalnej52. Manfred Brelage zauważa, że już w tekście Filo-
zofia jako ścisła nauka Husserl nie oczekuje od filozofii uzupełnienia
naukowego poznania rozpatrzeniem fundamentalnych problemów,
które nie dają się w tym poznaniu rozwiązać, lecz przemiany wszel-
kiej nauki w filozofię53. W Logice formalnej i logice transcendental-
nej... czytamy: „U z a s a d n i e n i e p i e r w o t n e w s z y s t k i c h
n a u k [...] z a p e w n i a j e d n o ś ć i m w s z y s t k i m j a k o
g a ł ę z i o m f u n k c j i k o n s t y t u o w a n i a, [w y r o s ł y m]
n a g r u n c i e j e d n e j [j e d y n e j] s u b i e k t y w n o ś c i
t r a n s c e n d e n t a l n e j. Innymi słowy, istnieje t y l k o j e d -
n a f i l o z o f i a, j e d n a r z e c z y w i s t a i a u t e n t y c z n a
n a u k a, której właśnie niesamodzielnym członem są autentyczne
nauki [jako] odrębne [dziedziny wiedzy]”54.

Anonimowość w sensie nieuprzedmiotowialności
absolutnej subiektywności

Fenomenologia jawi się zatem jako krytyka nauk, które w dogma-
tycznym nastawieniu pozostają niezrozumiałe, krytyka odsłaniająca
ich ukryte presupozycje, uwalniająca je od przesądów naturalnego
doświadczenia, krytyka, której celem jest odsłonięcie zakrytych w na-
turalnym nastawieniu transcendentalnych dokonań konstytuującego
życia świadomości. Anonimowość w sensie zapomnienia (zatracenia)
transcendentalnej subiektywności w świecie stanowi wprawdzie nie-
przekraczalną granicę poznania w obrębie nastawienia naturalnego,
ponieważ subiektywność konstytuująca świat nigdy nie może być

138 Epistemologia

51 Zob. ibidem, s. 4.
52 Zob. E. F i n k: VI. Cartesianische Meditation..., s. 154.
53 Zob. M. B r e l a g e: Studien zur Transzendentalphilosophie..., s. 110.
54 E. H u s s e r l: Logika formalna i logika transcendentalna..., s. 264.



w tym nastawieniu rozpoznana, ale tę naturalną granicę można
przekroczyć, zmieniając nastawienie z nastawienia naturalnego na
nastawienie transcendentalne, a zmianę tę umożliwia redukcja feno-
menologiczna.

Fenomenologia dzięki redukcji transcendentalnej zostaje ustano-
wiona uniwersalną nauką o transcendentalnej podmiotowości, przy
czym jako nauka wymaga również krytyki w odniesieniu do samej
siebie, ponieważ wymóg krytycyzmu przenosi się na krytykę oczywi-
stości fenomenologicznego (naukowego) opisu sfery transcendental-
nej55. Tę krytykę można nazwać samokrytyką fenomenologii56. Otóż
w nastawieniu transcendentalnym zawieszamy uniwersalne założenie
(przesąd) naturalnego nastawienia, mianowicie tezę świata. Czy jed-
nak — pyta Husserl — transcendentalne poznanie jest bezzałożenio-
we? Zawieszając tezę naturalnego nastawienia, biorę w nawias świat
i swoje człowiecze Ja, pozostając jednak w sferze obowiązywania dru-
giej tezy, transcendentalnej tezy „Ja jestem”, naiwnej oczywistości
ego cogito57. Owo „Ja jestem” implikowane w transcendentalnej tezie
należy krytycznie przebadać, aby je ostatecznie ugruntować. W prze-
ciwnym razie nie wykroczymy poza poziom transcendentalnej naiw-
ności i sama fenomenologia pozostanie w przedfilozoficznym stadium.
Poznanie transcendentalne, aby mogło stać się poznaniem filozoficz-
nym (w sensie ścisłej nauki), wymaga zatem krytyki, która ma objaś-
nić, z jakich pokładów oczywistości czerpie ono swój sens. W tym
kontekście w Logice formalnej i logice transcendentalnej... Husserl pi-
sze: „[Sam] bardzo późno zrozumiałem, że krytyka oczywistości [...],
jakiej należy dokonać w ramach fenomenologii [...], p r o w a d z i
w s t e c z d o o s t a t e c z n e j k r y t y k i, [m a j ą c e j] f o r m ę
k r y t y k i t y c h o c z y w i s t o ś c i, z k t ó r y c h w p r o s t
[k o r z y s t a] f e n o m e n o l o g i a [n a s w y m] p i e r w s z y m,
j e s z c z e n a i w n y m s z c z e b l u. To zaś oznacza: P i e r w s z ą
s a m ą w s o b i e k r y t y k ą p o z n a n i a, w której zakorzenia się
jego wszelka inna krytyka, jest samokrytyka transcendentalna s a -
m e g o p o z n a n i a f e n o m e n o l o g i c z n e g o”58. Chodzi o kry-
tykę poznania fenomenologicznego, której narzędziem jest redukcja
apodyktyczna, polegająca na rozszerzeniu kartezjańskiego zwątpienia
na wypreparowane za pomocą redukcji transcendentalnej zasoby ży-

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 139

55 Zob. E. H u s s e r l: Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii...,
s. 188.

56 Zob. E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie..., s. 228.
57 Zob. E. H u s s e r l: Einleitung in die Philosophie..., s. 406.
58 E. H u s s e r l: Logika formalna i logika transcendentalna..., s. 279—280.



cia transcendentalnego, a pierwszą próbę takiej apodyktycznej kryty-
ki stanowią Husserlowskie wykłady semestru zimowego 1922/1923,
zatytułowane Einleitung in die Philosophie.

W wykładach tych Husserl redukcję apodyktyczną odróżnia od re-
dukcji transcendentalnej: o ile redukcja transcendentalna jest reduk-
cją do transcendentalnej subiektywności w ogóle, o tyle redukcja apo-
dyktyczna — redukcją do apodyktyczności59. Już w Ideach I Husserl
pisze: „To, co transcendentalnie »absolutne«, co wypreparowaliśmy so-
bie przez redukcję, nie jest naprawdę czymś ostatnim, przeciwnie, jest
czymś, co samo konstytuuje się w pewnym głębokim i całkiem swo-
istym sensie, a swe pierwotne źródło posiada w czymś ostatecznym
i naprawdę absolutnym”60. Redukcja transcendentalna jest redukcją
pierwszego stopnia, która polega na refleksyjnym odsłonięciu całego
transcendentalnego życia w jego strukturze noetyczno-noematycznej,
a fenomenologia noetyczno-noematyczna jest pierwszym stadium
fenomenologii i pozostaje w pewnej naiwności, naiwności wyższego
rzędu — transcendentalnej naiwności. Residuum redukcji transcen-
dentalnej stanowi całe królestwo egologicznych faktów: „[...] doświad-
czenie, myślenie, pojęciowe predykatywne sądzenie, wnioskowanie
itd., jednak również czucie, estetyczne i etyczne wartościowanie, pra-
gnienie, pożądanie, akty woli”61, to znaczy cała sfera noetyczno-no-
ematyczna, struktura ego-cogito-cogitatum, a w konsekwencji —
wszystko, co jako cogitatum pewnego cogito jest doświadczane, stano-
wi również zasób transcendentalnego zasobu doświadczenia62. W czy-
sto deskryptywnym opisie tej sfery egologicznych faktów posługujemy
się niezróżnicowanym pojęciem oczywistości, nie zastanawiając się
nad tym, w jakim typie oczywistości prezentuje się to, co doświadcza-
ne, a takie niezróżnicowane pojęcie oczywistości nie może stanowić
podstawy ostatecznego uzasadnienia poznania63. Aby spełnić wymóg
ostatecznego uzasadnienia poznania, należy sferę transcendentalną
poddać redukcji apodyktycznej, której residuum są jedynie apodyk-
tycznie oczywiste momenty doświadczenia transcendentalnego.

Redukcja apodyktyczna pozostaje w związku z pojęciem oczywisto-
ści apodyktycznej. Ogólną zasadę fenomenologii, głoszącą, że pod-
stawą prawomocności wszelkich pojęć, wszelkich praw, wszelkich teo-
rii jest źródłowo prezentująca naoczność, można sformułować jako

140 Epistemologia

59 Zob. E. H u s s e r l: Einleitung in die Philosophie..., s. 98.
60 E. H u s s e r l: Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii..., s. 256.
61 E. H u s s e r l: Einleitung in die Philosophie..., s. 82.
62 Zob. ibidem, s. 80—82. Zob. S. L u f t: „Phänomenologie der Phänomeno-

logie”..., s. 12.
63 Zob. S. L u f t: „Phänomenologie der Phänomenologie”..., s. 11—12.



zasadę oczywistości. Wszelka oczywistość jest przeżyciem samopre-
zentacji fenomenu, ale nie wszelka wyklucza m o ż l i w o ś ć po-
wątpiewalności w jego istnienie — przykładem oczywistości, która
nie wyklucza możliwości złudzenia, jest zewnętrzne spostrzeżenie
zmysłowe, i dlatego niezróżnicowane pojęcie oczywistości należy jesz-
cze uznać za naiwne pojęcie oczywistości, które nie może stanowić
ostatecznego uzasadnienia poznania. Sama oczywistość dopuszcza
zróżnicowanie na nieadekwatną, adekwatną i apodyktyczną, przy
czym oczywistość apodyktyczna ma najwyższą rangę. „Oczywistość
apodyktyczna posiada [...] tę wyróżniającą właściwość, że jest nie tyl-
ko w ogóle pewnością istnienia danych w niej z oczywistością rzeczy
lub stanów rzeczy, lecz że zarazem odsłania się ona krytycznej re-
fleksji jako bezwzględna niemożliwość pomyślenia (Unausdenkbar-
keit) ich nieistnienia, że więc z góry wyklucza jako bezprzedmiotowe
wszelkie dające się przewidzieć (vorstellbar) wątpienie”64. Jeżeli cho-
dzi o redukcję apodyktyczną, to polega ona na wykluczeniu nieapo-
dyktycznych momentów transcendentalnego doświadczenia, takich
jak jego zawartość noematyczna czy sfera intersubiektywności, i to
z jej pomocą dochodzimy do sfery apodyktyczności, jaką charaktery-
zuje się oczywistość aktualnego przeżycia „Ja jestem”, przy czym
w zakres apodyktycznej oczywistości wchodzi również przynależąca
do konkretnej teraźniejszości tego przeżycia retencja, bez której spo-
strzeżenie ego cogito nie byłoby możliwe65. Husserl ostatecznie docho-
dzi do wniosku, że apodyktycznie dane jest nie tylko istnienie trans-
cendentalnej subiektywności, lecz także te jej ogólne struktury, które
są implikowane w apodyktyczności tezy „Ja jestem”66.

Pojęcie redukcji apodyktycznej ma związek z kartezjańską drogą
do świadomości transcendentalnej, a Husserl, przeprowadzając tę
redukcję, okazuje się bardziej kartezjański niż sam Kartezjusz67. Li-
teralnie, pojęcie redukcji apodyktycznej, odróżnionej od redukcji
transcendentalnej, przewija się się we wspomnianych wykładach:
Einleitung in die Philosophie oraz w Erste Philosophie (1923/1924)68,
a samego pojęcia apodyktycznej krytyki poznania można się doszukać
w Logice formalnej i logice transcendentalnej... oraz w Medytacjach
kartezjańskich... Pojęcie redukcji apodyktycznej jest już jednak impli-
cite założone we wcześniejszych rozważaniach Husserla na temat ab-

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 141

64 E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie..., s. 22.
65 Zob. E. H u s s e r l: Einleitung in die Philosophie..., s. 115—147.
66 Zob. E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie..., s. 40—41.
67 Zob. B. G o o s s e n s: Einleitung des Herausgebers..., s. XXXIV.
68 Zob. E. H u s s e r l: Erste Philosophie (1923/24)..., Teil 2, s. 80.



solutnej subiektywności, w szczególności w Wykładach z fenomenolo-
gii wewnętrznej świadomości czasu (1904/1905) oraz w rękopisach
z Bernau (1917/1918), a kulminuje w latach trzydziestych w koncep-
cji zradykalizowanej redukcji, która zawiesza horyzonty przeszłości
i przyszłości świadomościowego życia, dochodząc do stojąco-płynącej
teraźniejszości, będącej źródłem czasu. Apodyktyczność pozostaje tym
samym w ścisłym związku z rozważaniami o czasie, zajmującymi
centralne miejsce w fenomenologii, rozważaniami, których zasad-
niczą intencją jest odsłonięcie absolutnej, nieczasowej subiektywno-
ści, konstytuującej czas69. W Erste Philosophie... czytamy, że „czaso-
wy byt nie jest rozpoznawalny w apodyktyczności”70. To, co podlega
czasowej przemianie, jawi się jako jedynie tymczasowo obecne; jako
takie, może być podane w wątpliwość i zostaje pozbawione waloru
apodyktyczności, podczas gdy to, co uświadamiane w apodyktycznej
oczywistości, jest dane w modus niemożliwości bycia inaczej i tym sa-
mym apodyktyczne wglądy odznaczają się zasadniczą, a nie tylko
momentalną stałością71.

Husserl przeprowadza redukcję apodyktyczną po to, aby ugrunto-
wać fenomenologię jako naukę absolutnie uzasadnioną, która czerpie
z pokładów apodyktycznej pewności. Dopiero bowiem redukcja apo-
dyktyczna daje dostęp do oczywistości, które roszczą sobie pretensję
do tego, aby móc zbudować ostatecznie uzasadniony system wiedzy.
Jeżeli fenomenologia ma urzeczywistniać ideę filozofii jako ścisłej na-
uki, to musi wychodzić od apodyktycznej oczywistości ego cogito i być
przez nią ostatecznie uzasadniona. Nasuwa się pytanie: w jaki sposób
absolutna, dana apodyktycznie subiektywność może zostać doprowa-

142 Epistemologia

69 Nieprzypadkowo to, co absolutne, Husserl nazywa w Wykładach z fenomenolo-
gii wewnętrznej świadomości czasu przepływem konstytuującym czas (E. H u s s e r l:
Wykłady z fenomenologii wewnętrznej świadomości czasu. Tłum. J. S i d o r e k.
Warszawa 1989, s. 110—111), w rękopisach z Bernau — praprocesem bądź prastru-
mieniem (E. H u s s e r l: Die Bernauer Manuskripte über das Zeitbewusstsein
(1917/18). Hrsg. R. B e r n e t, D. L o h m a r. In: Husserliana — Edmund H u s -
s e r l: Gesammelte Werke. Bd. 33. Dordrecht 2001, s. 181—202), a w rękopisach C —
praimpresjonalną płynącą obecnością (E. H u s s e r l: Späte Texte über Zeitkonstitu-
tion (1929—1934). Die C-Manuskripte. Hrsg. D. L o h m a r. In: Husserliana — Ed-
mund H u s s e r l: Materialien. Bd. 8. Dordrecht 2006, s. 110—111). Ten przepływ,
praproces czy płynąca obecność są absolutną subiektywnością, która nie ma charak-
teru czasowego. Gdyby bowiem absolutna świadomość miała charakter czasowy,
zakładałaby to, co ma konstytuować; to zaś prowadziłoby do nieskończonego regresu
konstytucji.

70 E. H u s s e r l: Erste Philosophie (1923/24)..., Teil 2, s. 398.
71 Zob. K. H e l d: Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des

transzendentalen Ich bei Edmund Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproble-
matik. Den Haag 1966, s. 71—72.



dzona do prezentacji, w jaki sposób może być dana?. Jeżeli chodzi
o prezentację absolutnej świadomości, to natrafiamy na problem
związany z tym, że o ile absolutna świadomość konstytuująca czas nie
jest przedmiotem czasowym, o tyle nie może być wewnętrznie spo-
strzeżona, nie może być uświadamiana w refleksji. To bowiem, co
uświadamiane w refleksji, przybiera formę czasową72. W Wykładach
z fenomenologii wewnętrznej świadomości czasu czytamy: „Jeśli ujmie-
my [...] spostrzeżenie jako akt refleksji, w którym dokonuje się prezen-
tacja jedności immanentnych, to zakłada on, że coś jest już ukonsty-
tuowane — i utrzymywane retencjonalnie — ku czemu można
spoglądać wstecz: wtedy spostrzeżenie następuje po tym, co spostrze-
żone, i nie jest z nim równoczesne”73. Wszelka refleksja jest zatem
s p o s t r z e g a n i e m p o (Nachgewahren), to znaczy jest późniejsza
od aktu, który czyni przedmiotem, następuje po jego spełnieniu74. Ja
reflektujące, spełniające akty refleksji, w spełnianiu swych aktów po-
zostaje w ukryciu, jest anonimowe, jako że spełniając jakiś akt, nie
może jednocześnie uczynić go przedmiotem refleksji, tak że akt ten
jest ujmowalny jedynie po spełnieniu. Dlatego nie jest możliwe reflek-
syjne ujęcie aktualnie spełniającego akty Ja — Ja nie może być j e d -
n o c z e ś n i e podmiotem i przedmiotem refleksyjnego ujęcia. Reflek-
sja implikuje tym samym niejednoczesność ujmującego spojrzenia
i ujmowanego przedmiotu, dystans czasowy między Ja reflektującym
a Ja reflektowanym, rozdwojenie Ja: Ja reflektujące pozostaje ukryte,
anonimowe, Ja reflektowane zostaje odsłonięte. Ja reflektujące jest
świadomością uprzedmiotowiającą, ponieważ czyni dopiero co ukryte
Ja intencjonalnym przedmiotem, kierując się na jego już spełnione
akty75. W ten sposób samo Ja reflektujące może po spełnieniu swego
aktu zostać odsłonięte na wyższym stopniu refleksji, doznając prze-
miany w Ja reflektowane, ale wówczas staje się przedmiotem nowego
ukrytego, anonimowego Ja reflektującego, a w konsekwencji — na
żadnym poziomie refleksji nie można znieść anonimowości Ja aktual-
nie spełniającego akty refleksji.

Refleksja kieruje się zatem na to, co się już spełniło, a nie na
samo spełnianie aktów, co oznacza, że to, co daje się opisać i uchwy-

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 143

72 Zob. E. H u s s e r l: Die Bernauer Manuskripte über das Zeitbewusstsein
(1917/18)..., s. 196.

73 E. H u s s e r l: Wykłady z fenomenologii wewnętrznej świadomości czasu...,
s. 165.

74 Zob.: E. H u s s e r l: Erste Philosophie (1923/24)..., Teil 2, s. 89; I d e m: Ers-
te Philosophie (1923/24). Teil 1: Kritische Ideengeschichte. Hrsg. von R. B o e h m.
In: Husserliana — Edmund H u s s e r l: Gesammelte Werke. Bd. 7. Den Haag 1956,
s. 262—263.

75 Zob. E. H u s s e r l: Erste Philosophie (1923/24)..., Teil 2, s. 90.



cić w refleksji, jest czymś już ukonstytuowanym w czasie i jako takie
nie ma charakteru absolutnej świadomości. Absolutna świadomość
nie może być uświadamiana w refleksji również dlatego, że wyma-
gałaby wówczas dalszej prezentującej świadomości i traciłaby abso-
lutny charakter76. Refleksyjny model samoświadomości prowadzi do
nieskończonego regresu, który czyni niemożliwym uświadomienie so-
bie świadomości spełniającej aktualnie akty refleksji. Jeżeli bowiem
samoświadomość jest rozumiana w modelu refleksyjnym, to uświado-
miona może być tylko świadomość tematyzowana, zreflektowana, nie
zaś tematyzująca, reflektująca, jako że do uświadomienia świadomo-
ści tematyzującej wymagana jest dalsza reflektująca świadomość,
która znów pozostaje nieuświadomiona, i tak w nieskończoność77.
Sam Husserl tak to ujmuje: „Jeśli ktoś mówi: Każdy akt dochodzi do
świadomości tylko przez skierowany nań akt ujęcia — to natych-
miast powstaje pytanie o świadomość, w której ten akt ujęcia, sam
będący wszakże treścią, jest uświadamiany, i nieskończony regres
staje się nieunikniony”78. Można wprawdzie zatrzymać nieskończony
regres, przyjmując, że ostateczna świadomość, w której są uświada-
miane wszystkie inne formy świadomości, nigdy nie dochodzi do
świadomości i tym samym pozostaje nieświadoma. Sam Husserl roz-
waża taką możliwość79, ale z punktu widzenia fenomenologii pojęcie
nieświadomej świadomości stanowi klasyczne contradictio in adiecto.

Jeżeli jednak absolutna świadomość nie jest uświadamiana w re-
fleksji, to pozostaje anonimowa — zgodnie z zasadą, że anonimowość
oznacza nierefleksyjny stan transcendentalnego życia świadomości,
stan, w którym świadomość nie tematyzuje samej siebie. W konse-
kwencji anonimowość jest rozpoznawalna również w nastawieniu
transcendentalnym! Dochodzimy tym samym do drugiego znaczenia
anonimowości. O ile anonimowość w pierwszym znaczeniu jest rozu-
miana jako samozapomnienie transcendentalnej subiektywności
w świecie, samozapomnienie ugruntowane w bezrefleksyjności nasta-
wienia naturalnego i jako taka oznacza granicę w obrębie tego nasta-

144 Epistemologia

76 Zob. R. B e r n e t, D. L o h m a r: Einleitung der Herausgeber. In: E. H u s -
s e r l: Die Bernauer Manuskripte über das Zeitbewusstsein (1917/18)...,
s. XXXIX—XL.

77 Zob. M. F r a n k: Fragmente einer Geschichte der Selbstbewußtseins-Theorie
von Kant bis Sartre. In: Selbstbewußtseinstheorien von Fichte bis Sartre. Hrsg. von
M. F r a n k. Frankfurt am Main 1991, s. 543.

78 E. H u s s e r l: Wykłady z fenomenologii wewnętrznej świadomości czasu...,
s. 181.

79 Zob. E. H u s s e r l: Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins
(1893—1917). Hrsg. von R. B o e h m. In: Husserliana — Edmund H u s s e r l: Ge-
sammelte Werke. Bd. 10. Den Haag 1966, s. 382.



wienia, o tyle anonimowość w drugim znaczeniu implikuje nieuprzed-
miotowialność absolutnej subiektywności w nastawieniu transcen-
dentalnym — zgodnie z zasadą, że subiektywność ta w swym
funkcjonowaniu nie może być przedmiotem samej siebie i tym sa-
mym wymyka się refleksji80. Anonimowość w drugim znaczeniu ni-
gdy nie może zostać zniesiona i stanowi nieprzekraczalną granicę po-
znania. Tak rozumiana anonimowość ma w fenomenologii centralne
znaczenie, rozstrzygające o losie fenomenologii jako nauki o świado-
mości transcendentalnej. Jeżeli bowiem absolutna świadomość trans-
cendentalna pozostaje w swym funkcjonowaniu anonimowa, to rodzi
się pytanie, skąd o niej wiemy. W s z a k a b s o l u t n a ś w i a d o -
m o ś ć n i e m o ż e b y ć, z g o d n i e z z a s a d ą w s z e l k i c h
z a s a d, j e d y n i e f i g u r ą m y ś l o w ą p o s t u l o w a n ą
z o b a w y p r z e d n i e s k o ń c z o n y m r e g r e s e m k o n s t y -
t u c j i, l e c z m a b y ć n a o c z n i e d a n a, n i e m o ż e b y ć
j e d y n i e z a k ł a d a n a j a k o t r a n s c e n d e n t a l n o - l o -
g i c z n y w a r u n e k, l e c z p o w i n n a b y ć r z e c z y w i ś c i e
d o ś w i a d c z a n a. Sam Husserl w Wykładach z fenomenologii we-
wnętrznej świadomości czasu rozpoznaje tę trudność i formułuje ją
jako pytanie o możliwość uchwycenia absolutnego przepływu: „Każdy
czasowy przejaw roztapia się [...] w [...] przepływie. Samej świadomo-
ści jednakże, w której to wszystko się roztapia, nie mogę znów spo-
strzegać. Jako spostrzeżona bowiem byłaby znów czymś czasowym
i odsyłałaby do konstytuującej świadomości takiego samego typu,
i tak in infinitum. Powstaje zatem pytanie, skąd wiem o konstytu-
ującym przepływie”81.

W Wykładach z fenomenologii wewnętrznej świadomości czasu
Husserl unika założenia nieświadomej świadomości, przyjmując s a -
m o ś w i a d o m o ś ć p r z e d r e f l e k s y j n ą w formie praświado-
mości czy wewnętrznej świadomości każdego przeżycia, dzięki której
jest ono nieprzedmiotowo uświadamiane w żywej teraźniejszości.
„Niedorzecznością — pisze Husserl — jest mówić o »nieświadomej«
treści, która uświadamiana byłaby dopiero ex post. Świadomość z ko-
nieczności jest świadomością w każdej ze swych faz. Tak jak faza re-
tencjonalna uświadamia [fazę] poprzednią, nie czyniąc jej przedmio-
tem, tak też pradata uświadomiona jest — i to w swoistej formie

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 145

80 Te dwa typy anonimowości wskazują Gerd Brand i Klaus Held: G. B r a n d:
Welt, Ich und Zeit. Nach unveröffentlichten Manuskripten Edmund Husserls. Den
Haag 1955, s. 24, 62 (przypis), 64 (przypis); K. H e l d: Lebendige Gegenwart...,
s. 120.

81 E. H u s s e r l: Wykłady z fenomenologii wewnętrznej świadomości czasu...,
s. 167.



»teraz« — nie będąc niczym przedmiotowym. Właśnie ta praświado-
mość jest tym, co przechodzi w modyfikację retencjonalną [...]: gdyby
[świadomość] ta nie była obecna, nie dałaby się pomyśleć także re-
tencja; retencja treści nieświadomej jest niemożliwa”82. W ten sposób
unikamy również nieskończonego regresu samouświadamiania abso-
lutnej świadomości: „Jeżeli [...] każda treść sama w sobie i z koniecz-
ności jest »praświadoma«, to pytanie o jakąś dalszą świadomość pre-
zentującą jest pozbawione sensu”83. W Wykładach z fenomenologii
wewnętrznej świadomości czasu Husserl odróżnia zatem świadomość
refleksyjną od świadomości przedrefleksyjnej, wykazując, że refleksja
zawsze już zakłada bezpośrednią, przedrefleksyjną (nieprzedmio-
tową) świadomość aktu w jego aktualnym spełnianiu, ale nie zmienia
to faktu, że twórca fenomenologii odmawiał samoświadomości przed-
refleksyjnej charakteru poznania, twierdząc, że źródłem wiedzy o su-
biektywności i jej zasobach może być tylko refleksja. Jeżeli zatem
przedrefleksyjna samoświadomość nie ma charakteru poznania, to
można powiedzieć, że wprowadzenie praświadomości nie rozstrzyga
kwestii, skąd wiemy o absolutnym przepływie.

Husserl poszukuje rozwiązania tej trudności, dokonując rozróżnie-
nia między apodyktycznością i adekwatnością. Otóż absolutna subiek-
tywność jest apodyktyczna co do bycia i swej ogólnej struktury impli-
kowanej w tezie „Ja jestem”, ale nieadekwatna co do treści84.
W Medytacjach kartezjańskich... — jak już zasygnalizowaliśmy —
znajdujemy rozróżnienie między oczywistością apodyktyczną, to jest
oczywistością bycia czystej subiektywności, i oczywistością adekwatną,
to jest oczywistością poznania jej zasobów85. Pewność istnienia trans-
cendentalnej subiektywności nie musi iść w parze z adekwatnością jej
poznania, a zatem oczywistość apodyktyczna jest możliwa „nawet przy
okazji oczywistości nieadekwatnych”86. W tym kontekście Thomas See-
bohm zauważa, że do struktury żywej obecności danej w apodyktycz-
nej oczywistości należy nieobecność; i jest to zasadnicza nieobecność,
która nigdy nie może być doprowadzona do źródłowej prezentacji87.

146 Epistemologia

82 Ibidem, s. 181.
83 Ibidem, s. 182.
84 Zob. T. S e e b o h m: Die Bedingungen der Möglichkeit der Transcenden-

tal-Philosophie. Edmund Husserls transcendental-phanomenologischer Anzatz, Uar-
gestellt im Anschluss an seine Kant-Kritik. Bonn 1962, s. 67.

85 Zob. E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie..., s. 20—23.
86 Ibidem, s. 21.
87 Zob. T. S e e b o h m: Über die vierfache Abwesenheit im Jetzt. Warum ist Hus-

serl bereits dort, wo ihn Derrida nicht vermutet?. In: Das Rätsel der Zeit. Philosophi-
sche Analysen. Hrsg. von  H.M. B a u m g a r t n e r.  Freiburg—München 1993, s. 103.



Brakująca adekwatność naoczności w niczym nie narusza zatem apo-
dyktyczności ego cogito.

Według Husserla adekwatność idzie w parze z apodyktycznością,
ale nie odwrotnie: apodyktyczność jest możliwa przy braku adekwat-
ności. Jeżeli oczywistość apodyktyczna idzie w parze z oczywistością
adekwatną, apodyktyczny wgląd następuje po wglądzie adekwatnym,
a kryterium apodyktyczności jest sama adekwacja: adekwatna oczywi-
stość jako zupełna samoprezentacja nie może zostać zanegowana, jako
że przy każdej próbie zwątpienia czy negacji zostaje na nowo potwier-
dzona. „W przejściu przez negację i zwątpienie ujawnia się apo-
dyktyczny charakter tego, co adekwatnie oczywiste”88. Taka idealna
sytuacja poznawcza, w której apodyktyczność idzie w parze z adekwat-
nością, nie zachodzi jednak faktycznie w poznaniu, ponieważ wszelkie
poznanie jest w mniejszym lub większym stopniu nieadekwatne89.
Dlatego poszukiwana przez Husserla apodyktyczność ujawnia się przy
braku adekwacji. Potwierdzenie takiego rodzaju apodyktyczności sta-
nowi przypadek transcendentalnego samodoświadczenia absolutnej
subiektywności, która jest dana apodyktycznie, acz nieadekwatnie.
W odniesieniu do stwierdzania apodyktyczności przy braku adekwat-
ności pojawia się jednak zasadnicza trudność, którą można sfor-
mułować następująco: czy oczywistość apodyktyczna stwierdzana
wobec braku adekwatności nie implikuje prymatu myślenia nad na-
ocznością?. Przypomnijmy, jak definiuje apodyktyczną oczywistość
Husserl: „Oczywistość apodyktyczna posiada [...] tę wyróżniającą
właściwość, że jest nie tylko w ogóle pewnością istnienia danych w niej
z oczywistością rzeczy lub stanów rzeczy, lecz że zarazem odsłania się
ona krytycznej refleksji jako bezwzględna niemożliwość pomyślenia
(Unausdenkbarkeit) ich nieistnienia, że więc z góry wyklucza jako bez-
przedmiotowe wszelkie dające się przewidzieć (vorstellbar) wątpie-
nie”90. Czy nie jest tak, że jeżeli coś narzuca się z apodyktyczną oczy-
wistością przy braku adekwatności, to dlatego, że jego nieistnienie jest
niemożliwe do pomyślenia? Czy zatem oczywistość apodyktyczna nie
jest jedynie spekulatywnym eksperymentem myślowym?

Poznanie świadomościowego życia jest możliwe tylko w refleksji,
a to, że absolutna świadomość wymyka się refleksyjnemu spojrzeniu,
nie oznacza, że jest ona zakładana jako niedoświadczalny warunek
wszelkiego doświadczenia. Husserl bowiem w przytoczonej wypowie-
dzi z Medytacji kartezjańskich... twierdzi, że apodyktyczna oczywi-

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 147

88 E. H u s s e r l: Einleitung in die Philosophie..., s. 63.
89 Zob. P. Ł a c i a k: Pojęcie „oczywistości” w fenomenologii Edmunda Husserla.

„Fenomenologia” 2007, nr 5, s. 27—50.
90 E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie..., s. 22.



stość istnienia absolutnej świadomości o d s ł a n i a s i ę k r y -
t y c z n e j r e f l e k s j i, t o z n a c z y j e s t w t e j r e f l e k s j i
r o z p o z n a w a l n a w przejściu przez próbę negacji i zwątpienia
jako bezwzględna niemożliwość pomyślenia nieistnienia danych
w niej rzeczy lub stanów rzeczy. Co to oznacza, że oczywistość apo-
dyktyczna jest rozpoznawalna w krytycznej refleksji? Otóż oczywi-
stość apodyktyczna nie jest efektem eksperymentów myślowych, lecz
stanowi pierwotnie nietematyczną oczywistość „Ja jestem” i jako
taka może zostać tematycznie odsłonięta (rozpoznana) dopiero w re-
fleksji. Shigeru Taguchi tak to ujmuje: „Apodyktyczność ego zosta-
je [...] nie »logicznie« bądź »spekulatywnie« przyjęta, lecz jest wyra-
zem dla zawsze już anonimowo funkcjonującego samoprzeżywania,
w którym jestem »świadomy« samego siebie w nieprzedmiotowy spo-
sób”91. W konsekwencji przy oczywistości apodyktycznej „Ja jestem”
chodzi o „stałe nietematyczne życie”92, toteż oczywistość apodyktycz-
na „Ja jestem” jest nietematycznie (anonimowo) przeżywaną oczywi-
stością93. Sama refleksja jest późniejsza niż nietematyczna, anonimo-
wa apodyktyczność „Ja jestem”, pozostaje wobec niej w niedającym
się zredukować dystansie, ale to właśnie w refleksji (w oczywistości
krytycznej refleksji) rozpoznajmy apodyktyczną rangę oczywistości
„Ja jestem”.

Refleksyjne rozpoznanie (odsłonięcie) apodyktycznej oczywistości
„Ja jestem” jest możliwe dlatego, że, po pierwsze, fenomenologiczna
refleksja, w odróżnieniu od refleksji naturalnej, nie zakłada żadnych
transcendujących przebieg doświadczenia apercepcji i jako taka —
odwołajmy się do Ludwiga Landgrebego — „niczego nie konstruuje,
lecz tylko podnosi do świadomości tematycznej to, co zawsze już funk-
cjonowało nietematycznie”94; po drugie, refleksyjnie zobiektywizowana
świadomość jest absolutną świadomością, która wcześniej była niete-

148 Epistemologia

91 S. T a g u c h i: Das Problem des „Ur-Ich” bei Edmund Husserl..., s. 211.
92 E. H u s s e r l: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Teil 2: 1921—1928.

Hrsg. von I. K e r n. In: Husserliana — Edmund H u s s e r l: Gesammelte Werke.
Bd. 14. Den Haag 1973, s. 433. Zob. S. T a g u c h i: Das Problem des „Ur-Ich” bei
Edmund Husserl..., s. 211.

93 S. Taguchi zwraca uwagę na to, że Husserl dokonuje rozróżnienia między oczy-
wistością przeżywaną nietematycznie i oczywistością refleksyjną. Zob.: S. T a g u -
c h i: Das Problem des „Ur-Ich” bei Edmund Husserl..., s. 210; E. H u s s e r l: Ein-
leitung in die Logik und Erkenntnistheorie. Vorlesungen 1906/07. Hrsg. von
U. M e l l e. In: Husserliana — Edmund H u s s e r l: Gesammelte Werke. Bd. 24.
Dordrecht 1984, s. 432.

94 L. L a n d g r e b e: Faktizität als Grenze der Reflexion und die Frage des Glau-
bens. In: I d e m: Faktizität und Individuation. Studien zu den Grundfragen der
Phänomenologie. Hamburg 1982, s. 123.



matyczna, anonimowa95. Chodzi bowiem o jeden i ten sam byt, który
najpierw pozostaje anonimowy, a następnie jest uświadamiany tema-
tycznie w refleksji96. W Erste Philosophie... Husserl zaznacza, że
samo rozszczepienie Ja na reflektujące i reflektowane następuje
w żywej obecności, chodzi bowiem o jedno i to samo Ja, które odnosi
się do samego siebie i jest świadome swej identyczności w różnych
modusach, dzięki czemu unikamy nieskończonego regresu refleksji:
to samo Ja rozdwaja się, rozdwojenie Ja nie prowadzi zatem do no-
wego Ja, lecz do tego samego, identycznego z sobą97.

Liangkang Ni, objaśniając to zdwojenie świadomościowego życia,
dodaje, że życie świadomości jest raz dane jako byt niezobiektywi-
zowany, nietematyczny, raz jako byt zobiektywizowany (jako imma-
nentny przedmiot spostrzeżenia), ale nie zmienia to faktu, że w obu
wypadkach byt ten może być apodyktycznie uświadamiany98. Oczywi-
stość apodyktyczna bowiem jest wprawdzie pierwotnie anonimową
oczywistością „Ja jestem” w jego nietematycznym funkcjonowaniu
i jako taka pozostaje rozpoznawalna w krytycznej refleksji jako bez-
względna niemożliwość pomyślenia nieistnienia danych w niej rzeczy
i stanów rzeczy, ale „oczywistość owej krytycznej refleksji, a z nią
również oczywistość zachodzenia (Sein) niemożliwości wyobrażenia
sobie nieistnienia tego, co dane, z oczywistą pewnością, sama przy
tym z kolei charakteryzuje się tą rangą apodyktyczności. Sytuacja ta
powtarza się w odniesieniu do każdej krytycznej refleksji [odpowied-
nio] wyższego stopnia”99. Jeżeli pierwotnie anonimowa oczywistość
apodyktyczna „Ja jestem” jest rozpoznawalna w krytycznej refleksji,
której również należy przypisać rangę apodyktyczności, to apodyk-
tyczność wykazuje się nie na drodze adekwacji dania jednego i tego

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 149

95 Zob. L. N i: Urbewußtsein und Reflexion bei Husserl. „Husserl Studies” 1998,
vol. 15, s. 87—91. Bez wątpienia, absolutna świadomość ulega modyfikacji, gdy staje
się przedmiotem refleksji. W refleksji transcendentalnej absolutna świadomość zo-
staje zobiektywizowana, staje się przedmiotem refleksyjnego spostrzeżenia i jako
taka — zostaje zatrzymana (uświadomiona) jako miniona, ulega odteraźniejszeniu
(Entgegenwärtigung). Obiektywizacja jest jakimś sposobem modyfikacji absolutnej
świadomości: to, co zmodyfikowane, w porównaniu z tym, co pierwotne, staje się
mniej lub bardziej wyblakłe. Zob. ibidem, s. 82—84, 91.

96 Zob. ibidem, s. 90.
97 Zob. E. H u s s e r l: Erste Philosophie (1923/24)..., Teil 2, s. 90—91. Zob.

L. L a n d g r e b e: Husserls Abschied vom Cartesianismus. In: I d e m: Der Weg der
Phänomenologie. Das Problem einer ursprünglichen Erfahrung. Gütersloh 1963,
s. 193—194.

98 Zob. L. N i: Urbewußtsein und Reflexion bei Husserl..., s. 90—91. Zob.
E. H u s s e r l: Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie..., s. 246.

99 E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie..., s. 22.



samego stanu rzeczy, lecz — jak komentuje Seebohm — w samym
procesie iteracyjności refleksji, która na dowolnym poziomie odsłania
niemożliwość pomyślenia swego niebytu, przy czym „byt krytycznej
refleksji jest w sobie identyczny z bytem, który [...] ma być krytyko-
wany, i tak in infinitum”100. Zachowujemy zatem apodyktyczność,
unikając postulowania tego, co daje się adekwatnie wypatrzyć, ponie-
waż refleksja nie znajduje w absolutnej świadomości takich treści,
które mogłyby dojść do adekwatnej prezentacji.

Iteracyjność refleksji nie prowadzi do nieskończonego regresu, po-
nieważ życie świadomościowe jako zobiektywizowany byt na dowol-
nym poziomie refleksji zakłada świadomość w stanie nieuprzedmioto-
wionym, nietematycznym, niezobiektywizowanym. „Zobiektywizowana
subiektywność — zauważa Seebohm — jest [...] pochodną obiektywi-
zującej, którą zawsze zakłada i z którą, pomimo tego rozszczepienia,
stanowi jedność strumienia świadomości”101. Anonimowość absolutnej
subiektywności w transcendentalnym nastawieniu oznacza, że su-
biektywność ta, będąc pierwotnie apodyktycznie świadoma siebie
w sposób nieprzedmiotowy, jest doświadczana jedynie jako grani-
ca, założenie wszelkiej refleksji, wszelkiej samoobiektywizacji i jako
taka — dana w formie idei regulatywnej, której treść nigdy nie do-
chodzi do adekwatnego ujęcia, i dlatego idea ta jest nazwana ideą
w sensie Kantowskim102. „Jest właśnie szczególnym rysem — pisze
Husserl — ideacji stanowiącej ujrzenie Kantowskiej »idei«, ideacji,
która dlatego nie rości sobie pretensji do naocznej oczywistości (Ein-
sichtigkeit), że adekwatne określenie jej treści — tutaj strumienia
przeżyć — jest nieosiągalne”103.

Nie chodzi przy tym o transcendentalno-logiczny warunek, lecz
rozpoznawalną w krytycznej refleksji apodyktyczną obecność „Ja je-
stem” we wszystkich formach transcendentalnego samodoświadcze-
nia. Sama absolutna świadomość jawi się zatem krytycznej refleksji
apodyktycznie, ponieważ na każdym poziomie refleksji subiektyw-
ność zawsze już nietematycznie zakłada siebie samą, a zatem wyjście
poza nią jest niemożliwe, ale zarazem jawi się nieadekwatnie, ponie-
waż refleksja nie może dosięgnąć absolutnej świadomości, lecz tylko
może się do niej przybliżyć. Transcendentalna świadomość dokonuje
apodyktycznego namysłu nad sobą, a ten namysł przybiera formę nie-

150 Epistemologia

100 T. S e e b o h m: Die Bedingungen der Möglichkeit..., s. 63—65.
101 Ibidem, s. 66.
102 Zob.: E. H u s s e r l: Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii...,

s. 261—263; T. S e e b o h m: Die Bedingungen der Möglichkeit..., s. 66—67.
103 E. H u s s e r l: Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii...,

s. 261—262.



skończonego procesu zwielokrotnionych refleksji, co oznacza, że
zupełna samoprzejrzystość świadomości nie jest faktycznie osiągalna,
lecz ma sens regulatywny, sens nieskończonego zadania104. Dlatego
fenomenologia jest wprawdzie powołana do urzeczywistnienia idei fi-
lozofii jako ścisłej nauki, to jest nauki uniwersalnej i absolutnie uza-
sadnionej, ale nie jest możliwe całkowite i zupełnie wyraźne samopo-
znanie świadomości transcendentalnej, a wymóg ścisłości — żeby się
odwołać do Seebohma — oznacza, że możliwość przeprowadzenia ab-
solutnej krytyki poznania jest apodyktycznie pewna, przy czym apo-
dyktycznym punktem wyjścia nauki może być tylko ego cogito105.

Piotr Łaciak

Anonymity of transcendental subjectivity
and the idea of philosophy as a strict science

Keywords: phenomenology, anonymity, transcendental subjectivity, philosophy as
strict science, reflection, self-evidence

S u m m a r y

In the paper I present the Husserl’s idea of philosophy as a strict science
(Philosophie als strenge Wissenschaft) which he understood as universal and ulti-
mately justified knowledge, free from any prejudices (Vorurteile) coming from natu-
ralistic attitude. The prejudice of such an attitude is a thesis of the existence of
the world (Thesis vom Sein der Welt). By complying with this thesis unreflectively,
one becomes immersed in the world, which means that in the natural attitude
the transcendental character of subjectivity remains unconscious and anonymous.
This anonymity might be razed by transcendental reduction (transzendentale
Reduktion), which aims at getting the transcendental ego rid of self-forgetting
(Selbstvergessenheit). The subjectivity revealed this way is still, in its deepest
aspects, anonymous as ultimately functioning ego (das letztfungierende Ich), for
being an epistemological absolute, it is a source of reflection and through reflection
it cannot become acknowledged. I discuss some difficulties related to the second type
of anonymity in relation to Husserl’s demand of phenomenology realising the idea of
philosophy as strict a science.

Piotr Łaciak: Anonimowość transcendentalnej subiektywności... 151

104 Zob. G. H o f f m a n n: Die Zweideutigkeit der Reflexion als Wahrnehmung
von Anonymität. „Husserl Studies” 1997, vol. 14, s. 116.

105 Zob. T. S e e b o h m: Die Bedingungen der Möglichkeit..., s. 65.



Piotr Łaciak

Die Anonymität der transzendentalen Subjektivität
und die Konzeption der Philosophie als einer strengen Wissenschaft

Schlüsselwörter: Phänomenologie, Anonymität, transzendentale Subjektivität,
Philosophie als strenge Wissenschaft, Reflexion, Evidenz

Z u s a m m e n f a s s u n g

Im vorliegenden Artikel erscheint die Konzeption der Philosophie als einer stren-
gen Wissenschaft, die als eine Idee der universellen, völlig begründeten Wissen-
schaft ohne irgendwelche, aus natürlicher Einstellung resultierende Vorurteile. Ein
solches Vorurteil ist die Thesis vom Sein der Welt. Indem das Subjekt diese Thesis
unreflektiert vollzieht, verliert es sich in der Welt, was heißt, dass bei natürlicher
Einstellung der transzendentale Charakter der Subjektivität unbewusst und
anonym bleibt. Die Anonymität kann mittels transzendentaler Reduktion, also einer
Befreiung des transzendentalen Ichs von der Selbstvergessenheit, aufgehoben
werden. Die infolge der transzendentalen Reduktion enthüllte Subjektivität bleibt
jedoch in ihren tiefsten Schichten als ein letztfungierendes Ich auch anonym, denn
sie ist als ein epistemologisches Absolute die Quelle der Reflexion und mittels Refle-
xion darf sie dem Subjekt nicht bewusst werden. In Anbetracht Husserls Forderung,
die Philosophie als eine strenge Wissenschaft mittels Phänomenologie zu verwirkli-
chen, erörtert der Verfasser die die zweite Anonymitätsart betreffenden Schwierig-
keiten.

152 Epistemologia




