
Agnieszka Wesołowska

Transcendentalna epoché
a problem przemiany Ja

Słowa klucze: fenomenologia, transcendentalna epoché, „ja”, subiektywność trans-
cendentalna, etyka

W Erste Philosophie Husserl koncentruje swe rozważania na pro-
blemie filozofii pierwszej, to znaczy takiej filozofii, która wychodząc
od tego, co źródłowe, umożliwić ma radykalną, bezstronną i nie-
zawisłą refleksję nad tym, co ukazuje się jako dane. Istotnym za-
mierzeniem twórcy fenomenologii odnośnie do projektowanej przezeń
filozofii jest poddanie tego, co powszechnie samozrozumiałe, systema-
tycznej, radykalnej krytyce i refleksji. Możliwość przezwyciężenia na-
turalno-obiektywnych przeświadczeń prowadzącą do odsłonięcia tego,
co pierwsze, z czego czerpie sens wszystko, co bezpośrednio dane,
Husserl określa mianem redukcji fenomenologicznej. Przezwyciężenie
to, powodujące przejście od postawy naturalnej do nastawienia wzglę-
dem niej jeszcze bardziej pierwotnego w znaczeniu genetycznym (czy-
li nastawienia transcedentalnego), ujawnia zakryty dotąd transcen-
dentalny aspekt Ja. Uznając prymat Ja nad pozostałymi dziedzinami
bytu, Husserl rehabilituje wartość subiektywności jako sfery trans-
cendentalnej. Okazuje się, że z transcendentalnego punktu widzenia
epoché odsłaniająca to, co w postawie naturalnej zakryte, to znaczy
ego cogito, jest czymś znacznie więcej aniżeli zmianą nastawienia.



Fenomenologia jako projekt badawczy

Na kartach nieukończonego Kryzysu nauk europejskich... Husserl
nadaje fenomenologii charakter problemowego projektu filozoficznego,
wypełniającego się nieustannie dzięki podejmowanej wciąż od po-
czątku pracy myślenia, projektu odsłaniającego kolejne — nieujawnio-
ne dotąd — obszary doświadczenia. Sam Husserl pisze, że fenomeno-
logia „nie ma żadnej z góry ustalonej logiki i metodologii, a swoją me-
todę i nawet autentyczny sens swoich dokonań może uzyskać tylko
przez ciągle nowy namysł nad sobą. Jej przeznaczeniem jest (co oczy-
wiście później staje się zrozumiałe jako z istoty konieczne) ciągłe na-
potykanie paradoksów, które pochodzą z nie poddanych jeszcze bada-
niu, a nawet niezauważonych horyzontów i które ujawniają się
początkowo w tym, co niezrozumiałe”1. Filozofia fenomenologiczna,
w której prawda przyjmowana jest jako nieskończona idea regulatyw-
na, realizuje się jako zdeponowana w myśleniu możliwość jego
pogłębiania (nieskończona praca), polegająca na ujawnianiu oraz sys-
tematycznej analizie dotychczas nieuświadamianych horyzontów,
a mająca na celu doprowadzenie do ich zrozumiałości. Według Hus-
serla „charakterystyczną cechę zapoczątkowanej filozofii fenomenolo-
giczno-transcendentalnego radykalizmu stanowi to, że jak powiedzie-
liśmy, inaczej niż filozofia obiektywna, zamiast z góry mieć gotową
podstawę tego, co samo przez się zrozumiałe, wyklucza zasadniczo
podstawę podobnego (czy także innego) sensu. Musi ona zatem zaczy-
nać początkowo bez podstawy”2. Jedynie taka filozofia, to znaczy po-
zbawiona wszelkich założeń i dogmatycznych supozycji, pretenduje do
miana filozofii stanowiącej możliwość siebie samej. Fenomenologia
„uzyskuje możliwość stworzenia sobie podstawy własnymi siłami, wte-
dy mianowicie, gdy w źródłowym namyśle nad sobą zawładnie
naiwnym światem przemienionym w fenomen lub w uniwersum feno-
menów”3. Jedynie taka filozofia może być rozumiana jako nieskończo-
na praca badawcza, nieustanny namysł nad sobą. Nieunikający aporii

154 Epistemologia

1 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die Transzen-
dentale Phänomenologie. Mit ergänzenden Texten hrsg. von W. B i e m e l. In: Hus-
serliana — Edmund H u s s e r l: Gesammelte Werke. Bd. 6. Den Haag 1954, s. 185.
Cyt. za polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — E. H u s s e r l: Wybór pism.
Przeł. S. W a l c z e w s k a. W: K. Ś w i ę c i c k a: Husserl. Warszawa 2005, s. 273.

2 Ibidem, s. 185. Cyt. za polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — E. H u s -
s e r l: Wybór pism..., s. 273.

3 Zob. Ibidem.



sposób podejmowania zagadnień przesądza o nieskończonym charak-
terze badań fenomenologicznych, a ponadto o problemowym, otwar-
tym kształcie projektowanej filozofii. W świetle takiego ujęcia feno-
menologia znajdująca sama w sobie możliwość otwierania własnych
horyzontów na nieskończenie nowe obszary sensu, okazuje się infini-
stycznym projektem badawczym, pracą myślenia dokonującą się za-
wsze jedynie w nieskończonym horyzoncie. W ten sposób pojmowana,
stanowi fenomenologia swego rodzaju nieskończoną, wiodącą ideę
filozoficzną, problemowy strumień myślenia. Filozofia fenomenolo-
giczna podejmowana jako myślenie jest — jak pisał Lyotard — pro-
blemem, ciągłym powstawaniem, nieustannym przepływem4. Histo-
ryczny rozwój samej fenomenologii stanowi potwierdzenie takiego
ujęcia filozofii. Problemowy rozwój fenomenologii Husserla ujawnia
ruch przewartościowań: motywu dogmatycznego na rzecz motywu
krytycznego i odwrotnie5. Charakteryzując w Ideach II znaczenie
transcendentalnej epoché, Husserl pisze: „Zmiana nastawienia nie
znaczy nic innego jak: tematyczne przejście od jednego kierunku uj-
mowania do innego, którym odpowiadają korelatywnie różne przed-
mioty”6. W pracy tej twórca fenomenologii wyjaśnia explicite istotne
znaczenie redukcji fenomenologicznej następująco: „[...] tym, co wy-
zwalające w tej niewątpliwie prawomocnej (gültig) fundamentalnej
metodzie najbardziej pierwotnego określania sensu, jest to, że wyswo-
badza nas ona od ograniczeń sensu [płynących z] naturalnego nasta-

Agnieszka Wesołowska: Transcendentalna epoché... 155

4 Zob. J.- F. L y o t a r d: Fenomenologia. Przeł. J. M i g a s i ń s k i. Warszawa
2000, s. 5.

5 W ramach proponowanego w niniejszym opracowaniu ujęcia filozofii Husserla
przyjmuje się, że rozróżnienie motywu krytycznego i motywu dogmatycznego ma je-
dynie charakter porządkujący i służy zaakcentowaniu problemowego charakteru
fenomenologii. Rozwój myśli Husserla można przedstawić jako ewoluującą architek-
tonikę problemową. Wypracowując początkową postać fenomenologii, Husserl podej-
muje podstawowe zagadnienia należące do problematyki teorii poznania.
Teoriopoznawcza problematyka fenomenologii związana jest z rozwijanym przez Hus-
serla motywem dogmatycznym. Należy przy tym pamiętać, że zasadniczo dogmatycz-
ny charakter fenomenologii w jej początkowej (wczesnej) fazie nie jest jednak
pozbawiony inklinacji krytycznych. Przekształcaniu się filozofii Husserla w postać fe-
nomenologii transcendentalnej towarzyszy wszak tendencja krytyczna. Uproszczone
ujęcie problemowej architektoniki fenomenologii ma na celu wyeksponowanie rozwo-
ju filozofii Husserla będącej rezultatem dialektycznego ruchu przewartościowań: mo-
tywu dogmatycznego i motywu krytycznego, który w odniesieniu do odsłanianych
przez Husserla horyzontów badań przybiera postać nieskończonego projektu. Ze
względu na swój infinistyczny charakter fenomenologia odsłania wciąż nowe możli-
wości problemowe.

6 E. H u s s e r l: Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii. Księga
druga. Przeł. D. G i e r u l a n k a. Warszawa 1974, s. 297. (Dalej cyt. jako Idee II).



wienia jako też każdego nastawienia relatywnego. Człowiek zaj-
mujący postawę naturalną (der natürliche Mensch), w szczególności
badacz-przyrodnik, nie zauważa tych ograniczeń, nie zauważa, że
wszystkie jego wyniki są zaopatrzone pewnym wskaźnikiem, który
jest oznaką ich relatywnego jedynie sensu. Nie zauważa, że natural-
ne nastawienie nie jest jedynym możliwym, że dopuszcza skierowanie
spojrzenia, dzięki którym uwydatnia się absolutna konstytuująca
przyrodę świadomość, w stosunku do której wszelka przyroda musi
być relatywna na mocy z istoty płynącej odpowiedzialności (Wessens-
korrelation) pomiędzy tym, co konstytuujące, a tym, co konsty-
tuowane”7. Epoché jest w rozumieniu Husserla aktem oczyszczenia
spojrzenia z tego, co relatywno-naturalne, możliwością wyzwolenia
podmiotu z ograniczeń sensu oraz z relatywizmu będącego konse-
kwencją uprzednio zajmowanej postawy światowej. Uchylenie prze-
świadczenia o istnieniu świata, dokonane w ramach redukcji, powo-
duje refleksyjną modyfikację doświadczenia spełnianego w sposób
nieuświadamiany przez podmiot w nastawieniu naturalnym. „Zmody-
fikowane w ten sposób, transcendentalne doświadczenie — pisze
w Medytacjach kartezjańskich... Husserl — polega tedy na tym, że
[pozostając w jego obrębie] przypatrujemy się danemu transcenden-
talnie zredukowanemu cogito i opisujemy je, nie dokonując przy tym
jednak, jako spełniające akt refleksji podmioty, naturalnego uznania
w bycie (Seinssetzung), które zawarte jest w realizującym się pierwot-
nie wprost spostrzeżeniu lub innym cogito, uznania w bycie, którego
zanurzające się wprost w ten świat Ja rzeczywiście [przedtem] doko-
nało. Tym samym jednak, na miejscu przeżycia wyjściowego pojawia
się przeżycie istotowo odmienne; o tyle wolno nam więc powiedzieć,
że refleksja zmienia pierwotnie przeżycie. [...] Właśnie na tej drodze
możliwa staje się ta wszelka, przede wszystkim opisowa, wiedza do-
świadczeniowa (Erfahrungswissen), której zawdzięczamy wszelką da-
jącą się pomyśleć znajomość i poznanie naszego życia intencjonalne-
go. To samo powiedzieć można również o refleksji transcendentalno-
-fenomenologicznej”8. Dopiero radykalna epoché, ujmująca w nawias
przekonanie o istnieniu świata, odsłania świadomość transcenden-
talną jako absolutną sferę bytową. Dzięki redukcji staje się możliwe,
po pierwsze, odsłonięcie samego fenomenologicznego residuum, to
znaczy życia transcendentalnej świadomości nieskażonej światowymi
apercepcjami; po drugie, tematyzacja naszej świadomości.

156 Epistemologia

7 E. H u s s e r l: Idee II, s. 254—255.
8 E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie z dodaniem uwag krytycznych Romana

Ingardena. Przeł. A. W a j s. Warszawa 1982, s. 49.



Według Husserla, właśnie w subiektywności transcendentalnej
konstytuuje się transcendencja i wszelki sens. Świat jest, zdaniem
twórcy fenomenologii, „tworem własnego życia, który się w nim sa-
mym dokonał”9. Tak więc, o ile świat naturalny istnieje w ruchu
stałej względności obowiązywania, o tyle tym, co stanowi residuum
fenomenologicznej redukcji, jest świadomość transcendentalna. „Kon-
sekwentna realizacja redukcji fenomenologicznej — pisze Husserl —
pozostawia nam po stronie noetycznej otwartą nieskończoną dziedzi-
nę czystego życia świadomości, a po stronie jego noematycznego kore-
latu — domniemany świat jako taki. W ten oto sposób fenomenolo-
gicznie medytujące Ja może stać się nieuprzedzonym obserwatorem
siebie samego nie tylko co do szczegółów, ale również co do cało-
kształtu, które dla niego istnieją i tak, jak dla niego istnieją. [...] Do-
piero to nowe nastawienie pozwala mi zobaczyć, że wszechświat,
a w ten sposób również wszelki w ogóle naturalnie doświadczany byt,
istnieje tylko dla mnie, istnieje z całym swoim aktualnie posiadanym
sensem jako wyłącznie ze względu na mnie obowiązujący byt, jako co-
gitatum moich zmieniających się i w tej zmianie wzajemnie powiąza-
nych cogitationes; i tylko w takiej postaci utrzymuję go w mocy obo-
wiązywania”10. W Kryzysie nauk europejskich... twórca fenomenologii
stwierdza: „Przez radykalną epoché każde zainteresowanie rzeczy-
wistością czy nierzeczywistością świata [...] we wszystkich modal-
nościach, a zatem także możliwością pomyślenia, jak również roz-
strzygalności, zostaje wyłączone z gry”11. Podczas gdy myślenie
obiektywistyczne właściwe nauce nakierowane jest na świat jako byt
w sobie oczyszczony z tego, co relatywne i subiektywne12, celem filo-
zofii fenomenologicznej jest pokazanie, że takie zabsolutyzowanie
świata ma źródło w niedorzecznej interpretacji właściwej obiektywi-
stycznej filozofii, a sam świat czerpie swój sens z subiektywności
transcendentalnej.

„Dla filozofów [...] — pisze Hussserl — w stwierdzeniach i w ich
wzajemnym związku: »subiektywność w świecie jako obiekt« oraz
»podmiot świadomościowy dla świata«, tkwi pewne konieczne zadanie

Agnieszka Wesołowska: Transcendentalna epoché... 157

9 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 99. Cyt. za
polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — I d e m: Kryzys nauk europejskich
i fenomenologia transcendentalna. Przeł. S. W a l c z e w s k a. Toruń 1999,
s. 104—105.

10 E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie..., s. 53—54.
11 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 182. Cyt. za

polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — I d e m: Wybór pism..., s. 262.
12 Zob. P. J a n s s e n: Geschichte und Lebenswelt. Ein Beitrag zur Diskussion

von Husserls Spätwerk. Den Haag 1970, s. 13.



teoretyczne, mianowicie zadanie zrozumienia, jak to jest możliwe”13.
W świetle omawianego problemu redukcji transcendentalnej należy
uwyraźnić fakt, że w Kryzysie... Husserl wyprowadza zadanie fenome-
nologii z paradoksu ludzkiej subiektywności, z paradoksu Ja, który
sprowadza się do tego, że człowiek jest zarazem podmiotem i przed-
miotem w świecie. „Na początku — pisze Husserl — fenomenolog żyje
takim paradoksem, że to, co samo przez się zrozumiałe, musi widzieć
jako problematyczne, jako zagadkowe oraz że odtąd nie może mieć
żadnego innego problemu naukowego poza tym, by uniwersalną samą
przez się zrozumiałość istnienia świata — która dla niego jest naj-
większą ze wszystkich zagadek — przemienić w zrozumiałość [rzeczy-
wistą]. Nierozwiązywalność przedstawionego wyżej paradoksu zna-
czyłaby, że rzeczywiście nie można przeprowadzić uniwersalnej
i radykalnej epoché, mając na względzie ściśle z nią związaną
naukę”14. W związku z tym można sformułować tezę, że w w y n i k u
u c h y l e n i a ś w i a t a, d o k o n a n e g o z a p o m o c ą r e d u k -
c j i t r a n s c e n d e n t a l n e j, c e n t r a l n y p r o b l e m f i l o z o -
f i i H u s s e r l a p r z y b i e r a p o s t a ć p y t a n i a: j a k j e s t
m o ż l i w e, ż e J a b ę d ą c e — j a k o p o d m i o t — f a k -
t y c z n y m i n d y w i d u u m w ś w i e c i e m o ż e b y ć z a r a -
z e m s u b i e k t y w n o ś c i ą k o n s t y t u u j ą c ą ś w i a t.

Sublimacja ego

Filozofię Husserla cechuje dwojaka perspektywa rozważań. Czło-
wiek bowiem może poddać obserwacji zarówno własne Ja, jak i to, do
czego Ja się odnosi. Z fenomenologicznego punktu widzenia ludzkie
poznanie ma dwa bieguny. „Poznanie — zauważa w tym kontekście
W.A. Luijpen — jest z jednej strony cudownym misterium ludzkiej
otwartości na rzeczywistość, z drugiej zaś strony jest to misterium
bytowania-rzeczywistości-dla-człowieka”15. Już w nastawieniu natu-

158 Epistemologia

13 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 184. Cyt. za
polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — I d e m: Wybór pism..., s. 272.

14 Ibidem, s. 183—184. Cyt. za polskim przekładem fragmentów Kryzysu... —
I d e m: Wybór pism..., s. 271—272.

15 W.A. L u i j p e n: Fenomenologia egzystencjalna. Przeł. B. C h w e d e ń c z u k.
Warszawa 1972, s. 117.



ralnym podmiot może uczynić przedmiotem refleksji siebie jako Ja
przeżywające oraz istniejące w świecie. „W n a t u r a l n e j r e -
f l e k s j i życia dnia codziennego [...] — pisze twórca fenomenolo-
gii — stoimy na gruncie zastanego już w swym istnieniu świata, tak
jak wtedy, gdy żyjąc dniem powszednim, stwierdzamy: »Widzę tam
dom« albo »Przypominam sobie, że słyszałem tę melodię«, itd.”16. Do-
piero epoché prowadząca do zmiany nastawienia (przejścia od posta-
wy naturalnej do transcendentalnej) umożliwia nam uświadomienie
sobie konstytucyjnych funkcji naszego subiektywnego życia, funkcji,
które w zajmowanej przez podmiot postawie naturalnej spełniane są
nietematycznie. Za pomocą redukcji, prowadzącej do odsłonięcia in-
dywidualnej (własnej) sfery przeżyć, to, co doświadczone, zostaje
oczyszczone ze wszelkich odniesień (od uwikłania w świat realności).
Tak więc jedynie epoché zapewnia możliwość o b s e r w a c j i i n -
d y w i d u a l n e g o, s u b i e k t y w n e g o b i e g u n a p r z e ż y ć,
p r z y c z y m j e s t t o o b s e r w a c j a b e z s t r o n n a, p o z o -
s t a w i a j ą c a ś w i a t o r a z w s z e l k i e p r z y j ę t e d o t ą d
p r z e ś w i a d c z e n i a w t r a n s c e n d e n t a l n y m w y ł ą c z e -
n i u. W nastawieniu fenomenologicznym natomiast „ponad Ja po-
chłoniętym światem osadza się (etabliert) Ja fenomenologiczne jako
nieuprzedzony obserwator (uninteressierter Zuschauer)”17.

W ramach prowadzonych rozważań należy podkreślić, że d z i ę k i
e p o c h é p r z e k s z t a ł c e n i u p o d l e g a p r z e d e w s z y s t -
k i m s a m o J a. „Jeśli Ja oddające się światu — pisze autor Me-
dytacji... — w naturalny sposób całym swoim doświadczeniem i po-
grążające się w nim innymi aktami swego życia określimy jako Ja
zainteresowane światem, to fenomenologicznie zmodyfikowane
i utrzymywane nieustannie w tym charakterze nastawienie polega na
tym, że prowadzi ono do zaistnienia pewnego rozwarstwienia w obrę-
bie Ja (Ichspaltung)”18. Można w tym kontekście zaryzykować tezę, że
wraz ze zmianą nastawienia dokonuje się szczególnego rodzaju prze-
miana Ja — Ja, które w nastawieniu transcendentalno-fenomenolo-
gicznym staje się nieuprzedzonym obserwatorem własnego życia in-
tencjonalnego (świadomościowego). Przemiana ego może być przy tym
rozumiana jako s u b l i m a c j a J a, ponieważ Ja jako niezaanga-
żowany obserwator oczyszcza refleksyjne spojrzenie z wszelkich do-
mniemań dotyczących tego, co jest. Zgodnie z zamierzeniami twórcy
fenomenologii, oczyszczenie to umożliwia przeprowadzenie krytyki

Agnieszka Wesołowska: Transcendentalna epoché... 159

16 E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie..., s. 48.
17 Ibidem, s. 50.
18 Ibidem.



świadomości. „Opis fenomenologiczny — pisze Husserl — powołany
jest więc do tego, by stanowić podwaliny radykalnej i uniwersalnej
krytyki. Naturalnie, chodzi tu przede wszystkim o ścisłe przestrzega-
nie absolutnej nieuprzedzoności, a tym samym o zadośćuczynienie
[...] naczelnej zasadzie czystej oczywistości. Oznacza to wierność czy-
stym danym transcendentalnej refleksji, które muszą być dlatego
brane dokładnie tak, jak czysto naocznie prezentują się w prostej
oczywistości, i być chronione przed wszelkimi interpretacjami, które
z zewnątrz narzucają im to, co wykracza poza sferę czystego ogląda-
nia”19. Epoché domaga się, zdaniem Husserla, oczyszczenia, przemia-
ny Ja, które wyzute z wszelkich światowych uprzedzeń, realizuje za-
danie bezstronnej, niezawisłej obserwacji oraz krytyki swego
świadomościowego życia. Transcendentalna epoché, ujmowana jako
zmiana nastawienia, nie jest jedynie metodą warunkującą przejście
na poziom transcendentalnej refleksji, lecz także p r z e m i a n ą
p o l e g a j ą c ą n a u ś w i a d o m i e n i u s o b i e k o n s t y t u -
u j ą c e g o ż y c i a J a. S u b l i m a c j a t a o z n a c z a p r z e -
m i a n ę p o l e g a j ą c ą n a u m o c n i e n i u t o ż s a m o ś c i
o r a z a u t o n o m i i J a, k t ó r e ż y j ą c w n a t u r a l n y m
ś w i e c i e, j e s t z a r a z e m J a t r a n s c e n d e n t a l n y m, a l e
o t y m n i e w i e. „Z całą oczywistością można — wedle Husserla —
powiedzieć: jako żyjące w naturalnym nastawieniu Ja, jestem równo-
cześnie i za każdym razem (auch und immer) Ja transcendentalnym,
dowiaduję się o tym jednak dopiero, przeprowadzając redukcję feno-
menologiczną”20.

Transcendentalna epoché, w której ramach następuje zmiana po-
stawy Ja, nie implikuje oddzielenia Ja od świata. Redukcja nie służy
w żaden sposób separacji świadomości i świata, lecz przeciwnie, ma
na celu wykazanie egologicznie oraz genetycznie ugruntowanej jedno-
ści świadomości i sfery konstytuowanej w jej horyzoncie. Można
wobec tego zaryzykować tezę, że jedność ta, odsłonięta w łonie Ja
(w samej podmiotowości), stanowi rezultat rozważań, które dotyczą
zagadnienia roli podmiotu w procesie konstytucji sensu. W odniesie-
niu do omawianego problemu warto przytoczyć słowa Lyotarda, który
trafnie dostrzega, że redukcja „pozwala nam właśnie uchwycić, jak
istnieje dla nas byt w sobie, to znaczy w jaki sposób transcendencja
przedmiotu może w immanencji podmiotu mieć sens transcendencji.
Redukcja przywraca podmiotowi jego prawdę czynnika konstytu-
ującego rozmaite formy transcendencji, prawdę tkwiącą implicite

160 Epistemologia

19 Ibidem, s. 51—52.
20 Ibidem, s. 54.



w jego wyobcowanej postaci, jaką jest postawa naturalna”21. Trans-
cendentalne uchylenie świata, dokonane dzięki epoché, ujawnia
transcendentalną korelację Ja i świata, która w postawie naturalnej
pozostaje zakryta. Redukcja obejmująca transcendentalnym nawia-
sem twierdzenie o istnieniu świata prowadzi do odkrycia jeszcze bar-
dziej od niego fundamentalnej — źródłowej tezy, to znaczy stwierdze-
nia ego cogito. Bezstronna tematyzacja naszego konstytuującego
życia pozwala stwierdzić, że tym, co w nastawieniu naturalnym jest
spełniane nietematycznie, okazuje się teza „Ja jestem”. Sam Husserl
w Erste Philosophie... uznaje tezę „Ja jestem” za punkt wyjścia
wszelkiej prawdziwej filozofii, za tezę, od której rozpoczyna się filozo-
fowanie22. Z takiego punktu widzenia cel projektu badawczego Hus-
serla stanowi nie tyle sama eksploracja sfery transcendentalnej, ile
ujmowanie w kategoriach problemów zjawisk uznawanych przez
uczestniczący w świecie podmiot za powszechnie zrozumiałe. Reduk-
cja umożliwia, zdaniem Husserla, „systematyczne przebadanie ego,
z e w z g l ę d u n a t o, c o n a l e ż y d o n i e g o w a k t a c h
i z d o l n o ś c i a c h i c o r e a l i z u j e s i ę w n i c h j a k o i n -
t e n c j o n a l n e d o k o n a n i e”23.

Jedność Ja jako możliwość przemiany

Z fenomenologicznego punktu widzenia Ja stanowi transcenden-
talną podstawę wszelkiego doświadczenia. Dopiero dzięki epoché fe-
nomenolog dostrzega, że świat zawdzięcza swój sens transcendental-
nej subiektywności. Według Husserla Ja transcendentalne, które jako
autonomiczne źródło funduje ontyczną, poznawczą oraz etyczną wizję
świata, konstytuując sens wszystkich dziedzin bytowych, nadaje rów-
nież sens ludzkiej egzystencji. Ja porzucające postawę światową
uznaje własną subiektywność za autonomiczną i wyróżnioną sferę by-
tową, konstytuującą sens wszelkich innych dziedzin. W tym kontekś-

Agnieszka Wesołowska: Transcendentalna epoché... 161

21 J.-F. L y o t a r d: Fenomenologia..., s. 42.
22 Zob. E. H u s s e r l: Erste Philosophie (1923/24). Teil 2: Theorie der phä-

nomenologischen Reduktion. Hrsg. von R. B o e h m. In: Husserliana — Edmund
H u s s e r l: Gesammelte Werke. Bd. 8. Den Haag 1959, s. 42.

23 Zob. E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 84. Cyt.
za polskim przekładem Kryzysu... — I d e m: Kryzys nauk europejskich..., s. 89.



cie warto przywołać Eugena Finka interpretację epoché. Wybitny ko-
mentator i bliski współpracownik Husserla ujmuje redukcję jako
duchowe poruszenie samego siebie. „Fenomenologiczna epoché — za-
uważa Fink — nie jest w żadnym wypadku niezobowiązującym, »czy-
sto« teoretycznym intelektualnym działaniem, ale jest o b e j m u -
j ą c y m c a ł e g o c z ł o w i e k a duchowym poruszeniem siebie
samego i — jako zamach na nasz najgłębszy »bezruch« — cierpie-
niem siegającym samych korzeni przełomu”24. Istotną cechę redukcji
rozumianej jako duchowa przemiana ego stanowi jej nieodwracalność.
„Przemiana spowodowana przez redukcję jest nieodwracalna — gdy
raz ujrzało się nową perspektywę, nie sposób już o niej całkowicie za-
pomnieć i powrócić do dawnego życia w naiwności”25. A k t u ś w i a -
d o m i e n i a s o b i e p r a w d y o ż y c i u (i s t n i e n i u) w ł a s -
n e g o e g o s t a n o w i d l a p o d m i o t u a s u m p t d o
i n d y w i d u a l n e j p r z e m i a n y r e f l e k t u j ą c e g o J a.
M o ż l i w o ś ć p r z e m i a n y w y n i k a z n a t u r y l u d z k i e j
p o d m i o t o w o ś c i, t o z n a c z y z j e d n o ś c i J a. Jest imma-
nentną cechą i jednocześnie wyznacznikiem ontycznego statusu ego,
ponieważ Ja może być nie tylko podmiotem, lecz także przedmiotem
w świecie. O d k r y c i e f e n o m e n o l o g i i t r a n s c e n d e n -
t a l n e j H u s s e r l a s t a n o w i o d s ł o n i ę c i e p o d m i o t o -
w e j j e d n o ś c i J a, j e d n o ś c i, k t ó r a j e s t f u n d a m e n -
t e m (ź r ó d ł e m) w s z e l k i e j r e f l e k s j i. W Medytacjach kar-
tezjańskich... Husserl pisze, że realizacja redukcji fenomenologicznej
ujawnia jedność Ja, jedność transcendentalnego Ja, które żyjąc w po-
stawie naturalnej, uczestnicząc w świecie, jest weń zaangażowane,
a dopiero w nowym transcendentalnym nastawieniu może dostrzec,
iż wszelki byt istnieje z „aktualnie posiadanym sensem” wyłącznie ze
względu na niego i tylko dla niego26. H u s s e r l o w s k a e p o c h é
n i e p r o w a d z i w i ę c d o o d d z i e l e n i a a n i t y m b a r -
d z i e j b e z p o w r o t n e g o o d s e p a r o w a n i a p o d m i o t u
t r a n s c e n d e n t a l n e g o o d p o d m i o t u k o n k r e t n e g o,
l e c z w r ę c z p r z e c i w n i e, j e j c e l s t a n o w i w y k a z a -
n i e p i e r w o t n e j j e d n o ś c i p o d m i o t u, k t ó r y m o ż e
u c z y n i ć s i e b i e p u n k t e m w y j ś c i a r e f l e k s j i z a r ó w -
n o t r a n s c e n d e n t a l n e j, j a k i n a t u r a l n e j.

162 Epistemologia

24 E. F i n k: Was will die Phänomenologie Edmund Husserls?. In: I d e m: Stu-
dien zur Phänomenologie 1930—1939. Den Haag 1966, s. 160—161. Cyt. za:
K. Ś r o d a: Eugen Fink o fenomenologicznej redukcji. „Przegląd Filozoficzny” 1992,
nr 2, s. 65.

25 K. Ś r o d a: Eugen Fink o fenomenologicznej redukcji..., s. 67.
26 Por. E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie..., s. 53—54.



Odnośnie do omawianego problemu można się pokusić o twierdze-
nie, że zamierzeniem Husserla było rozpatrzenie zarówno fundamen-
talnego faktu jedności oraz tożsamości Ja, jak i podmiotowo-przed-
miotowej relacji świadomości i bytu, poznania i rzeczywistości na
różnych piętrach refleksji filozoficznej. „Jedynie procedura odsłania-
nia horyzontów doświadczenia — pisze autor Medytacji... — jest osta-
tecznie tym, co ujawnia rzeczywistość świata i jego transcendencję
i wykazuje dalej, że nie dają się one oddzielić od transcendentalnej
świadomości konstytuującej sens i rzeczywistość bytową”27. Okazuje
się, że różnica nastawień nie jest różnicą dotyczącą świata. W y -
ł ą c z e n i e ś w i a t a, d o k o n a n e z a p o m o c ą r e d u k c j i,
p o w o d u j e o d s ł o n i ę c i e j e g o t r a n s c e n d e n t a l n e g o
r e w e r s u, o g l ą d a n e g o z p e r s p e k t y w y p r z e m i e n i o -
n e g o J a — J a, k t ó r e d o k o n u j e u ś w i a d o m i e n i a s o -
b i e w ł a s n e g o k o n s t y t u u j ą c e g o ż y c i a. Epoché ujawnia
harmonijne współistnienie (jedność) Ja. Wszak w zależności od zaj-
mowanej postawy Ja odsłania swą podmiotowo-transcendentalną lub
przedmiotowo-światową stronę. Ego pozostaje z jednej strony przed-
miotem w świecie (uczestniczącym w nim elementem), z drugiej zaś
strony — czystym podmiotem konstytuującym świat.

Dzięki aktowi redukcji transcendentalnej ujmującemu w nawias
to, co spełniane jest naturalnie, zmiana nastawienia zyskuje typowy
dla prawdziwej przemiany (Ja) sens i radykalizm. Dopiero takie
całościowe przeobrażenie, angażujące jednocześnie wolę i rozum, nie-
sie konsekwencje nie tylko teoriopoznawcze, lecz przede wszystkim
etyczne, nie powodując przy tym — co należy podkreślić — dualizmu
ontologicznego. W tym kontekście w Ideach I Husserl pisze: „Nie
»zmieniono sensu« realnej rzeczywistości ani nie zaprzeczono jej
w ogóle, lecz usunięto niedorzeczną jej interpretację, taką, która jest
sprzeczna z jej własnym, w naocznie zrozumiały sposób wyjaśnionym
sensem. Ta interpretacja pochodzi z f i l o z o f i c z n e g o zabsoluty-
zowania świata, które jest całkowicie obce naturalnemu jego trakto-
waniu. To traktowanie jest właśnie naturalne, żyje naiwnie w spełnia-
niu opisanej przez nas generalnej tezy, nie może zatem nigdy stać się
niedorzeczne. Niedorzeczność rodzi się dopiero wtedy, gdy się filozofu-
je i szukając ostatecznej wiedzy o sensie świata, nie zauważa się wca-
le, że świat sam cały swój byt posiada jako »sens«, który zakłada abso-
lutną świadomość jako pole [operacji] nadawania sensu [...]”28. Z tego

Agnieszka Wesołowska: Transcendentalna epoché... 163

27 Ibidem, s. 89.
28 E. H u s s e r l: Idee czystej fenomenologii i fenomenologicznej filozofii. Księga

pierwsza. Przeł. D. G i e r u l a n k a. Warszawa 1952, s. 171.



punktu widzenia celem transcendentalnej redukcji nie jest rozdwoje-
nie świata na świat sam w sobie, dany w nastawieniu naturalnym,
oraz na świat jako korelat aktów świadomościowych (świat nastawie-
nia transcendentalnego), lecz transcendentalne zrozumienie świata.
Na drodze redukcji dokonuje się zatem szczególna przemiana Ja, któ-
re pozostając absolutnym początkiem (Ja transcendentalnym), ma
możliwość tematyzacji własnej subiektywności oraz odsłaniania sensu
dokonań w świecie. Celem potwierdzenia omawianego aspektu epoché
warto przytoczyć słowa samego Husserla, który pisze w Kryzysie..., że
redukcja „jest powołana do spowodowania całkowitego osobowego
przeobrażenia, które dałoby się porównać w pierwszym rzędzie z reli-
gijnym nawróceniem, które ponadto kryje w sobie znaczenie najwięk-
szego egzystencjalnego przeobrażenia, jakie jest zadane człowiekowi
jako takiemu”29. Przyjęcie takiej perspektywy pozwala sformułować
tezę, że p r z e m i a n a J a j e s t w e w n ę t r z n ą m o ż l i w o -
ś c i ą s a m e j f e n o m e n o l o g i i.

Etyczne implikacje redukcji transcendentalnej

Istotnym argumentem przemawiającym za ujęciem redukcji jako
swego rodzaju przemiany podmiotu jest fakt, że w swej ostatniej pra-
cy Husserl eksponuje w sposób szczególny etyczne implikacje reduk-
cji. Znaczenie tego aspektu transcendentalnej epoché polega na
m o ż l i w o ś c i m o d y f i k a c j i k s z t a ł t u l u d z k i e j p o d -
m i o t o w o ś c i; m o ż l i w o ś c i p r z e j a w i a j ą c e j s i ę
w u m i e j ę t n o ś c i p r z e m i a n y o g l ą d u, w w y k s z t a ł-
c e n i u u m i e j ę t n o ś c i s p o j r z e n i a z p e r s p e k t y w y
s a m e j s u b i e k t y w n o ś c i p o j m o w a n e j j a k o ź r ó d ł o
i p o d s t a w a w s z e l k i e g o c z y n u. Moment ten odsłania nowe
fundamentalne znaczenie, a zarazem cel epoché oraz samej fenome-
nologii. „M o m e n t w y c h o w a w c z y r e d u k c j i f e n o m e-

164 Epistemologia

29 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 140. „Vielleicht
wird es sich sogar zeigen, daß die totale phänomenologische Einstellung und die ihr
zugehörige Epoché zunächst wesensmäßig eine völlige personale Wandlung zu erwir-
ken berufen ist, die zu vergleichen wäre zunächst mit einer religiösen Umkehrung,
die aber darüber hinaus die Bedeutung der größten existenziellen Wandlung in sich
birgt, die der Menschheit als Menschheit aufgegeben ist”.



n o l o g i c z n e j — pisze już w Ideach II Husserl — polega jednak
nie na tym, że czyni nas ona w ogóle zdolnymi do uchwycenia zmian
nastawień, które są równorzędne z naturalnym, albo, jak teraz wy-
raźniej powiemy, przyrodniczym (natural) nastawieniem, które za-
tem tak jak ono konstytuują jedynie relatywne i ograniczone swe ko-
relaty bytowe i sensowe. Te nowe odpowiedniki zatem tak samo
wskazują poza siebie na świadomość w fenomenologicznym sensie
absolutną; do swego pełnego wyjaśnienia wymagają cofnięcia się do
źródłowego i pełnego związku istotnościowego tej absolutnej świado-
mości. Dzięki redukcji do tego związku w każdej chwili potrafimy to,
co dane w różnych nastawieniach (resp. przynależne do nich z gruntu
różne odmiany apercepcji), właściwie [do siebie] ustosunkować i abso-
lutnie wywartościować”30. Dzięki redukcji, która może być traktowa-
na jako możliwość duchowego wglądu w siebie, jako projekt zadany
dopiero człowieczeństwu do realizacji, Ja ma możliwość właściwej
perspektywy wartościowania. W odniesieniu do ogólnej architekto-
niki dokonań transcendentalnej subiektywności uznanie Ja za pod-
stawę doświadczenia otwiera nową perspektywę rozumienia siebie
samego. „Samo to konkretne ego — zauważa autor Medytacji karte-
zjańskich... — stanowi uniwersalny temat opisu, czy mówiąc wyraź-
niej: Ja, medytujący fenomenolog, stawiam sobie wszechobejmujące
w swym uniwersalizmie zadanie o d s ł o n i ę c i a s i e b i e s a m e -
g o jako transcendentalnego ego w mojej p e ł n e j k o n k r e t n o -
ś c i (Konkretion), a więc wespół ze wszystkimi intencjonalnymi kore-
latami, które [życie moje] zawiera”31. Egologiczny przewrót powoduje
odsłonięcie oraz poruszenie tego, co pozostawało dotąd zakryte
i uśpione. W ramach takiego ujęcia redukcja może zostać przyrówna-
na do przebudzenia. Przebudzenie to nie tylko wytrąca człowieka
z naiwno-naturalnej postawy życiowej, lecz przede wszystkim impli-
kuje radykalną zmianę, przekształcenie oraz przewartościowanie
utrwalonego naiwno-naturalnego obrazu własnego Ja, które partycy-
puje w otaczającym świecie. O kategorii przebudzenia expressis ver-
bis pisze sam Husserl. „W gruncie rzeczy — konstatuje — wszystko
należy do przebudzonego Ja, które stale tematyzuje, spełnia akty,
funkcjonuje jako żywe Ja teraźniejszości, ale stale obecne jest także
w dziełach biernych, w skojarzeniach i w syntezach biernej konstytu-
cji”32. Kategorię tę w następujący sposób opatruje komentarzem rów-

Agnieszka Wesołowska: Transcendentalna epoché... 165

30 E. H u s s e r l: Idee II, s. 255.
31 E. H u s s e r l: Medytacje kartezjańskie..., s. 55.
32 E. H u s s e r l: Aneks XXIV do Psychologii fenomenologicznej z 1925 roku. In:

Husserliana — Edmund H u s s e r l: Gesammelte Werke. Bd. 9. Den Haag 1962,



nież Lévinas. „Przebudzenie — pisze francuski filozof — to Ja, które
zarazem śpi i nie śpi, i dla którego dzieje się to wszystko, co dzieje
się w immanencji: [...] bezsenne uderzenia w najbardziej ukrytym za-
kamarku podmiotowego atomu. To czuwanie jaźni płynące z głębi su-
biektywności, która transcenduje swą immanencję [...] tę bezsenność
Husserl opisuje jednak jako intencjonalność. [...] Przebudzone Ja
c z u w a n a d p r z e d m i o t e m i nawet w swoim życiu aksjolo-
gicznym lub praktycznym pozostaje aktywnością uprzedmiotawia-
jącą. Przebudzenie wiąże się tu z innością przedmiotu, zakłada zde-
rzenie z rzeczywistością. To od przedmiotu, od tego, co się odsłania
(sich abhebt) w immanencji, przychodzi pobudzenie, stymulacja”33.
Według Lévinasa, „właśnie odwołując się do Innego, Husserl opisze
podmiotowość transcendentalną, która wyrywa Ja z jego izolacji”34.
„Redukcja — pisze francuski filozof — będzie przede wszystkim za-
biegiem, który pod spoczywaniem w sobie, pozwalającym zaistnieć
rzeczywistości odnoszonej do niej samej — odkryje lub przebudzi ży-
cie, przykryte stematyzowanym, rozproszonym bytem”35. Redukcja,
która jest w rozumieniu Lévinasa przede wszystkim sposobem wy-
rwania Ja z egologicznego letargu, usuwa nie tylko niebezpieczeń-
stwo solipsyzmu, lecz także widmo relatywizmu. W ujęciu prezento-
wanym przez Lévinasa pobrzmiewają echa fenomenologii Husserla.
Zdaniem Husserla bowiem: „Cała ludzkość oraz podział i porządek
zaimków osobowych stały się w mojej epoché fenomenem Ja (jako)
człowieka wśród innych ludzi”36. Warto przy tym nadmienić, że Lév-
inas, który inspirowany Kartezjańskim cogito, jako fenomenolog roz-
waża zagadnienie absolutnego charakteru świadomości, eksponując
przy tym przede wszystkim jej antysolipsystyczny aspekt, rozwija
swą fenomenologię (a następnie własną wersję filozofii) właśnie
w kierunku etycznym. „Jeżeli wierzyć Husserlowi z Kryzysu — pisze
twórca filozofii spotkania — droga prowadząca do redukcji przez fe-
nomenologiczną fenomenologię percepcji jest lepsza od drogi Karte-
zjańskiej, obranej w Ideen I oraz w Medytacjach. Życie subiektywne
odsłoni swą transcendentalną godność, kiedy okaże się wcześniejsze

166 Epistemologia

s. 481. Słowa Husserla, przytoczone przez Lévinasa, cyt. za polskim przekładem
M. K o w a l s k i e j w: E. L é v i n a s: O Bogu, który nawiedza myśl. Kraków 1994,
s. 74, przypis 23.

33 E. L é v i n a s: O Bogu, który nawiedza myśl..., s. 74—75.
34 Ibidem, s. 77.
35 Ibidem, s. 79.
36 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 188—189. Cyt.

za polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — I d e m: Wybór pism...,
s. 275—276.



od rzeczywistości, która tylko dzięki temu życiu zostaje zidentyfiko-
wana, ale która je pochłania i skazuje na anonimowość”37. Zdaniem
Husserla bowiem, „jako podmioty świata pozostajemy przy tym ano-
nimowi — dopóki nie uczynimy samych siebie tematem”38. Z fenome-
nologicznego punktu widzenia epoché umożliwia przezwyciężenie
własnej anonimowości.

Dzięki redukcji odsłonięta zostaje prawda o Ja. Według twórcy fe-
nomenologii każde Ja jako bezstronny obserwator jest zarazem pod-
miotem rozumnie wartościującym oraz mogącym osądzać swe postę-
powanie. W rozumieniu Husserla „Postępujemy słusznie, jeśli
dowolny niezaangażowany obserwator, przenosząc się w nasze położe-
nie, musiałby uznać nasze postępowanie. My przenosimy się sami
w rolę nieuprzedzonego obserwatora, gdy nasze własne postępowanie
osądzamy według poprawności. Niezaangażowany obserwator jest tu-
taj rozumnie wartościującym podmiotem, który stwierdza, że przeko-
nania fundujące postępowanie są poprawne, że wartościowania dobra
(Gutwertungen) są poprawnie dokonane, że to, co wartościujemy jako
dobre, faktycznie według jego istoty, a więc generalnie i według
apriorycznych materialnych praw wartości, musiałoby zostać zwarto-
ściowane jako dobre, że tak samo w istocie wartości podstawowych
dokładnie takie i nie inne preferencje mają swe oparcie w prawach,
że według tego to, co najlepsze, jest rzeczywiście najlepszym”39. Mię-
dzy redukcją i zdolnością poprawnego wartościowania można dopa-
trzyć się istotnego podobieństwa. Zarówno redukcja, jak i wszelka
ocena postępowania wymagają uświadomienia sobie władzy nad sobą
oraz nad własnym czynem. „Operacja świadomości — trafnie zauwa-
ża P. Ricoeur — która podtrzymuje dzieło refleksji, rozwija właściwe
sobie implikacje etyczne przez to, że refleksja jest aktem bezpośred-
niej odpowiedzialności za siebie”40. Redukcję rozumie Ricoeur jako
przedsięwzięcie nie tylko epistemologiczne, lecz przede wszystkim
etyczne. O etycznym wymiarze redukcji fenomenologicznej Ricoeur pi-
sze następująco: „Filozoficzna przemiana jest aktem w najwyższym

Agnieszka Wesołowska: Transcendentalna epoché... 167

37 E. L é v i n a s: O Bogu, który nawiedza myśl..., s. 78.
38 E. H u s s e r l: Nastawienie nauk przyrodniczych i humanistycznych. Natura-

lizm, dualizm i psychologia psychofizyczna. Przeł. Z. K r a s n o d ę b s k i. W: Feno-
menologia i socjologia. Zbiór tekstów. Red. Z. K r a s n o d ę b s k i. Warszawa 1989,
s. 69.

39 E. H u s s e r l: Wykłady z etyki i teorii wartości 1908—1914. Przeł. L. O s t a s z.
Kraków 1991, s. 21.

40 P. R i c o e u r: Fenomenologia i hermeneutyka: Wychodząc od Husserla. Przeł.
M. D r w i ę g a. W: Fenomenologia francuska. Rozpoznania. Interpretacje. Rozwinię-
cia. Red. J. M i g a s i ń s k i i I. L o r e n c. Warszawa 2006, s. 199.



stopniu autonomicznym. To, co nazwaliśmy etycznym niuansem, jest
więc bezpośrednio implikowane w akcie ugruntowującym o tyle, o ile
akt ten może być jedynie samoustanawiającym. W tym właśnie sen-
sie jest on w najwyższym stopniu odpowiedzialny za siebie. Samo-
stwierdzający charakter ugruntowania konstytuuje podmiot filozo-
ficzny w podmiot odpowiedzialny”41. Fenomenologiczna radykalność
opiera się na założeniu odpowiedzialności podmiotu. Możliwość przy-
wrócenia autonomii myślenia, warunkująca prawdziwy, istniejący na
mocy rozumu obraz świata (transcendentalna terapia rozumu), moż-
liwość, która wymaga wewnętrznego przeobrażenia człowieczeństwa
i jednocześnie indywidualnej przemiany Ja, stanowi wyzwanie rzuco-
ne myśleniu. Francuski filozof zwraca uwagę na to, że o p e r a c j ą
ś w i a d o m o ś c i p o d t r z y m u j ą c ą d z i e ł o r e f l e k s j i,
w k t ó r e j p r z e j a w i a s i ę f e n o m e n o l o g i c z n a r a d y -
k a l n o ś ć, j e s t f i l o z o f i c z n a p r z e m i a n a, p r z e m i a n a
n i e z m i e n i a j ą c a t r e ś c i o w e j z a w a r t o ś c i ś w i a d o -
m o ś c i, l e c z p o l e g a j ą c a n a p r z e j ś c i u o d w i a r y
w i s t n i e n i e d o s e n s u i s t n i e n i a. Husserl w Kryzysie...
stwierdza, że „prawdziwe istnienie jest idealnym celem, zadaniem
episteme »rozumu«, przeciwstawionym istnieniu, które jest jedynie
mniemane i bez pytania zrozumiałe jako oczywiste w doxa”42. Odkry-
cie prawdy o istnieniu Ja pozostaje w rozumieniu Husserla celem,
idealnym zadaniem, jakie stawia przed podmiotem życie w świecie.
Przyjęcie takiej perspektywy powoduje, że Husserlowski ekspery-
ment uchylenia ważności świata, przybiera postać etycznej spekula-
cji. Twórca fenomenologii bowiem wypracowuje radykalny sposób
odsłaniania pozostającego w ukryciu transcendentalnego „życia” Ja.

Możliwość przeprowadzenia redukcji ujawnia najgłębszą wartość
Ja, jego wolność. „Dzięki neutralizującej modyfikacji spojrzenia — za-
uważa Jacques Derrida — zawsze mogę, w akcie wolności, który sam
należy do istoty świadomości, ujmować świat i wszystko, co zależy od
jego istnienia, jako fenomen: nie jako rzecz lub świat jawiące się
świadomości, ponieważ istnienie rzeczy lub świata już mnie nie inte-
resuje, ale jako jawienie się rzeczy lub świata”43. Podobnie jak każdy
czyn, również redukcja jest aktem wolności, wolnej woli podmiotu.
Redukcja pozwalająca na wgląd we wnętrze Ja oraz na refleksję nad

168 Epistemologia

41 Ibidem, s. 199—200.
42 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 11. Cyt. za

polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — I d e m: Kryzys nauk europejskich...,
s. 15.

43 J. D e r r i d a: Fenomenologia i domknięcie się metafizyki. Przeł. M. K o -
w a l s k a. W: Fenomenologia francuska..., s. 150.



dokonaniami ego może być rozumiana jako akt etyczny. Ja reflek-
tujące, które tematyzuje to, co doświadczone, refleksyjnie odnosi się
do swych dokonań jako źródło czynu. Aby poddać refleksji konkretne,
indywidualne życie w świecie, należy uprzednio, porzucając dotych-
czas zajmowaną postawę, odmienić perspektywę (postawę), nasta-
wienie oraz punkt odniesienia własnego Ja. Dokonane w ten sposób
zespolenie Ja ze sferą duchową, znamionujące redukcję transcenden-
talną, w następujący sposób charakteryzuje P. Graff: „[...] żyjąc w na-
stawieniu umożliwionym przez tę redukcję, uzyskuje się pewien
szczególny rodzaj zespolenia ze światem duchowym, poszerzenie
i jednocześnie skoncentrowanie pola świadomości jako oczyszczonego
ze wszelkich uwikłań doraźnych. Czysta świadomość sięga do świata
idei, tak jak świadomość ejdetyczna sięga do istot, a świadomość na-
turalna do świata empirycznego. Obraz, jaki się oto przed nami rysu-
je, jest opisem — albo projektem — drogi, jaką przebyć musi każde
Ja, aby uzyskać kolejne szczeble samoświadomości [...]”44. Załamanie
się wiary w siebie, w rozum, w sens dążenia do celu (prawdy) są
symptomami kryzysu człowieczeństwa (podmiotowości). Kryzys ludz-
kości europejskiej okazuje się w istocie załamaniem „ogólnej sensow-
ności jej życia kulturalnego”, kryzysem „całej jej egzystencji”45.

Hussserlowski projekt fenomenologii transcendentalnej uwzględ-
niający zamysł restytucji kultury oraz człowieczeństwa, dokonujący
się z punktu widzenia samego Ja, stanowi próbę wykazania harmonii
między dziedziną aksjologiczną (praktyczną) i teoretyczną, ukazania
paralelności dociekań normatywnych (idealnych) z rozumową reflek-
sją nad sferą praxis. Etyczne implikacje Husserlowskiej fenomenolo-
gii są wszak wynikiem rozważań nad najwyższymi celami życiowymi
oraz regułami, które powinny ułatwić działającej jednostce rozumne
uporządkowanie życia ze względu na te cele. Właśnie za pomocą re-
dukcji Husserl wykazuje jedność Ja, które ogarniając sferę praktycz-
nej oraz teoretycznej aktywności, potrafi w sposób refleksyjny od-
nieść się do całego swojego życia. Zarówno dokonanie redukcji, jak
i samo postępowanie etyczne wymagają intencjonalno-wolitywnego
zaangażowania podmiotu. Aby poddać krytyce własny czyn, należy
podjąć wysiłek retrospektywnej refleksji poznawczej nad indywidual-
nym życiem świadomościowym. „Jedynie r a d y k a l n e badanie —

Agnieszka Wesołowska: Transcendentalna epoché... 169

44 P. G r a f f: Fenomenologia jako inicjacja. Próba częściowej rekonstrukcji kon-
cepcji człowieka Edmunda Husserla. „Humanitas” 1980, T. 3, s. 54—55.

45 Zob. E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 10.
Cyt. za polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — I d e m: Kryzys nauk europej-
skich..., s. 14.



pisze w Ideach II Husserl — skierowane na fenomenologiczne źródła
konstytucji idei przyrody, ciała, duszy oraz różnych idei Ja i osoby,
może tu dać rozstrzygające wyjaśnienia i zarazem nadać prawomoc-
ność wartościowym motywom wszystkich takich badań. [...] Dopóki
żyjemy w nastawieniu przyrodniczym, ono samo nie jest dane w na-
szej dziedzinie badania, uchwycone zostaje wszak tylko to, co w nim
doświadczane, myślane itd. Jeżeli jednak dokonujemy fenomenolo-
gicznej refleksji i redukcji, czynimy tematem samo to nastawienie,
odnosimy do niego to, co w nim badane [...]”46. Redukcja — jak już
zaznaczyliśmy — powołana jest, zdaniem autora Kryzysu..., do doko-
nania całkowitej osobowej przemiany Ja, mającej znaczenie egzysten-
cjalnego przeobrażenia47. Gest przeprowadzenia redukcji można więc
zinterpretować jako moment duchowej przemiany. Dzięki redukcji
dokonujące jej Ja, wkraczając na wyższy stopień samoświadomości
(samopoznania), osiąga — podobnie jak w przypadku postępowania
podług idealnych norm — wyższy szczebel człowieczeństwa. Sam
Husserl określa filozofię jako „zdobywanie samowiedzy przez ludz-
kość”48. „Cała problematyka transcendentalna — konstatuje w Kryzy-
sie... — obraca się wokół stosunku tego mojego Ja, »ego«, do tego, co
początkowo jako samo przez się zrozumiałe zostało za to Ja podsta-
wione: do mojej duszy, a dalej — wokół stosunku owego Ja i mojego
życia świadomości do świata, którego jestem świadomy i którego
prawdziwe istnienie poznaję w tworach mego własnego poznania”49.
Redukcja służąca poruszeniu ego (poruszeniu uśpionych dotąd po-
kładów motywacji i wartości) może być rozumiana jako droga mająca
na celu nieskończone kształtowanie się ludzkiej podmiotowości, bezu-
stanną pracę nad konstytucją własnej osoby, nad człowieczym Ja.

*
*        *

Za pomocą epoché w ramach refleksji transcendentalnej to, co na-
turalne, zostaje sproblematyzowane. Paradoksalność, a zarazem dwu-
biegunowość fenomenologicznego myślenia, myślenia rozpościera-
jącego się w nieskończonym horyzoncie sensu, którego odsłanianie

170 Epistemologia

46 E. H u s s e r l: Idee II, s. 246—247.
47 Por. E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 140.
48 E. H u s s e r l: Filozofia jako zdobywanie samowiedzy przez ludzkość. Przeł.

Z. K r a s n o d ę b s k i. „Studia Filozoficzne” 1984, nr 2, s. 174—179.
49 E. H u s s e r l: Die Krisis der europäischen Wissenschaften..., s. 101. Cyt. za

polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — I d e m: Kryzys nauk europejskich...,
s. 106.



oraz badanie są celem filozofa, na trwałe wpisują się w Husserlowski
projekt fenomenologii. Sam Husserl akcentuje w Kryzysie... „dający
się sensownie rozwiązać, konieczny wręcz paradoks, z konieczności
wypływający ze stałego napięcia pomiędzy siłą przekonań samego
przez się zrozumiałego nastawienia naturalnego, obiektywnego (potę-
ga common sense), a przeciwstawiającego się mu nastawienia »nie-
zaangażowanego obserwatora«”50. W Husserlowskiej fenomenologii
obecne jest napięcie między tym, co naturalnie oczywiste (naiwnie
zrozumiałe), a tym, co jako poddane problematyzacji, traci walor na-
turalnej samozrozumiałości. Napięcie to, z którego czerpie moc feno-
menologia, ma źródło w paradoksie, że to, co naturalnie oczywiste,
ujmowane jest w kategorii problemu. Jako projekt badawczy, feno-
menologia okazuje się permanentnym zorientowaniem na paradoksy,
niewyczerpywalną pracą myślenia, które odsłaniając za pomocą epo-
ché zakryte dotąd obszary doświadczenia, czyni je transcendentalnie
zrozumiałymi. Fenomenologiczne przekonanie o możliwości rozwiąza-
nia kolejnych paradoksów, na jakie natrafia umysł badacza, jak rów-
nież fenomenologiczna redukcja stanowiąca zaplecze, a zarazem po-
tencjał, którym dysponuje fenomenolog, są dowodami na to, że
wszelki sens fenomenologicznych dokonań pozyskiwany jest dzięki
ciągłemu namysłowi. Refleksję nad konstytuującym życiem Ja, a tak-
że, opis jego ukonstytuowanych dokonań umożliwia redukcja będąca
wolicjonalno-intelektualnym aktem wolności ego. Redukcja okazuje
się postępowaniem mającym na celu zniesienie napięcia, jakie wyni-
ka z paradoksu subiektywności.

Agnieszka Wesołowska

Transcendental epoché and the problem of transformation of ego

Keywords: phenomenology, transcendental epoché, ego, transcendental subjectivity,
ethics

S u m m a r y

The paper discusses phenomenological reduction as the transformation of ego.
Possibility of overcoming natural-objective attitudes leading to revealing of what is
the first from which everything that is immediately given takes its sense, is what

Agnieszka Wesołowska: Transcendentalna epoché... 171

50 Ibidem, s. 183. Cyt. za polskim przekładem fragmentów Kryzysu... — I d e m:
Wybór pism..., s. 271.



Husserl calls phenomenological reduction (epoché). This overcoming, which causes
a movement from natural attitude to more primal orientation in the genetic sense
(meaning transcendental attitude), reveals the transcendental aspect of ego. Ac-
knowledging the primacy of ego over other spheres of being, Husserl rehabilitates
the value of subjectivity as transcendental sphere. For it shows that from transcen-
dental point of view it is something more than the change of attitude. Exclusion
from the world with reduction leads to revealing its transcendental reverse seen
from the perspective of the transformed ego, the ego which acknowledges its consti-
tutive life. With the change in the attitude the peculiar transformation change of
ego follows, so that ego in the transcendental-phenomenological attitude becomes
unprejudiced spectator of their own intentional (consciousness’) life.

Agnieszka Wesołowska

Transzendentale Epoché und das Problem des Ich-Wandels

Schlüsselwörter: Phänomenologie, transzendentale Epoché, „Ich”, transzendentale
Subjektivität, Ethik

Z u s a m m e n f a s s u n g

Der Artikel präsentiert die Auffassung der phänomenologischen Reduktion als
eines Ich-Wandels. Die Möglichkeit, natürlich-objektive Überzeugungen zu überwin-
den, die zur Enthüllung dessen, was Erstes und unmittelbar Gegebenes ist, dank
dem Alles sinnvoll wird, wurde von Husserl phänomenologische Reduktion (Epoché)
genannt. Die, einen Übergang von natürlicher zu transzendentaler Einstellung ver-
ursachende Überwindung offenbart den transzendentalen Aspekt des Ichs. Den Pri-
mat von dem Ich über andere Bereiche des Seins anerkennend rehabilitiert Husserl
die Subjektivität als eine transzendentale Sphäre. Transzendental gesehen ist Epo-
ché viel mehr als eine Einstellungsänderung. Die Ausschaltung der Welt mit Hilfe
der Reduktion hat die Enthüllung deren transzendentalen Reverses zur Folge und
der Revers wird aus der Sicht des umgewandelten Ichs betrachtet, das sich eigenes
Leben klar macht. Mit der Einstellungsänderung kommt es zum besonderen Wandel
des Ichs, das bei transzendental-phänomenologischer Einstellung zu einem unbefan-
genen Beobachter des eigenen intentionellen (bewussten) Lebens wird.

172 Epistemologia




