Anna Sliz Marek S. Szczepanski

Uniwersytet Opolski Uniwersytet Slaski w Katowicach, Uniwersytet Opolski

Wielokulturowos¢ wspoétczesna:
terminy, idee, teorie i aktorzy

Abstract: The contemporary debate on multiculturalism began at the beginning of the 1970s., but
only on the territory of Canada and Australia. The failure of assimilation ideologies in the USA was
the major cause of publication of many papers on multiculturalism, which was perceived as a pana-
cea to any ethnic and cultural issues. In the study of Western European societies multiculturalism
as the subject of a study was used in the 1980s. and 1990s. A lively debate on the world’s cultural
diversity which started at the turn of the 20" and 21* centuries generated in social studies a seri-
ous and reasoned discussion about global multiplicity of cultures and interference of axiologically
separate and normatively social spheres.

Key words: multiculturalism, social exchange theory, ethnic conflict, multicultural society

Swiat wielokulturowy? Uwagi terminologiczne

Od kilku lat w literaturze socjologicznej, chociaz nie wylacznie, obserwujemy
renesans zainteresowania problematyka wielokulturowosci. Jego zrodto to wzmo-
zone procesy globalizacyjne, ktore doprowadzily do kompresji czasu i przestrzeni.
W ich efekcie doszto do nieznanej wczesniej rewolucji migracyjnej. Wspotczesny
nomadyzm zogniskowat w wielu spotecznych przestrzeniach przedstawicieli zroz-
nicowanych kregoéw kulturowych. Nastapito spektakularne spotkanie, zderzenie
i wreszcie przenikanie systemow kulturowych, a ich ostatecznym efektem jest wtas-
nie zjawisko wielokulturowosci. Takie jego definiowanie grzeszy jednak zbyt duza
i nieuprawniong og6lnoscia, a by¢ moze nawet naukowa infantylnoscia. Kazimierz
Krzysztofek o wielokulturowosci powiedziat miedzy innymi: ,,Zdefiniowanie poje-
cia »wielokulturowos¢« wydawacé si¢ moze proste, gdyz powinno oznacza¢ wielo$¢

**"eusazojodsm 9SOMOINYNYO|SIAN suedazozs ‘SN ‘ZIIS Y

-
w



Spotkanie kultur

F N

kultur”'. Rownoczesnie dodat, ze nie jest to tak prosta wielos¢ kultur ani kultury
wystepujace wylacznie obok siebie, ale kultury wchodzace z soba w interakcje.
Takie rozumienie odwotuje si¢ do fundamentalnego sensu interakcji spotecznej,
bedacej ,,procesem, ktory ksztattuje zachowanie ludzkie, a nie §rodkiem czy oto-
czeniem, w ktorym dochodzi do ekspresji lub wyzwolenia zachowania. [...] istoty
ludzkie we wzajemnych interakcjach musza bra¢ pod uwage, co druga osoba robi
albo ma zrobi¢; sa zmuszone nadawaé kierunek wilasnemu dziataniu czy raczej
opracowac sytuacj¢ w terminach tego, co uwzglednity” (Blumem, 2007, s. 10).

Wielokulturowo$¢ wymaga zatem odpowiedniej wiedzy odnos$nie istoty kul-
tur, tworzacych spoleczna rzeczywistos¢. Jest to warunek sine qua non istnienia
spotecznej rzeczywistosci, ktora mozemy nazwac wielokulturowa. 1zolacja kul-
turowa uniemozliwia interakcje, dlatego méwienie o wielokulturowosci staje si¢
nieuprawnione. Tak wigc proste istnienie wielu kultur w jednej przestrzeni nie
jest wielokulturowo$cia. Ale jest nia ,,zbidr zasad i procesow realizacji wspotzycia
spotecznego w warunkach realizacji pluralizmu etnicznego i kulturowego, nasta-
wionych przy tym na optymalizacj¢ stosunkow spotecznych przez wyréwnywanie
praw i szans uczestnictwa, co pozwala na niwelacjg napig¢ i konfliktow” (Mamzer,
2003, s. 33). Jest to sytuacja wymagajaca nie tylko wiedzy ludzi o odmiennych
kulturach, lecz takze formalnego przyznania praw i obowiazkow cztonkom
grup tworzacych przestrzen o wielu kulturach. Nie wyeliminuje ona wprawdzie
wszelkich niebezpieczenstw zwiazanych z réznoscia systemow kulturowych, ale
zapewne zmniejszy mozliwo$¢ ich wystapienia. To wazny element powstawania
przestrzeni wielokulturowych, zwlaszcza kiedy myslimy o pierwszych etapach
ich wspotwystgpowania. Pisal o tym badacz wielokulturowo$ci australijskiej
Jerzy Zubrzycki (2001): ,,[...] termin »wielokulturowosé¢« ma wiele ptaszczyzn
i dobrowolnych form kontaktow migdzykulturowych, ktére powoduja wytworzenie
si¢ kulturowo nowej, zréznicowanej kulturowosci. W Australii dotyczy to proble-
matyki stworzenia z ponad stu mniejszosci etnicznych nowego narodu, w ktérym
beda wszyscy, od Aborygendw poczawszy, a skoficzywszy na »najswiezszyme
transporcie uchodzcéw z Afganistanu i Iraku, proszacych o azyl polityczny”.

Juz teraz mozna stwierdzié, ze jednoznaczne zdefiniowanie wielokulturowosci
nie jest proste, a ztozono$¢ ta to efekt wchodzenia przy rozumieniu wielokulturo-
wosci w analizg najwazniejszych dla cztowieka systemow aksjologicznych, takich
jak religia, tradycja, jezyk, literatura czy tozsamos¢ spoteczna. Stanowia one funda-
ment funkcjonowania zarowno jednostki, jak 1 grup spotecznych. Ponadto zjawisko
wielokulturowos$ci rozprzestrzenia si¢ i poglebia, jako rezultat wszechobecnych
i wspomnianych juz proceséw globalizacyjnych. Wobec takiej sytuacji Zygmunt
Bauman pisat: ,,Proklamacja ery wielokulturowosci stanowi zarazem deklaracjg:
odmowe wydania opinii i zajgcia stanowiska; deklaracjg obojgtnosci, umywania rak
od drobnych k16tni na temat preferowanych stylow zycia czy wybieranych wartosci.
Ujawnia ona nowa »kulturowa wszystkozernos§¢« elity globalnej: traktujemy $wiat

' Zob. http://www.pogranicze.sejny.pl/kalendarium/3iiii_forum_krzysz.htm (data dostgpu:
04.05.2008).



jako gigantyczny dom towarowy z potkami pelnymi najbardziej zroznicowanych
ofert, swobodnie przechodzimy z jednego pigtra na inne, probujemy i kosztujemy
wszystkiego, zaspokajajac do woli swe pragnienia” (2006, s. 90). Naszkicowany
przez Baumana obraz wspotczesnosci odpowiada jednemu z rozumien wielokul-
turowosci, ktore przytoczyt Stanley Fish, czyli boutique multiculturalism. Rozu-
mienie to charakteryzuje pobiezne czy kosmetyczne przywiazanie do przedmiotu
tradycji odmiennej od innych. Sa to etniczne restauracje, §wiatynie réznych religii,
obchodzenie tradycyjnych §wiat, uliczne festyny, sklepy z pamiatkami z r6znych
zakatkéw $wiata. Uzupelnieniem tego rodzaju wielokulturowosci jest strong
multiculturalism, ktory ,,domaga si¢ giebokiego respektu dla wszystkich kultur,
gdyz kazda z nich ma prawo nie tylko do tworzenia wtasnej tozsamosci zbioro-
wej, ale takze do wyznaczania norm racjonalno$ci i humanizmu” (Fish, 1997,
s. 378—395; Burszta, 2008, s. 69).

Widzimy wigc wielokulturowo$¢ jako zewngtrzna ekspozycj¢ warto$ci mate-
rialnych i duchowych zwiazanych z okreslonym kregiem kulturowym. Dostrzega-
my takze polityke respektu i szacunku wobec kulturowej odmiennos$ci. Pierwszy
wymiar wielokulturowo$ci mozemy obserwowac niemal w kazdym zakatku $wiata,
gdyz jest to kultura odpolityczniona ksztattowana przez rynek — supermarket
kultury, jak powiada Gordon Mathews: ,,Kultury [...] sa jak potrawy na stole. Po
prostu bierzesz to, co chcesz. W ten sposob kulturg mogliby$my zdefiniowaé jako
informacje i tozsamo$ci? dostepne w globalnym supermarkecie kultury” (2005,
s. 17). Ten supermarket kultury to efekt globalnego przeptywu ludzi, kapitatu i idei,
ktore trudno wyobrazi¢ sobie jako co$, co taczy ludzi w konkretnym miejscu na
Ziemi, przeciwstawiajac ich zarazem ludziom zamieszkujacym inne miejsca. To
raczej silne przenikanie si¢ rozmaitych elementow kultur i tworzenie bardziej lub
mniej dopasowanych do siebie elementoéw ,,kulturowych puzzli”.

Tymczasem drugi wymiar wielokulturowosci zwraca si¢ w kierunku polityki
panstwa przyznajacego pewien status prawny, spoteczny i kulturowy réznym
grupom o odmiennym ethnos. 1 wlasnie takie rozumienie wielokulturowosci jest
fundamentem tworzenia wielokulturowego spoteczenstwa. Patrzac na wspotczesny
Swiat z takiej perspektywy, wskazemy juz ukonstytuowane spoleczenstwa wielo-
kulturowe, a takze spoteczenstwa, ktdre sa w procesie stawania si¢ wielokulturo-
wymi.

2 Tozsamos$¢ we wspotczesnym $wiecie rozumiemy, za Anthonym Giddensem, jako aktualnie
doswiadczane przez jednostkg poczucie tego, czym jest, uwarunkowane jej biezacymi interakcjami
z innymi. Tozsamo$cia jest to, jak jednostka siebie pojmuje, klasyfikuje i nazywa (Giddens, 2007).
Wspolczesna tozsamo$¢ kulturowa dotyczy tego, jak ludzie okreslaja siebie przez wybory, ktorych
dokonuja na poziomie supermarketu kultury. Tozsamo$¢ jest zmienna.

**"eusazojodsm 9SOMOINYNYO|SIAN suedazozs ‘SN ‘ZIIS Y



Spotkanie kultur

=2}

Idee i aktorzy wielokulturowosci

Wielokulturowos$¢ to zjawisko, ktére towarzyszy ludzkosci od wiekow.
Wystepowato w starozytnym Egipcie na dworach faraonow i w greckim polis.
Ale $ciezka wiodaca ku powstaniu spoteczenstw wielokulturowych rozpoczeta
si¢ w latach 70. XX wieku, kiedy rzady Kanady i Australii przyjely oficjalne
zalozenia polityki wielokulturowos$ci. Polityka owa w duzym stopniu stata si¢
odpowiedzia na porazke koncepcji asymilacyjnych: anglokonformizmu (one
nation, one flag and one language), tygla (melting pot) i pluralizmu kulturowego,
ktore probowano wprowadzi¢ w Stanach Zjednoczonych Ameryki (Sliz, 2001,
s. 22—30). Dwa wielokulturowe spoteczenstwa we wspotczesnym $wiecie to spo-
teczenstwa powstate w procesie imigracyjnym, a wigc dokumentuja si¢ odmienna
sciezka konstytuowania niz spoteczenstwa migdzy innymi Zachodniej Europy,
wobec ktorych mowimy, ze sa one w procesie stawania si¢ wielokulturowymi.
Z ostroznoscia przyjmujemy tutaj nawigzanie do Alaina Touraine’a, ktory
pisal: ,,Spoteczenstwo nie sprowadza si¢ do praw swojego funkcjonowania, a tym
bardziej nie jest kierowane przez idee, czyli przez znaczenie nadane z zewngtrza
praktyki spotecznej, a dotyczace prawa boskiego lub sensu dziejow. Ono ustana-
wia si¢ samo. To, co spoteczne, jest wyjasniane tylko przez to, co spoteczne — to
znaczy przez wlasne zasoby spoteczenstwa i jego Swiadomos¢é oddziatywania na
siebie” (1973, s. 81). Tak wigc spoleczenstwa w obliczu ogniskowania w sobie
roznych kultur przeobrazaja sig przez wlaczenie we wilasne struktury elementow
lub catych systeméw tychze kultur. Te specyfike uwzgledniaja takze w praw-
nych uwarunkowaniach wtasnej egzystencji. Taki proces przebiegt pomyslnie
w Kanadzie, a punktem kulminacyjnym tego procesu byt rok 1971, kiedy wtadze
proklamowaty polityke wielokulturowo$ci. Teraz skupimy zatem uwage na idei
spoleczenstw wielokulturowych.

Pierwsi imigranci przybyli na terytorium Indian i Inuitow w XVII wieku,
spychajac kanadyjskich aborygendéw do rezerwatow. Rozpoczeta si¢ wowcezas
wielowiekowa walka o dominacj¢ pomigdzy zatozycielami wspotczesnej Kanady
— Anglikami i Francuzami. Ta rywalizacja zapoczatkowata dtugotrwaty proces
ksztattowania si¢ wielokulturowego spoteczenstwa kanadyjskiego, wychodzac od
dwukulturowosci i dwujezycznosci®, a z czasem uznajac wielo$¢ kultur tworza-
cych rzeczywisto$¢ Kanady. Rzeczywistos¢ ta stata si¢ swoista mozaika ztozona
z wielu grup etnicznych wyrazajacych odmienne kultury, ktére zachowujac
cechy odrebnosci wspodlpracowaly z soba w ramach spotecznej infrastruktury
kanadyjskiej (Mozejko, 2004, s. 145—146). Grupy etniczne przyjety na siebie

? Pojecia te zostaly wprowadzone przez powotana w roku 1963 przez premiera Lestera Bo-
wlesa Pearsona Royal Commission on Bilingualism and Biculturalism (Krolewska Komisj¢ do
spraw Dwujezycznosci i Dwukulturowosci Kanady). Naczelnym zadaniem Komisji bylo zbadanie
relacji migdzy dwoma dominujacymi w Kanadzie jezykami (angielskim i francuskim), kulturami
(angielska i francuska) i opracowanie modelu mozliwej koegzystencji na rownoprawnych zasadach
(Kijewska-Trembecka, 1994, s. 112—113).



rol¢ pierwszoplanowych aktorow w akcie proklamacji kanadyjskiej wielokulturo-
wosci. Ostatni etap rozegrat si¢ w roku 1971, kiedy premierem byl Pierre Elliott
Trudeau. To on jako pierwszy uznat podmiotowo$¢ wszystkich grup etnicznych,
stopniowo eliminujac dominacje¢ brytyjska i francuska, wychodzac rownoczesnie
naprzeciw mieszkancom Kanady, ktérzy szukali wzoru spolecznej integracji,
a nie asymilacji. Polityka wielokulturowosci ujgta zostata w ramy dwoch urze-
dowych jezykoéw (angielskiego i francuskiego), ale nie w ramy kulturowe. Tutaj
pozostawiono wolno§¢ wyrazania wilasnych wartosci, kultywowania tradycji,
jezyka, pamigci historycznej i narodowej, a rownoczesnie wyrazano troske o jed-
no$¢ panstwa, ktorej gwarantem byta (jest) rowno$¢ wszystkich kultur®. Zgodnie
z ideg wielokulturowosci, grupy etniczne wystgpujace na terytorium Kanady
zyskaty prawo do swobodnego rozwoju i manifestacji wtasnej kultury, zgodnie
z Migdzynarodowym Paktem o Cywilnych i Politycznych Prawach (International
Covenant on Civil and Political Rights) Narodéw Zjednoczonych — artykut 27:
»W tych panstwach, w ktorych istnieja etniczne, religijne lub jezykowe mniejszo-
$ci, osoby nalezace do takich mniejszosci nie beda pozbawione prawa, tacznie
z innymi cztonkami ich grup, do korzystania z wlasnej kultury, do wyznawania
i praktykowania ich wlasnej religii i do uzywania ich wlasnego jezyka [...]”
(Gertler, 1983). Akt wielokulturowosci znalazt takze miejsce w zapisach Kon-
stytucji Kanady (1982): ,,Niniejsza Karta ma by¢ interpretowana w sposob zgodny
z ochrona i wspomaganiem wiclokulturowego dziedzictwa Kanady’”, a 12 lipca
1988 roku Izba Gmin parlamentu Kanady przyjeta ustawe o wielokulturowosci
Kanady Bill C-93 (Canadian Multicultural Act) (Reczynska, 2010, s. 23).
Zapisy owe nie tylko ugruntowaty spoleczenstwo wielokulturowe, lecz takze
uwiarygodnily fundamentalny akt kanadyjskiego dziedzictwa. Historia Kanady to
uswiadamianie sobie wspdlwystgpowania réznych grup etnicznych i kulturowych
W tej samej przestrzeni spotecznej i roznych tego konsekwencji (Golka, 2007,
s. 224). Ale to rowniez uSwiadamianie sobie faktu, ze spoteczenstwo Kanady
nie ma dominujacego systemu aksjonormatywnego, co prowadzi do konieczno$ci
respektowania i harmonizowania réznic kulturowych wytacznie w ramach struk-
tur panstwowych.

Australia to drugie panstwo na $wiecie, ktore wewngtrzna polityke ksztattuje
opierajac si¢ na oficjalnych zatozeniach wielokulturowosci. Wiadze Australii do
lat 70. XX wieku prowadzity polityke zblizona do zatozen ideologii asymilacyj-
nej — pluralizmu kulturowego, ktéra opierala si¢ na przekonaniu o kulturowej
homogenicznos$ci spoleczenstwa, z dominacja rasy bialej. Akceptowano wigc
wylacznie biatych i anglojezycznych imigrantow. Pochodzacych z odmiennych
kregdw kulturowych czy jezykowych przyjmowano tylko pod warunkiem
zdystansowania si¢ do wilasnej kultury i jezyka oraz zasymilowania z grupa
przyjmujaca. Asymilacja przyjeta motto Australian way of life (Lencznaro-
wicz, 2000, s. 128). Jednak od roku 1973 polityka wtadz australijskich stopniowo

4 Debates. 12 October 1971. Ottawa: Queen’s Printer 1971, s. 8545.
5 Zob. Konstytucja Kanady. Akt Konstytucyjny z 1982 r. Kanadyjska Karta Praw i Wolnosci,
art. 27, s. 102.

**"eusazojodsm 9SOMOINYNYO|SIAN suedazozs ‘SN ‘ZIIS Y

-
N



Spotkanie kultur

(o]

kierowata si¢ w strong wielokulturowosci i w roku 1977 powstat raport Australia
as a Multicultural Society®, w ktorym zdefiniowano wielokulturowos¢ jako
spoteczna spdjnos¢ gwarantujaca: réwnos¢, kulturowa tozsamosé oraz polityke
zmierzajaca do wprowadzenia w zycie wymienionych wartos$ci. Zasadnicze
zatozenia polityki wielokulturowosci Australii to wazna czgs$¢ Zielonej Karty:
Immigration Policies and Australia’s Population, ktéra kodyfikuje zasady imi-
gracji, zasiedlania i polityki wielokulturowosci Australii. Zatozenia tej polityki
wprowadzano stopniowo, a pierwszy pelny raport, ktory uznal prawa wszystkich,
w tym Aborygenow, ukazat si¢ w roku 19827, Nieco wczesniej, bo w roku 1978,
powstal raport Review of Postarrival Programs and Services to Migrants®, ktory
przedstawial polityke rozwoju wielokulturowosci identyfikowana jako koncepcje
rzadu oparta na relacji programow i ustug dla imigrantéw, okre$lajac cztery
priorytetowe zadania: rowno$¢ szans i praw dla wszystkich, prawo wszystkich
Australijczykow do wyrazania wlasnej kultury, potrzeba specjalnych programow
i ustug dla imigrantéw, gwarantujacych im rowny dostep do wszelkich spotecz-
nych dobr i zasobow, oraz zasade¢ pelnego i szybkiego, jak jest to tylko mozliwe,
wsparcia dla tych imigrantow, ktorzy sami chca sobie pomoc i w dziataniu licza
przede wszystkim na wtasne sity.

Oficjalne dokumenty rzadowe prezentowaty idee, zgodnie z ktorymi wielokul-
turowo$¢ powinna si¢ rozwija¢ w ramach demokracji parlamentarnej, z poszano-
waniem ustanowionych praw, obowiazkow i zwyczajow, zarowno spotecznych, jak
i politycznych. Nie powinna tez powodowac utraty tradycyjnych cech i wartosci
Australii. W czerweu 1979 roku w opublikowanym raporcie Multiculturalism and
its Implications for Immigration Policy’ zawarto koncepcje i praktyki wprowa-
dzania wielokulturowos$ci, a takze przedstawiono kolejne aspekty ewolucji od
pluralizmu do spoleczenstwa w petni wielokulturowego, respektujac zatozenia
polityki imigracyjnej zwiazanej z interesem narodowym Australii. Autorzy raportu
dostrzegali dynamike zjawiska wielokulturowo$ci powiazana z rozwojem instytu-
cjonalnych ram egzystencji dla spolecznych i politycznych regut Zycia spotecznego
wynikajacych z zasad demokracji i pluralizmu. Te poszczegdlne kroki stanowity
preludium do pelnego i rownego uprawomocnienia wszystkich kultur wystepuja-
cych na terytorium Australii, co nastapilo wraz z oficjalnym przyjgciem zatozen
polityki wielokulturowosci przez wladze Australii w roku 1978 — to data oficjal-
nego przyjgcia przez rzad polityki, ktora zostata zatwierdzona juz 1 wrzesnia 1977
roku (Bullivant, 1981, s. 1—18). Ta niewielka rozbiezno$¢ dat wynika z faktu,

¢ Australian Ethnic Affairs Council, Australia as a Multicultural Society — Submission to
the Australian Population and Immigration Council on the Green paper, Immigration Policies and
Australia’s Population (Chairman J. Zubrzycki), Canberra, Australian Government Publishing Ser-
vice 1977.

7 Dokument: Multiculturalism for All Australians (1982).

8 Review of Post-arrival Programs and Services to Migrants (Chairman F. Galbally), Canberra
1978.

* Multiculturalism and its Implications for Immigration Policy. Raport: The Australian Po-
pulation Council (Chairman W.D. Borrie) and The Australian Ethnic Affairs Council (Chairman
J. Zubrzycki), Canberra 1979.



ze wlasnie w roku 1978 przyjeto wspomniany juz raport Review of Post-arrival
Programs and Services to Migrants.

Spoleczenstwom o statusie spoteczenstw wielokulturowych towarzysza te,
ktore wielokulturowymi si¢ staja. Mamy tutaj na mysli przede wszystkim kraje
Europy Zachodniej, w ktérych idea wielokulturowosci zagoscita w latach 80. i 90.
ubiegtego wieku. Stan ten spowodowaty co najmniej trzy wydarzenia:

1. Na terytorium krajéw Europy Zachodniej dostrzezono wystgpowanie grup
podporzadkowanych grupie dominujacej, ktore probuja walczy¢é o autonomie
i separacj¢ — Baskowie w Hiszpanii.

2. Poglebiajace si¢ zjawisko migracji z bytych krajow kolonialnych do metro-
polii i tworzenie skupisk imigranckich — przedmiescia Paryza we Francji, Turcy
w Niemczech (Grzybowski, 2007, s. 45—46).

3. Transformacja ustrojowa w krajach Europy Srodkowej i Wschodniej —
dostrzezenie na terytorium tych panstw problematyki mniejszo$ci narodowych,
etnicznych i religijnych (spoteczno$é Slaska w Polsce, domagajaca si¢ uznania jej
za mniejszos$¢ etniczna, a etnodialektu $laskiego — za jezyk regionalny'?).

W konteks$cie Europy nalezy pamigtaé, ze spoteczenstwa staja si¢ wielokultu-
rowe w ramach panstw nacjonalistycznych, gdzie wystepuje kultura dominujaca,
w ramach ktorej osiedlaja si¢ kultury mniejszo$ciowe, upominajace si¢ o coraz
wigksze przywileje. To prowadzi wielokrotnie do sytuacji antagonizmu, a nawet
konfliktu. Z tego wzgledu przyjmujemy, ze wielokulturowa rzeczywisto$¢ mozna
zanalizowaé¢ migdzy innymi na podstawie teorii konfliktu, ale i wymiany spotecz-
nej, ktora jest blizsza spoleczenstwu wielokulturowemu.

Koegzystencja i konflikt w rzeczywistosci wielokulturowej

Przeksztatcanie spotecznego §wiata w obrebie wielokulturowej rzeczywistosci
wymaga referencji miedzy innymi do teorii wymiany spotecznej. Jej intelektual-
ne fundamenty zwiazane sa z klasycznymi teoriami ekonomii, antropologii czy
behawioryzmu psychologicznego (zob. Szczepanski, Sliz, Wojtkun, 2014,
s. 107—141). Nie wglgbiajac si¢ w analiz¢ zasadniczych zatozen teorii wymiany,
nalezy podkresli¢, ze taki typ wymiany towarzyszy wspotczesnej wielokulturowej
rzeczywisto$ci. A tg tworza przedstawiciele wielu grup etnicznych (kulturowych),
ulokowanych w jednej przestrzeni, stanowiac spolecznag calosé. Jest to rezultat
przede wszystkim racjonalnie dziatajacych aktoréw spolecznych, ktorzy dazac
do realizacji wlasnych intereséw na otwartych i wolnych rynkach (Smith, 1954)
oraz w przestrzeniach spotecznych, wchodza w szereg interakcji, ktorych efektem

' To postulaty wysuwane przez spotecznos¢ slaska zgodnie z ustawa o mniejszosciach naro-
dowych i etnicznych oraz jezyku regionalnym z dnia 6 stycznia 2005 roku; www.isap.sejm.gov.pl
(data dostgpu: 26.11.2014).

**"eusazojodsm 9SOMOINYNYO|SIAN sUedazozs "SI\ ‘ZIIS Y

-
©



Spotkanie kultur

N
o

jest kulturowo i spotecznie nowa wartos$¢. Pozostawiajac w pamigei wielu przed-
stawicieli teorii wymiany w socjologii, jak George C. Homans, odwotamy si¢
w niniejszym artykule do teorii Petera Blau. Przedstawit on dialektyczne podejscie
do teorii wymiany, w ktorej efekcie powstaja naciski integracyjne, prowadzace do
pojawienia sig sit opozycyjnych i potencjalnego konfliktu. Zinstytucjonalizowana
forma, jaka przybiera wymiana, eksponuje dwie jej zasadnicze funkcje: ustalenie
Wwigzi przyjazni oraz ustalenie wyzszosci nad innymi.

Wymiana zatem to z jednej strony scementowanie stosunkéw pomigdzy part-
nerami rownorzednymi, a z drugiej zréznicowanie statusu (Blau, 2006, s. 82).
To blisko$¢ z koncepcja Marcela Maussa, ktory zwracat szczegolna uwage na
doniosto$¢ i powszechno$¢ wymiany daréw i ustug w spoleczefistwach pierwot-
nych. Owa doniosto$¢ jest istotna rowniez dzisiaj, szczegodlnie w wielokulturowe;j
rzeczywistosci ,,grupy wymieniaja nie wytacznie dobra i bogactwa, ruchomo-
$ci 1 nieruchomosci, rzeczy pozyteczne gospodarczo. Sa to przede wszystkim
uprzejmosci, festyny, obrzedy, ustugi wojskowe, kobiety, dzieci, tance, swicta,
jarmarki. Rynek jest tylko jednym z ich aspektow i krazenie bogactw jest tylko
jednym ze sktadnikéw umowy o wiele ogodlniejszej i o wiele trwalszej” (Blau,
2006, s. 82). Wymiana to bardzo szerokie spectrum mig¢dzyludzkich interakc;ji,
gdzie taczaca jednostki warto§¢ moze mie¢ charakter zar6wno materialny, jak
i duchowy. Wymiana spoteczna to akt dobrowolnych dziatan jednostek, ktorych
zasadniczym motywem jest wzajemnos¢, a ich efekt jest zgodny z oczekiwaniami
(Blau, 2006, s. 84). W socjologii nie chodzi o warto§¢ zobowiazania w akcie
wymiany, tak jak w ekonomii, ale o uznanie i glgbokie zaufanie, ktore w stop-
niu zasadniczym okresla akt wymiany, ,,jezeli reguly wymagajace zaufania sa
podzielane w spotecznosci i postrzegane jako narzucone i zewngtrzne przez kaz-
dego jej cztonka, to wywieraja silny, przymuszajacy nacisk na rzeczywiste akty
zaufania lub jego odmowy. Moga w znacznym stopniu modyfikowaé racjonalne
kalkulacje, podobnie jak wrodzone sktonnosci do zaufania” (Sztompka, 2007,
s. 144). Kazdemu aktowi wymiany spotecznej musi towarzyszy¢ zaufanie i wzrasta
ono wraz z liczba aktow, ktére zaufania nie zawiodty. Ludzie sa rowniez bardziej
sktonni wchodzi¢ w interakcje z jednostkami, ktorym ufaja i ktére zaufania tego
nie odmowity. Poziom zaufania sprzyja interakcji spotecznej i strukturalizacji
grupy (Blau, 2006, s. 84).

Spoleczna wymiana wartos$ci zarowno materialnych, jak i niematerialnych
konstytuuje struktury spoteczne, gdy ludzie wchodza w interakcje spoteczne dzigki
uzyskiwanym korzy$ciom, bedacym rezultatem wymiany, i dzigki towarzyszacemu
temu wzrostowi wzajemnego zaufania. Procesy wymiany stuza regulacji interakcji
spotecznej i sprzyjaja rozwojowi sieci stosunkéw spotecznych. W koncu wytaniaja
si¢ normy grupowe, ktore reguluja proces wymiany, w tym norme¢ wzajemnosci,
ktora poddaje sankcjom grupowym niewypetnienie zobowiazan. W tym przypadku
,-norma wzajemnosci tylko wzmacnia i stabilizuje tendencje wynikajace z charakte-
ru samej wymiany spolecznej, a zasadniczym generatorem unormowanej wymiany
spotecznej sa warunki powstania wymiany, a nie norma wzajemnosci. Konieczny
warunek wymiany polega na tym, by w interesie dalszego zyskiwania potrzebnych



ushug jednostki wypetniaty swe zobowiazania, wynikajace z ustug otrzymanych
w przesztosci” (Blau, 2006, s. 84). Istota staja si¢ zatem same warunki wymiany
spotecznej, a normy wzajemnosci odchodza na dalszy plan. Chodzi o okreslenie
czy wskazanie warunkow spotecznych, w ktorych akty wymiany odbywaja si¢
bezwarunkowo. Sprzyjajaca w tym kontek$cie sytuacja wymiany jest migdzy
innymi spoteczna przestrzen wielokulturowa, gdzie permanentny kontakt wielu
kultur prowadzi do ich rozumienia, wzajemnej tolerancji i konstrukcji wspodlnej
areny porozumienia. W procesie wymiany toczacej si¢ w ramach spoleczenstwa
wielokulturowego wykorzystywane sa interesy grup etnicznych, a nie jednostek
i na tej podstawie tworzy si¢ zréznicowana struktura spoteczna, w ramach ktorej
rozwijaja si¢ warto$ci i normy dziatajace na rzecz wspdlnego, wielokulturowego
spoleczenstwa. Podstawowa warto$cia staje si¢ w tym konteks$cie tolerancja i posza-
nowanie praw cztowieka. Zatozenia polityki wielokulturowosci, ktore powstaty
w odpowiedzi na antagonizm i konflikt, warunkowaty dominacj¢ procesow
wymiany przede wszystkim kulturowej, ktorej efektem jest codzienna i zgodna
egzystencja odmiennych systemow aksjologicznych i normatywnych skupionych
w jednym organizmie panstwowym.

W pewnym stopniu przeciwwaga dla wymiany spotecznej w ramach spoteczen-
stwa wielokulturowego jest konflikt, przybierajacy w tej konkretnej rzeczywistosci
formeg konfliktu etnicznego. Jest on odmiang konfliktu spolecznego, ktorego isto-
ta w niniejszym artykule zostanie pominigta (zob. Sliz, Szczepanski, 2014,
s. 63—88). Zrodta konfliktu etnicznego sa roznorodne, chociaz ich wspolna cecha
jest to, ze ich podmiotem sa grupy etniczne. Zgodnie z koncepcja Donalda L. Horo-
witza mozna wskaza¢ trzy zasadnicze ich przyczyny. Konflikt etniczny rodzi sig
na tle procesu modernizacyjnego wowczas, gdy grupa etniczna odrzuca wszelkie
przejawy modernizacji, odrzuca je czgsciowo, przyjmuje je z wielkim oporem lub
interpretuje konflikt etniczny jako integralna czg$¢ procesu modernizacyjnego,
w ktorym dana spolecznos$¢ uczestniczy (Horowitz, 2000, s. 96—97). Innym
podtozem konfliktu etnicznego jest interes ekonomiczny, ktory sprowadza si¢ do
walki o zasoby i wptywy, co prowadzi przede wszystkim do rywalizacji i wspot-
zawodnictwa (Horowitz, 2000, s. 105—135). Eksplikacja konfliktu etnicznego
w aspekcie ekonomicznym przyjmuje zatozenie o istnieniu zwiazku pomigdzy
przynalezno$cia do grupy etnicznej a przynaleznos$cia do klasy spotecznej. Anta-
gonizm etniczny staje si¢ refleksem ekonomicznego interesu, ktory koncentruje
si¢ wokot sprzecznosci pomigdzy interesem grup mniejszosciowych a interesem
grupy dominujacej. Konflikt powstaje na $ciezce odmiennych ekonomicznie celow
— grupy mniejszosciowe daza do spolecznego awansu, a grupa dominujaca chce
zachowac status quo. Teoria ekonomicznego interesu, sakralizujaca walke o dobra
materialne i w interesie ekonomicznym upatrujaca gtownej determinanty zacho-
wania grupy, pomija wiele innych celéw, do ktorych daza grupy, jak prawowite
miejsce w spoteczenstwie, walke o prestiz grupy, zachowanie kultury i tradycji
narodowych (Horowitz, 2000, s. 105—135). Przyktadem obrazujacym ten rodzaj
konfliktu etnicznego sa zamieszki na przedmiesciach Paryza, ktére mialy miejsce
w roku 2005.

**"eusazojodsm 9SOMOINYNYO|SIAN suedazozs "SI\ ‘ZIIS Y

N
-



Spotkanie kultur

N
N

Trzecim podlozem konfliktu etnicznego jest pluralizm kulturowy, czgsto styg-
matyzowany jako konflikt kulturowy, gdyz jego istotg stanowi gtéwnie kulturowe
zroznicowanie. W odstonie tego konfliktu to wlasnie kulturowa roznorodnosé¢
jest elementem polityki etnicznych relacji, w ktorych dominuje ch¢é narzucenia,
a przynajmniej zachowania elementdw wlasnej kultury w spotecznej przestrzeni.
Poszczegdlne grupy probuja dominowaé nad innymi w wyodrebnionych sekcjach
kulturowych spoleczenstwa, a podstawowym problemem staje si¢ silna tendencja
do dominacji jednej grupy nad innymi. To prowadzi do destabilizacji, ktora jest
rezultatem kolizji (rozbieznosci) systemow wartosci. Nie nalezy jednak systemow
aksjonormatywnych poszczegolnych grup traktowac w petni catosciowo (holistycz-
nie), gdyz kolizja jednych wartosci, np. moralnych, nie oznacza kolizji wszystkich
innych. Do konfliktu na tle rozbieznych warto$ci dochodzi w momencie, gdy wazne
dla jednej grupy warto$ci sa naruszane lub lekcewazone przez czlonkow innej
grupy. Konflikt etniczny dotyczy tutaj wycinka relacji migdzygrupowych i jest
uzalezniony od stopnia sily odrgbnosci pomigdzy poszczegélnymi systemami
wartosci zinternalizowanymi przez czlonkow danej grupy etnicznej (Horowitz,
2000, s. 135—139).

Analiza przyczyn konfliktoéw etnicznych Horowitza kieruje nasza uwage ku
Clausowi Offe, ktory biorac pod uwage polityke etniczna Europy konstruuje mapg
pola konfliktu etnicznego i jako pierwsze kryterium przyjmuje charakter ilo§ciowy.
Sa to liczbowe aspekty grup mniejszosciowych badz wigkszo$ciowych, inicjujacych
konflikt. W odniesieniu do jednostek terytorialnych jest bardzo prawdopodobne, ze
grupy wickszosciowe w pewnych uktadach stajq si¢ mniejszosciowymi i vice versa.
Do wicgkszosciowego konfliktu etnicznego dochodzi wowczas, gdy obywatele jakie-
go$ panstwa narodowego zywia wrogie uczucia i podejmuja wrogie dziatania wobec
mniejszosci, ktora nie musi posiada¢ wspolnej tozsamoscei etnicznej (O ffe, 1999,
s. 67). Jest to wyraz ksenofobicznej polityki etnicznej prowadzonej przez niektore
populistyczne partie krajow europejskich, jak Francja, Wielka Brytania, oraz Ruch
Narodowy w Polsce. Mozliwy jest takze konflikt z okre§lona mniejszoscia etniczna,
ktora czuje sig¢ dyskryminowana przez wigkszos¢. Etniczna wigkszo$¢ charakter tej
mniejszosci uswiadamia sobie dopiero w czasie trwania konfliktu. W historii kon-
fliktow etnicznych spotykamy rowniez takie, gdzie stronami sa zblizone liczbowo
wzgledem siebie grupy etniczne. Te osobliwe przypadki nie zaburzaja ogdlnego,
najbardziej rozpowszechnionego i klarownego schematu wystepowania wigkszosci
przeciwko mniejszosciom (Offe, 1999, s. 67—68).

Drugim kryterium przyjetym przez Offe w budowaniu mapy konfliktéw
etnicznych jest kryterium cech jakosciowych grup zaangazowanych w konflikt,
ktore moze mie¢ ,,charakter bezwzgledny — jedna grupa jest bogatsza od drugiej,
lub relacyjny — jedna grupa uwaza si¢ za lepsza od drugiej, albo przez nia wyko-
rzystywana, co moze wywotaé oburzenie i resentymenty tej strony, ktora czuje si¢
traktowana niesprawiedliwie” (Offe, 1999, s. 68). Zewngtrznemu obserwatorowi
czgsto trudno okresli¢ przedmiot konfliktu, ktorym jest uchwytny przywilej, realna
lub potencjalna grozba uposledzenia w stosunkach migdzyetnicznych, zasztosci
historyczne badz paranoiczne urojenia. Nie eliminuje to jednak konfliktu bedacego



rezultatem widocznej, bezwzglednej réznicy pomigdzy grupami etnicznymi, np.
wynikajacej z wyraznych rdznic ekonomicznych. Grozba takiego konfliktu maleje
wraz z rosnaca liczba grup etnicznych tworzacych dane struktury panstwowe.
Rownoczesénie rezultaty konfliktow jakosciowych sa czesto dalekie od oczekiwan
grupy inicjujacej konflikt, a koszty wyraznie przewyzszaja korzysci (Offe, 1999,
s. 68—069).

Jako$ciowy konflikt etniczny wiaze si¢ z kwestia uznania badz kwestia dystry-
bucji. Pierwszy przypadek rodzi si¢ w sytuacji, gdy jedna grupa uznaje grupg druga
za nizsza i daje temu dowody. Druga za§ w ramach wspolnego obywatelskiego
statusu potepia ja moralnie: ,,[...] traktujac »nas« jako gorszych, zdradzasz swa
wiasna nizszos¢” (Offe, 1999, s. 71).

Konflikt zwigzany z kwestia dystrybucji dotyczy cenionych spolecznie zaso-
bow. Chodzi tutaj o rzeczywiste zroznicowanie poszczegolnych grup etnicznych
w dostepie do takich dobr, jak dochdd, bogactwo, wiadza, media. W zasadzie te
dwie kwestie zachodza na siebie. Wigksze uprzywilejowanie w dostgpie do zaso-
bow rodzi poczucie wyzszosci w stosunku do tych, ktorzy takie przywileje maja
ograniczone lub sa ich pozbawieni.

Trzecim kryterium analitycznego podejscia do konfliktu etnicznego jest
kryterium motywacyjne. Jest to wykorzystanie autentycznych uczué przynalez-
nych tozsamosci etnicznej badz strategiczne wykorzystanie etnicznych symboli.
W nowoczesnym panstwie (rzady prawa, demokracja, opiekunczos$é¢, nardd),
gdzie struktury i instytucje nie sa odporne na ich strategiczne traktowanie,
grupy etniczne promujac wlasne interesy o matej szansie realizacji odwotuja si¢
do tozsamosci etnicznej jako motywu swojego dziatania. Wykorzystuja niekiedy
w tym duchu etniczng symbolike. Z drugiej strony grupy, ktore dbaja wylacznie
0 swoja tozsamos$¢ etniczng i silng wspolnotowos¢, w wigkszym badZz mniejszym
stopniu marginalizuja si¢ przez s$wiadomy izolacjonizm w obrgbie szerszego spo-
teczenstwa. Konflikt etniczny moze wybuchnaé¢ w imi¢ obrony zashug i etnicznej
wspolnotowosci badZz w imig strategii rozwijanej na podstawie dystrybucji dobr
i przywilejow (O ffe, 1999, s. 74).

Dynamika konfliktu etnicznego uwarunkowana jest kolejnymi czynnikami,
wsrod ktorych wazna rolg odgrywa terytorialnos¢. Swoiste kontinuum rozciaga
si¢ tutaj od demarkacyjnie niezwykle czytelnej, wrgez usytuowanej przestrzennie
grupy do terytorialnie poszatkowanej, ktora nie posiada realnego czy nawet wirtu-
alnego terytorium swojej ,,0jczyzny’.

Waznymi czynnikami warunkujacymi owa dynamike sa rowniez: bliskosc,
opiekunczos¢, sie¢ potaczen i kontaktow grupy etnicznej i kraju pochodzenia.
Z jednej strony mamy tutaj sytuacjg, kiedy panstwo odniesienia przyjmuje jako
swoj obowiazek objecie opieka swoich obywateli mieszkajacych poza terytorium
panstwowym. Z drugiej — gdy panstwo nie udziela zadnej pomocy swym oby-
watelom zyjacym w diasporze (Offe, 1999, s. 75). Kryterium tego podziatu to
w najwyzszym stopniu odlegtos¢ fizyczna pomigdzy rodzima spolecznoscia
a grupa etniczna. Przykladu dostarczaja latynoskie grupy etniczne z terytorium
Stanow Zjednoczonych Ameryki.

**"eusazojodsm 9SOMOINYNYO|SIAN suedazozs "SI\ ‘ZIIS Y

N
w



Spotkanie kultur

N
H

Wybrane i zaprezentowane trzy podejscia teoretyczne do powstawania
konfliktu etnicznego autorstwa D.L. Horowitza i trzy kryteria warunkujace
konflikt etniczny uswiadamiaja permanentno$¢ zagrozen dla status quo panstw
i spoteczenstw, ktorych struktury sa w mniejszym badz wigkszym stopniu
etnicznie zréznicowane. Rozmaito$¢ warunkow bedacych realnym badZ poten-
cjalnym zrdédtem etnicznych antagonizméw wymaga od struktur panstwowych
szczegblnej uwagi i delikatnosci w kwestiach ustawodawczych, jak i wrazliwo-
$ci na potrzeby oraz wszelkie przejawy dyskryminacji w odniesieniu do grup
mniejszosciowych. Racjonalno$¢ zaangazowania si¢ jednostek i grup w sytuacje
konfliktowa wynika badz z zamierzonych skutkéw dziatania podjetego dla
perspektywicznego osiagnigcia istotnego celu, badz z komunitaryzmu, ktéry pro-
wadzi do czystosci grup etnicznych na wzoér indywidualnej wolnosci. Wszelkie
projekty zmniejszenia grozby wybuchu konfliktéw na tle etnicznym, chociaz im
nie zapobiegna w sposob jednoznaczny i kategoryczny, to w znacznym stopniu
stabilizuja tad ekonomiczny, polityczny i spoteczno-kulturowy wielokulturowego
spoteczenstwa.

Wybrane teorie ilustrujace istotg spoteczefistwa wielokulturowego to z jednej
strony rozbudowana interakcja spoteczna migdzy réznymi kulturowo grupami,
ktora prowadzi nie tylko do zgodnej egzystencji, lecz takze do tworzenia pewnej
specyficznej rzeczywisto$ci spotecznej. Jej istota jest wielo§¢ zogniskowanych
w konkretnej przestrzeni spolecznej grup etnicznych (kulturowych), ktore
nauczyly si¢ wspotistnie¢ i wspotzy¢ z soba. Z drugiej strony to obraz konfliktu,
rodzacego si¢ wobec roznych systemoéw aksjologicznych i normatywnych, ktore
nie wypracowaly wspdlnej $ciezki egzystencji, a wrecz przeciwnie — wchodza
na drogg antagonizmu i konfliktu z systemem wartos$ci odmiennym od podzie-
lanego przez pozostate grupy. Kieruja si¢ w dziataniu przede wszystkim chgcia
dominacji nad innymi oraz troska o wlasne zasoby — materialne i niematerialne
— 1 ciagte ich powigkszanie kosztem innych, najczg¢sciej ilosciowo i jakosciowo
stabszych.

Wielokulturowos¢ wspotczesna
Powtérka z wiezy Babel?

Wspotczesny swiat podaza droga wielokulturowosci i tej prawdzie trudno
zaprzeczy¢. To fakt egzystencji wielu kultur w przestrzeni spolecznej, a takze
polityka zwiazana przede wszystkim z przyjgciem konkretnych uregulowan
prawnych. Nieprzyjgcie takich ustalen sprowadza wielokulturowos$¢ wytacznie do
zjawiska zycia spotecznego, a nie konstytucji specyficznej rzeczywistosci spotecz-
nej, ktora skuteczniej reaguje na wszelkie napigcia i antagonizmy wyrastajace ze
wspotistnienia rozmaitych grup etnicznych i kulturowych w przestrzeni jednego
organizmu panstwowego. Obiektywny fakt wiclokulturowosci staje si¢ niezalezny



od dominujacej doktryny politycznej, co chroni spoteczenstwo przed wszelkimi
zawirowaniami zwigzanymi ze zmiang politycznego establishmentu. Zygmunt
Bauman w rozwazaniach dotyczacych wspolnoty (Bauman, 2008) obrazuje
zjawisko wielokulturowosci jako akt rownosci w zréznicowanym §wiecie. Ukon-
stytuowanie si¢ wielokulturowosci staje si¢ substytutem trudnego momentami do
spotecznego przezwycigzenia, glebokiego zroznicowania spolecznego, ktoérego
sktadowymi sa bedace w ogromnym dystansie spotecznym grupy wigkszosciowe
1 mniejszo$ciowe, tworzace kulturowa mozaike okreslonego terytorium spotecz-
nego. Spogladajac na wspolczesny swiat, dostrzegamy spoteczenstwa wielokul-
turowe, ktore takimi sa, poniewaz ich egzystencja zostata oparta na oficjalnym
przyjeciu zatozen polityki wielokulturowej. Dostrzegamy rowniez spoteczenstwa,
ktore sa na Sciezce prowadzacej do wielokulturowosci. Te spoleczenstwa w wigk-
szym stopniu musza si¢ zmagac¢ z antagonizmami i konfliktami, powstajacymi na
tle kulturowego zroznicowania. Taki stan rzeczy wymaga od $§wiata naukowego
analizy zaréwno istnienia, jak i stawania si¢ spoleczenstw wielokulturowych.
Z tego wzgledu jako wazne przyjeliSmy, ze fenomen, ale i zagrozenia zwiazane
z wielokulturowoscia spotecznych przestrzeni mozna opisywaé w kontekscie co
najmniej kilku ujeé teoretycznych. Myslimy przede wszystkim o teorii konfliktu
1 wymiany spotecznej. Ale nie pomijamy takze interakcjonizmu spotecznego czy
samotworzenia si¢ spoteczefistwa, co w powstawaniu nowych §wiatow o funda-
mentalnym zréznicowaniu kulturowym wydaje si¢ stanowi¢ nieodzowny element
namystu nad wspoélczesnoscia, ktéra mozna poréwnac do biblijnej wiezy Babel:
,1 rozproszyl ich Pan stamtad po catej ziemi, i przestali budowa¢ miasto. Dlatego
nazwano je Babel, bo tam pomieszat Pan jezyk catej ziemi i rozproszyt ich stamtad
po catej powierzchni ziemi™!!,

Literatura

Bauman Z., 2006: Tozsamosc. Rozmowy z Benedetto Vecchim. Gdansk: Gdanskie Wy-
dawnictwo Psychologiczne.

Blau P, 2006: Wymiana spoteczna. W: A. Jasinska-Kania, L.M. Nijakowski,
J. Szacki, M. Zidtkowski, red.: Wspélczesne teorie socjologiczne. Ttum. D. Ni-
klas. T. 1. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe ,,Scholar”.

Blumem H., 2007: Interakcjonizm symboliczny. Perspektywa i metoda. Ttum. G. Wo-
roniecka. Seria: ,,Wspodlczesne Teorie Socjologiczne”. T. 2. Krakow: Zaktad Wy-
dawniczy NOMOS.

Bullivant B.M., 1981: Multiculturalism — Pluralist Orthodoxy or Ethnic Hegemony,
“Canadian Ethnic Studies. Etudes Ethniques du Canada” [Calgary], Vol. 13, No 2.

"' Biblia to jest Pismo Swiete Starego i Nowego Testamentu. Nowy przeklad z jezykéw hebraj-
skiego i greckiego opracowany przez Komisje Przektadu Pisma Swietego. Warszawa: Brytyjskie
i Zagraniczne Towarzystwo Biblijne 1975, s. 16.

**"eusazojodsm 9SOMOINYNYOSIAN sUedazozs "SI\ ‘ZIIS Y

N
a



Spotkanie kultur

N
(=]

Burszta W., 2008: Swiat jako wiezienie kultury. Pomyslenia. Warszawa: Panstwowy In-
stytut Wydawniczy.

Fish S., 1997: Boutique Multiculturalism, or Why Liberale Are Incapable of Thinking
about Hale Speech. “Critical Inquiry” [The University of Chicago Press], Vol. 23,
No 2; http://www.jstor.org/stable/1343988 (data dostgpu: 05.06.2011).

Gertler W., 1983: Wielokulturowos¢ a KPK. ,,Zwiazkowiec” [Toronto] z 8 grudnia.

Giddens A., 2007: Nowoczesnos¢ i tozsamosc. ,,Ja” i spoleczenstwo w epoce poznej
nowoczesnosci. Thum. A. Szulzycka. Seria: ,,Biblioteka Socjologiczna”. Warszawa:
Wydawnictwo Naukowe PWN.

Golka M., 2007: Socjologia kultury. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe ,,Scholar”.

Grzybowski P.P., 2007: Edukacja europejska — od wielokulturowosci ku miedzykul-
turowosci. Koncepcje edukacji wielokulturowej i miedzykulturowej w kontekscie
europejskim ze szczegolnym uwzglednieniem srodowiska frankofonskiego. Krakow:
Oficyna Wydawnicza ,,Impuls”.

Homans G.C., 1974: Social Behavior: Its Elementary Forms. New York: Harcourt Brace
Jovanovich.

Horowitz D.L., 2000: Ethnic Groups in Conflict. Berkeley—Los Angeles—London:
University of California Press.

Kijewska-Trembecka M., 1994: Kanada — nardod czy wspolnota polityczna. Analiza
kanadyjskich procesow integracyjnych. Krakow: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiel-
lonskiego.

Lencznarowicz I, 2006: Ewolucja australijskiego modelu wielokulturowosci.
W:K. Golemo, T. Paleczny, E. Wiacek, red.: Wzory wielokulturowosci we wspot-
czesnym swiecie. Krakow: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellonskiego.

Mamzer H., 2003: Tozsamosé¢ w podrozy. Wielokulturowosé a ksztaltowanie tozsamosci
Jednostki. Poznan: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Adama Mickiewicza.

Mathews G., 2005: Supermarket kultury. Ttum. E. Klekot. Warszawa: Panstwowy In-
stytut Wydawniczy.

Mozejko E., 2004: Wielka szansa czy iluzja: wielokulturowos¢ w dobie ponowoczes-
nosci. W: W. Kalaga, red.: Dylematy wielokulturowosci. Krakoéw: Wydawnictwo
Universitas.

Offe C., 1999: Drogi transformacji. Doswiadczenie wschodnioeuropejskie i wschodnio-
niemieckie. Warszawa—Krakow: Wydawnictwo Naukowe PWN.

Reczynska A, 2010: Historyczne uwarunkowania  kultury  kanadyjskiej.
W: M. Buchholtz, E. Sojka, red.: Panstwo — naréd — tozsamos¢ w dyskursach
kulturowych Kanady. Krakow: Wydawnictwo Universitas.

Smith A., 1954: Badania nad naturq i przyczynami bogactwa narodow. T. 1. Thum.
G. Wolf, O. Einfeld, Z. Sadowski. Wyd. 2. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe
PWN.

Szczepanski M.S., Sliz A., Wojtkun I, 2014: Teoria wymiany spolecznej. W:
M.S. Szczepanski, A. Sliz, red.: Wspdlczesne teorie spoteczne. W kregu uje¢ pa-
radygmatycznych. Opole: Wydawnictwo Uniwersytetu Opolskiego.

Sztompka P., 2007: Zaufanie. Fundament spoleczenstwa. Krakow: Wydawnictwo Znak.

Sliz A., 2001: Polska Bratnia Pomoc — Polish Assistance, Inc. Socjologiczne studium
monograficzne. Opole: Wydawnictwo Uniwersytetu Opolskiego.

Sliz A., Szczepanski M.S., 2014: Spoleczny swiat konfliktéw. W: M.S. Szczepanski,
A. Sliz, red.: Wspélczesne teorie spoleczne. W kregu ujec paradygmatycznych. Opo-
le: Wydawnictwo Uniwersytetu Opolskiego.



Touraine A., 1973: Production de la société. Paris: Seuil.

Touraine A., 2010: Samotworzenie sie spoteczenstwa. Ttum. A. Karpowicz. Seria:
»Wspotczesne Teorie Socjologiczne”. T. 13. Krakow: Zaktad Wydawniczy NOMOS.

Zubrzycki J., 2001: Rozmowa. Prof. Jerzy Zubrzycki. ,,Onet.pl Rozmowy”, http://rozmo-
wy.onet.pl/l,artykul.html? ITEM=1066959&0S=41080 (data dostgpu: 12.10.2001).



