Spotkanie kultur

N
(o]

Joanna Kurczewska
Instytut Filozofii i Socjologii PAN w Warszawie

Dwa spotkania miedzykulturowe —
przedstawienia i konteksty

Abstract: Author proposes constructing cultural diagnosis of Poland after 1989 using anthropologi-
cal and sociological concepts of cultural diversity, multiculturalism and intercultural encounter. The
multi-stage research project aiming at critique of the monocultural vision of Poland is outlined. The
first stage is discussed in the detail by reference to two cases of intercultural encounter: 1) historical
reconstruction i.e. encountering the past and 2) encountering the otherness as in the international
folk-music festival. The both types are described and compared using the Victor Turner’s theory of
social drama (spectacle). The cultural unity of Polish culture is described as based upon the inter-
cultural contact and pluralism of types of culture.

Key words: multiculturalism, intercultural encounter, cultural spectacle

Wstep, czyli kilka uwag
o projekcie analiz wielokulturowosci

Celem niniejszego artykutu jest po pierwsze — zdystansowanie si¢ wobec
koncepcji monokulturowej Polski, koncepcji potransformacyjnej Polski, ktora
mimo wielu przejawdw i neotradycjonalizacji, wptywow europejskich i globalnych
jest nadal traktowana jako §wiadectwo monolitycznej wizji kultury narodowej, po
drugie — przylaczenie si¢ do badaczy, ktorych przedmiotem namystu i wiary jest
wielokulturowo$¢ Polski wspotczesnej. Innymi stowy, chciatabym w zapropono-
wanym wyborze przypadkow badawczych odej$¢ tez od przekonan, ze ,,przestrzen
publiczna [Polski — J.K.] zdominowana jest przez dwa modele kultury — ,trady-
cyjny konserwatyzm oraz konsumpcjonizm kultury masowej” (P. i P. Zuk, 2014,
s. 11). Wydaje sig, ze lepiej niz mysle¢ o dwoch modelach kultury, rozwazaé modele



spotkan migdzykulturowych i na tej podstawie metoda prob i bledow dochodzi¢ do
modelu wielokulturowego Polski, modelu, ktory z jednej strony unika spekulacji
wiasciwych postmodernistycznej teorii kultury, z drugiej za§ — Scylli badan
terenowych heterogenicznych przypadkow matych spotecznosci.

Argumentow na rzecz budowania diagnoz kulturowych Polski po 1989 roku
w perspektywie réznorodnosci kulturowej znalez¢ mozna bardzo wiele. Sa one
czesdcia zarowno badan nad kulturowym wymiarem transformacji ustrojowej, jak
1 prob osadzenia kultury polskiej w kontekscie europejskim i globalnym. Réwniez
wiele zachet do podjecia takiego diagnostycznego wysitku wynika z prob testowania
r6znych modeli wielokulturowosci (Hannerz, 1992; Burszta, 2006, s. 22—30)
w polskich warunkach, czyli z uwzglednieniem potperyferyjnosci Polski i stanu
jej kulturowego zawieszenia migdzy postmodernistycznym kulturowo zachodem
a wschodem podporzadkowanym neotradycjonalizacji. Oczywiscie, argumenty te
moga sta¢ si¢ podwalinami inspirujacej krytyki monokulturowosci Polski; moga
takze zacheci¢ do budowania krytycznych ujeé wielokulturowosci w polskim
»tu 1 teraz”, nastawionych na wnikliwa dyskusj¢ z interpretacjami jednego tylko
z wymiardw kulturowej diagnozy polskich przemian ustrojowych i ich struktural-
nych pochodnych. Wszystkie wskazane powody zajmowania si¢ wielokulturowoscia
Polski sa wartosciowe, przydatne i inspirujace, zaréwno wtedy, gdy stuzy¢ maja
samej nauce, jak i wtedy, gdy pomagaja przeksztatca¢ zycie publiczne i sprawiac,
ze w sferze res publica kultura co$ znaczy...

Mozliwa jest, jak sadze, inna niz krytyczna droga w potyczkach z problemem
wielokulturowos$ci Polski. Jest to droga, ktéra polega na projektowaniu cato-
Sciowych programéw badawczych, majacych na celu nie tylko testowanie teo-
rii metakultur réznorodnosci oraz udowadnianie jej wyzszosci nad analizami
w duchu metakultury jednosci i podobienstwa', lecz takze probowanie znalezienia
dla tej metakultury réznorodnosci jak najodpowiedniejszych zasobow danych
empirycznych. Proponuj¢ droge budowania ztozonych, wieloetapowych projektow
badania wielokulturowos$ci Polski. Sadze, ze mozna — dzigki znakomitym pod
wzgledem teoretycznym interpretacjom problemdéw wielokulturowosci Polski
w polskiej literaturze funkcjonujacej w domenie nauk spotecznych i humani-
stycznych — sprébowac pokusi¢ sig¢ o zarys takiego wielofazowego badania.
Jest to, zdaje sobie sprawe, trudne dziatanie projektujace, ale warto sprobowac
si¢ zmierzy¢ z tym zadaniem. Czym moze by¢ tego rodzaju program? Myslg,
ze powinny si¢ nah sktada¢ rekonstrukcje typow przypadkéw empirycznych, sty-
16w porzadkowania, sublimacji i puryfikacji kultur codziennosci jako sktadnikow
ich transgresji (Paleczny, 2014) w kultury od$wigtnosci. Taki program moglby si¢
sktada¢ z trzech etapdw o roéznych stopniach trudnosci teoretycznej i empirycznej,
jak i o roznych rodzajach wymagan wobec uczestniczacych w pracach nad projek-
tem badawczym.

Celem pierwszego etapu tego projektu byloby ustalenie kryteriow wyroz-
nien typow przypadkéw wielokulturowosci i przedstawienie argumentacji o ich

! Hannerz, a w $lad za nim Burszta i jego szkota poznansko-torunska.

““amoIn)N}AZp3iw eluexjods BMQ :BYSMZoINY [

N
©



Spotkanie kultur

w
o

przydatnoéci do tworzenia modelu powiazan migdzy réznymi typami kultur
i specyficznych dla nich podmiotow spolecznych. Jest tam, dodajmy, miejsce na
przeprowadzenie pierwszych ich porownan.

Drugi etap projektu stanowityby analizy porownawcze wybranych przypad-
kow, uwzgledniajace ich konteksty 1 zaktadajace konieczno$¢ dyskusji teoretycznej
z kategoriami pojeciowymi i podstawowymi schematami analitycznymi uzywany-
mi do rekonstrukcji przypadkéw. W pierwszym etapie prac powinno si¢ znalez¢
miejsce na udoskonalanie stownika pojgciowego stosowanego w rekonstrukcjach,
a takze powinno by¢ mozliwe zmierzenie si¢ z nadmierng wieloznaczno$cia
podstawowych pojeé, aby w trzeciej fazie projektu mozna byto skoncentrowac sie¢
na poszukiwaniu interdyscyplinarnej wyktadni dla teorii spotkan migdzykulturo-
wych. Wlasnie na tym trzecim etapie przedmiotem szczegoélnej troski teoretycznej
powinny by¢ relacje migdzy dwoma uzupetniajacymi si¢ typami teorii: mocnej
i stabej wielokulturowosci. Trzeci, ostatni etap mozliwego projektu to dyskusja na
temat konstrukcji wzorca metaramy wielokulturowosci. Wéréd tych przedsigwzigé
planowanych w trzecim etapie winny si¢ znalez¢ dobre i bardzo dobre proby
syntetycznych ujg¢ teoretycznych, aby stworzy¢ odpowiednie fundamenty teore-
tyczne konstrukcji wielokulturowosci Polski na drodze zbierania empirycznych
przypadkow takich struktur kulturowych. Chodzi o to, by dojs¢ do takiego modelu
metoda case studies, a wlasciwie metoda tworzenia z przypadkow rdéznego typu
konfiguracji przedstawien kulturowych oraz ich podmiotoéw. Istotne znaczenie
na tej drodze postepowania w budowaniu konstrukcji wielokulturowosci Polski
miatoby baczne §ledzenie powiazan migdzy réznymi typami kultur i ré6znymi
typami zbiorowych podmiotéw, a to wszystko przy starannych probach okreslenia
charakteru i stopnia roznorodnosci.

W takiej etapowej konstrukcji (te etapy sa wszystkie konieczne do realiza-
cji calosci) przedsiewzigcia badawczego nalezy zatozy¢ udziat wielu zespotow
badawczych o réznych kompetencjach w zakresie nauk humanistycznych i nauk
spolecznych. Co nie mniej istotne, gdy si¢ mysli przy okazji takiego projektu
o mozliwosci korzystania z badan dyscyplinarnych i interdyscyplinarnych, warto
zastanawiajac si¢ nad sensem oraz korzysciami akademickimi i publicznymi zbu-
dowania takiego programu rozwazy¢ dyscypliny, ktore mogltyby pelni¢ funkcje
zasoboéw danych empirycznych, magazynu pomystow teoretycznych, a przede
wszystkim depozytow kompetencji badawczych w zakresie interakcji migdzyludz-
kich, reprezentacji symbolicznych, performance’u, ktore w ostatnich latach wiaza
rézne gatunki socjologii, zwlaszcza socjologii interpretatywnej, z podejsciami
specyficznymi dla antropologii kulturowej uprawianej pod patronatem Clifforda
Geertza, Victora Turnera i Michaela Herzfelda. Obie te dyscypliny, trzeba dodac,
intensywnie wyzwalaja si¢ spod autorytetu przyrodoznawstwa i zywo uczestnicza
— czesto razem — w budowaniu autorytetow i ich pluralizowaniu. Innymi stowy,
dyscypliny te, ich reprezentanci i ich uzytkownicy nie tylko stanowia przydatne
magazyny pojecé, teorii, dyskusji, lecz takze sa impulsami, by w centrum uwagi
znalazt si¢ fenomen ,,relacji miedzy”, a w konsekwencji i charakterystyki spot-
kafh migdzy kulturami, wyrazonymi w réznych jezykach teoretycznych: przezy¢



indywidualnych, struktur przedstawien zbiorowych czy instytucji. Nie trzeba zbyt
mocno przypomina¢ znanej i socjologom, i antropologom prawdy, ze to, co faczy
obie te dyscypliny, znajduje si¢ ,,pomigdzy” jednostkami, grupami, instytucjami,
pozwala na wyciaganie wnioskow, ktore pomagaja ulepszac i stowniki pojeciowe,
1 schematy interpretacyjne.

Whioski ze zderzania stownikdéw pojec i schematow interpretacyjnych dostar-
czanych przez rézne gatunki socjologii i antropologii moga pomoc w porzadkowa-
niu danych empirycznych, ktore doprowadzi¢ moze do syntez uzupetniajacych si¢
podejs¢ do wielokulturowosci w ogdle, a w zwiazku z tym i dla badaczy wielokul-
turowosci Polski. Dzigki takiemu postgpowaniu mozna bedzie w sposob bardziej
ugruntowany empirycznie ustala¢ utlomnosci i zalety dwoch podstawowych ram
interpretacji wielokulturowosci w Polsce. W tej pierwszej roznorodnos¢ kulturowa
stanowi $wiadectwo patologii czy reliktow przesztosci, w drugiej ramie, nazywanej
tez metakultura réznorodnosci, pomijane bywaja, a czgsto i uniewazniane wszystkie
kwestie, ktore dotycza nieregularnosci przebiegéw kontaktu migdzykulturowego,
styku migdzy kulturami lub jako$ci powiazan migdzy obiektywizujaco rozumia-
nymi formami kultur czy subiektywnie interpretowanymi formami uczestnictwa
w kulturze, zaré6wno jednostkowego, jak i grupowego.

Nierzadko okazuje sig, ze dla rzecznikow drugiego typu metakultury brak
ramy teoretycznej, ktéra w nauce Swiatowej od wielu lat cieszy si¢ wielkim uzna-
niem, a ostatnio dopiero bywa krytykowana za usuwanie w refleksji teoretyczne;j
problematyczno$ci powigzan migdzy roéznymi kulturami. Wydaje si¢ jednak,
ze metarama réznorodnos$ci jest, mimo tych krytyk, obiecujaca intelektualnie,
zwlaszcza gdy jej zwolennicy bardziej uwaznie przyjrza si¢ kwestii pojednan
migdzynarodowych czy tak znakomicie postawionemu przez Floriana Znanie-
ckiego problemowi schematdw czasowych i przestrzennych harmonizacji ro6znych
kultur. Dlatego tez zachgta teoretyczna, by akceptowa¢ metaramg réoznorodnosci,
powinna w wigkszym jeszcze stopniu uwolni¢ si¢ od opinii o automatyzmie
wspdlnot czy ,,bezkosztowym” spotecznie i politycznie wspol-byciu uczestnikow
tych kultur. Dla calosci projektu, ktory winien by¢ podporzadkowany zatozeniom
specyficznym dla koncepcji metakultury réznicy i réznorodnosci, w tym oczywis-
cie dla przedstawionego jako pierwszy etap postgpowania badawczego, ktorego
»wyjsciowe elementy” przedstawia¢ bede w dwoch czeéciach: czgsci poswigconej
rekonstrukeji historycznej (traktuje ja jako przyktad spotkania pierwszego) oraz
w czgsci drugiej, przeznaczonej na analizg migdzynarodowego festiwalu folkloru
(ten z kolei uwazam za konkretyzacjg spotkania drugiego typu), wyjatkowej wagi
nabiera kwestia antropologizacji nauk spolecznych, oddzielne postawienie tej
kwestii powinno by¢ zachgta dla badaczy (nie tylko dla socjologow). Wiele dla tego
typu zadania badawczego uczynili polscy antropologowie sredniego i mtodszego
pokolenia, wywodzacy si¢ ze srodowisk warszawskiej lub poznanskiej antropologii
kulturowej. W moim przekonaniu, oni najbardziej wyrazi$cie sformutowali problem
antropologizacji nauk spotecznych, przydajac temu procesowi — czemu nie mozna
si¢ dziwi¢ — szczegdlnag moc sanacyjna.

““amoIn)N}AZp3iw eluexjods BMQ :BYSMZoINY [

w
-



Spotkanie kultur

w
N

Wspotpracownicy Wojciecha J. Burszty na wiele sposobow? pokazuja rosnace
znaczenie tego procesu i jego coraz wigkszy wptyw na konceptualizacje jako$cio-
wych badan empirycznych i budowanie najwtasciwszych z punktu widzenia ekono-
mii wysitku intelektualnego ,,podtaczen” do szczegdlnie mocno ,,rozpracowanych”
postmodernistycznych teorii kultury.

Burszta proces antropologizacji nauk spotecznych uwaza za swiadectwo sity
przyciagania antropologéow i wzrost teoretycznej mocy teorii kultury kosztem
teorii spoleczefistwa. Na przyktad swych kolegow chwali za przyczynienie si¢
do tego, ze antropologia ,,jest obecna w dyskursach niemal wszystkich dyscyplin
badajacych kulturg i spoleczenstwo z réznych perspektyw. Nie martwi ich — jak
poprzednikdw — grozba utraty autonomii, odrgbnosci, statusu, tak zwane pole
badan czy inne jeszcze strachy tradycyjnie nastawionych badaczy antropologii
modernistycznej”. Przyktadowo Tarzycjusz Bulinski, $ledzac bardzo uwaznie
symptomy antropologizacji nauk, zaznacza wptywy antropologéw na definiowanie
kultury, refleksyjnosci, ,,konkretu”, ,,calosciowosci” czy rozwijanie metod pozyski-
wania danych z badan terenowych matych spotecznosci.

Wydaje sig, ze konstatacje na temat znaczenia antropologii, zwlaszcza jej
nowszych podej$¢, wymusza zwrdcenie uwagi co najmniej na wedrowke pojec
migdzy antropologia a socjologicznymi, psychologicznymi czy interdyscypli-
narnymi podej$ciami do wielokulturowosci. W zwiazku z tym proponuj¢ $ledzic¢
niektore z nich, te najwazniejsze zwigzane z pracami Victora Turnera, Richarda
Schechnera, Freda L. Casmira, Johna J. MacAloona. Sadzg, ze specjalne miejsce
tego rodzaju analiz winno si¢ znalez¢ w pierwszym etapie projektowanego pro-
gramu analitycznego. Proponuj¢ uwzgledni¢ w tej wlasnie fazie badan (a takze
i w nastgpnych, lecz w innej postaci) przypadki empiryczne dwoch typow spotkan
migdzykulturowych. Pierwszy z nich bgdzie tematem pierwszej czg$ci artykutu,
gdzie kategorie pojeciowe przede wszystkim ,,dramatu scenicznego” i ,,dramatu
spotecznego” beda stuzyly do zrozumienia fenomenu rekonstrukeji historyczne;.
Drugi za$ przypadek — przypadek migdzynarodowego festiwalu folkloru — jest
przyktadem jednej z mozliwych realizacji spotkania drugiego, przeksztalcajacego
relacje swoj—obcy na plaszczyznie folkloru i sztuki. Zapowiedzie¢ jeszcze mozna
przy okazji okreslania podstawowych zadan analizy, Zze i w tym drugim przypadku
istotne beda kategorie antropologiczne ,,przedstawienia kulturowego”, ,,ceremonia-
tu” i ,trzeciej sfery”.

2 Zob. prace Waldemara Kuligowskiego czy prace zbiorowe wydawane systematycznie przez
srodowisko poznanskie, np. tom zbiorowy Zanikajqce granice.

3 Zob. Pomiecinski, Sikora, red. (2009), wprowadzenie W.J. Burszty oraz artykut T. Bu-
linskiego (s. 263).



Spotkanie pierwsze, czyli rekonstrukcje przesztosci Polski

Fenomenem kulturowym, ktéry moze pomodc odstoni¢ tresciowq i formalna
ztozonos¢ spotkania z przeszloscia narodowa oraz usytuowac ja w przestrzeni
dyskusji akademickich i publicznych na temat wielokulturowo$ci wspotczesnej
Polski, jest rekonstrukcja historyczna w roznych jej odmianach. Rekonstrukcje
historyczne doczekaty si¢ w literaturze polskiej dotyczacej pamigci zbiorowej i toz-
samosci Polakow wielu okreslen definicyjnych i typologii (Kwiatkowski, 2008,
s. 110—185). Bez wzgledu na to, czy proby rekonesansu teoretycznego skupione sa
bardziej na charakterystykach odtwarzania przedmiotow materialnych przesztos-
ci czy na wlasciwosciach ich uczestnikow i tworzonych przez nich inscenizacji
obrazdw przeszlo$ci, nie sq one niczym innym, jak pewna specyficzna forma
zbiorowego dziatania kulturowego w przestrzeni spotecznej wspolczesnej Polski.

Trzeba jednak zaznaczyé, ze do okreslen rekonstrukcji historycznych przez
badaczy stosowana jest kategoria instytucji kulturowej lub — i to najczgsciej ma
miejsce — kategoria uczestnictwa w kulturze polskiej badz w roznych kulturach
stanowiacych dla tej kultury podstawowe tworzywo dalszych konfiguracji. Jest
to uczestnictwo — co mozna zobaczy¢ zaréwno w interpretacjach danych empi-
rycznych, jak 1 w studiach o charakterze teoretycznym — wazne i spolecznie,
i kulturowo, przedstawione jako zjawisko masowe, oddolne w zdecydowanej
wigkszo$ci dziatan spontaniczne i jednocze$nie dobrze osadzone w strukturze
zinstytucjonalizowanego zycia publicznego w Polsce. Jest takze wspierane — co
prawda z r6zna intensywnos$cia — polityka historyczna i polityka kulturalna orga-
nizacji samorzadowych i instytucji panstwowych.

Co nie mniej istotne, kwestia rekonstrukcji historycznej, co podkreslaja badacze,
wyzwala emocje, i to czasami skrajne: budzi zachwyt nad mozliwoscia poglebienia
przezycia tacznosci z ludzmi, instytucjami czy wydarzeniami z przeszto$ci, ale
pozwala tez potgpiac stwarzanie iluzji przezycia wojny, Smierci i cierpienn w sposob
dla przezywajacego bezpieczny. Nalezy zaznaczy¢, ze sita powiazan kategorii
emocji z opisem rekonstrukcji historycznych jest wielce kulturotworcza, wyznacza
bowiem zasoby i miejsca transgresji kulturowej ,,wychodzenia” z wielokulturowe;j
przestrzeni w $wiat spoteczny oparty na maksymalizacji doznan oraz na hierarchi-
zacji obrazow i narracji przesztosci.

Kwestia rekonstrukcji historycznej ma tez ,,swoj udziat”, i to wielce widoczny,
w debatach publicznych i akademickich (czgsto z soba na roézne sposoby pomie-
szanych), o tym, jakiej Wielkiej Narracji Historycznej Polacy teraz potrzebuja
najbardziej, i o tym, czyje i jakiego typu odtworstwo historyczne wzmacnia
przeciwstawne wspodlczesne wizje Polski: Polski solidarnej vs. liberalnej czy
tradycyjnej vs. nowoczesnej. Innymi stowy, interpretacja rekonstrukcji historycz-
nej, ktore moim zdaniem zastuguja w petni na status istotnej kwestii kulturowe;,
dostarcza argumentdw, i to w fundamentalnych sporach o Polske, rownoczes$nie
wspomagajac ekspresj¢ sporow ideologicznych migdzy zwolennikami patriotyzmu
romantycznego i amatorami patriotyzmu konstytucyjnego, migdzy rzecznikami

““amoIn)N}AZp3iw eluexjods BMQ :BYSMZoINY [

w
w



Spotkanie kultur

w
'

feminizmu i konserwatystami, strzegacymi tradycyjnej, paternalistycznej wizji
przeszlosci. Last but not least konieczno$¢ zajecia sig¢ rekonstrukcjami historycz-
nymi wynika z tego, ze to one przebudowuja kulturowo i spolecznie zastane, odzie-
dziczone po przesztosci sposoby indywidualnego i zbiorowego jej do§wiadczania.
Do indywidualnych wprowadzaja bardziej niz rekonstrukcje odziedziczone po
przodkach (wykorzystuja one glownie dyskursywne formy skodyfikowanej przez
panstwowy system edukacji historycznej) cielesnos$¢ i pierwotne emocje do prob
budowania wspolnotowosci kontrolowanej gtdwnie przez rozproszone instytucje
spoteczenstwa obywatelskiego, a nie przez modele oficjalnej narracji historycznej
stluzebne zadaniom biezacej polityki i socjalizacji panstwowe;.

Argumentdéw na rzecz konieczno$ci zajmowania si¢ rekonstrukcjami histo-
rycznymi, jesli chcemy ,,glebiej wejs¢” w kwestig wielokulturowosci wspotczesne;j
Polski, jest wigcej niz te wezesniej wskazane. A te zasygnalizowane, zaznaczmy,
z cala pewnoS$cia zastuguja na staranniejsze przedstawienie, np. problem rosna-
cej popularnosci w polskim spoteczenstwie rekonstrukcji historycznej zostat
przez wielu socjologow, antropologow i politologow zauwazony i jest wnikliwie
rozwazany”. I tak Piotr Kwiatkowski, opierajac si¢ na bogatych i zréznicowanych
zasobach danych empirycznych (migdzy innymi byt liderem badan nad rekonstruk-
cjami historycznymi w Pentorze, a takze wspotpracowat z innymi instytucjami
badan spolecznych), pisal: ,,[...] we wrzes$niu 2006 roku kontakt z rekonstrukcjami
historycznymi mialo ponad 7 milionéw dorostych Polakow, gdy 1/3 badanych
(proby reprezentatywnej dla mieszkancéw Polski w wieku 16. i wigcej lat), co
najmniej raz widziala osobiscie jakie$ rekonstrukcje historyczne, takie jak np.
pokazy rycerzy, parady dawnego wojska, odtwarzanie bitwy, odgrywanie scen
z przesztosci” (Kwiatkowski, 2008, s. 113). Ten sam badacz zauwazyt jednak,
ze tylko okoto 1% dorostych uczestniczy bardzo aktywnie w jakiej$ formie rekon-
strukcji, dodajmy, ze konstatacji o liczebnosci rekonstruktorow towarzyszyta opinia
o duzym spolecznym, terytorialnym zasiggu rekonstrukcji historycznych (zasiggu
ogodlnopolskim i regionalnym) i ich widocznos$ci publicznej w nowych i starych
mediach oficjalnych i spotecznosciowych (prasa lokalna, specjalistyczne portale
informacyjne czy informatory organizacji pozarzadowych, reklamy wydarzen
rocznicowych w mediach prywatnych i publicznych).

Mocnym argumentem, by si¢ rekonstrukcjami historycznymi zajmowaé
w kontekscie wielokulturowosci, jest to, ze po pierwsze — wielopostaciowo$¢
rekonstrukeji historycznych (festiwale, dialogi z przeszto$cia, turnieje, festyny,
obrazy literackie czy multimedialne widowiska) pozwala odstoni¢ w formie gatun-
kowych i tematycznych krystalizacji roznorodno$¢ przedstawien przesztosci Polski,
zawartych w powszechnie uznanej za jednorodna wielkiej narracji romantyczno-
-patriotycznej polskiej historii.

Po drugie — kontakt indywidualny i grupowy z artefaktami przesztosci
wytwarza w $wiadomosci rekonstruktora dwa przeciwstawne poczucia roznicy

4 Chodzi mi przede wszystkim o prace Piotra Kwiatkowskiego, Andrzeja Szpocinskiego, To-
masza Szlendaka, Wojciecha J. Burszty oraz ich wspotpracownikow.



i podobienstwa migdzy przezywaniem dawnosci oraz przezywaniem aktualno-
$ci, co skutkuje poczuciem spotkania (wkladajac mundury Zotnierzy wrzes$nia
39 roku i inscenizujac jedna z wazniejszych bitew wojny obronnej 39 roku buduje
si¢ doswiadczenie tworzenia sfery przezywania wartosci ,,pomiedzy dawnos$cia
1 aktualno$cia”, zderzenie sfery historii wymyslanej z historia przezywana oraz
sfery wspdlnoty wyobrazonej ze wspolnota realna), zwiazane sa z innymi mode-
lami kultury, a ich wzajemne przenikanie si¢ w do$wiadczeniach uczestnikow
skutkowa¢ moze przeksztatcaniem uczestnictwa w kulturach i budowaniem
nowych artykulacji w postaci dystynktywnych wizerunkéw kultury narodowe;j
jako wewngtrznie zréznicowanej calosci o charakterze symbolicznym.

Po trzecie — w efekcie odstonigcia r6znorodnos$ci uznanej za jednorodna tra-
dycji, jej rekonstrukcje mentalne i afektywne w postaci ztozonego doswiadczenia
(pomigdzy przesztoscia i terazniejszoscia) prowadza do ,,oswojenia” przesztosci
przez jednostke czy grupg rekonstruktoréw historycznych. Innymi stowy, uzywa-
jac metafor stworzonych przez wybitnego brytyjskiego badacza pamigci zbiorowej
Davida Loventala (1985), przesztos¢ Polski przestaje by¢ dla rekonstruktorow
»obcym krajem”. Przeszlo$¢ wykreowana przez uczestnikow rekonstrukceji prze-
staje by¢ obcym krajem: jest miejscem osobliwej wizyty, przestrzenia spotkan,
miejscem, w ktorym oswaja si¢ obca kulturg i nabywa kompetencji w przektadach
migdzykulturowych o wladciwosciach transgresji. Tym sposobem rekonstruktorzy
inscenizuja nie tyle oswajana przez siebie obca kulturg przodkow, ile spotkanie
z nig za posrednictwem wlasciwych danej formie rekonstrukeji srodkéw kultury
tworzacych mocna granicg.

Po czwarte — w analizach wielokulturowosci tu i teraz w Polsce coraz wigk-
sza uwaga badaczy skierowana jest na role emocji w tworzeniu i propagowaniu
indywidualnych i grupowych przedstawien kulturowych, czgéciej uwaza sig, ze
emocje sa coraz bardziej znaczaca kategoria kulturowa (Lutz, 2013, s. 27—358),
ktora jest kondensatorem wartosci kulturowych w danym miejscu i czasie oraz
symptomem jej kulturowej zywotnosci i kreatywnosci. Proponowane przez antro-
pologéw 1 socjologdw emociji analizy jezyka i doswiadczen zbiorowych pozwalaja
dostrzec potencjal badan nad emocjami w diagnozowaniu proceséw odtwarzania
1 tworzenia wielokulturowosci (Abu-Lughot, 2013, s. 301—326; Wierzbicka,
2013, s. 245—278).

W tym samym kierunku zmierzaja historycy idei czy socjologowie historycz-
ni, blizsi niz socjologowie emocji problematyce wspominania i instytucjonalizacji
upamigtniania. Ich zdaniem w przedstawieniach kulturowych typu wspomnie-
niowego — a do tego gatunku nalezy zaliczy¢ réwniez i rekonstrukcje histo-
ryczne — duza rolg odgrywaja emocje, bo, jak twierdza w §lad za Alexisem de
Tocquevillem badacze idei, kazde wspomnienie przesztej emocji jest ,,swoistym
drogowskazem, niczym obiekty pozwalajace podréznikowi mierzy¢ przebyta
droge” (Smith, 1985). Rekonstruktorzy historyczni i ich publiczno$¢ (ta ostatnia
W mniejszym stopniu, bo bez odpowiednich kostiuméw historycznych) ,,suche”
ksiazkowe fakty nasycaja zyciodajnymi emocjami. Dzigki temu, ze spotkania
w jednym uczestnictwie w kulturze dwoch wewngtrznie zréoznicowanych, wielo-

“*amoIn)N}AZp3diw eluexjods BMQ :BYSMZoINY ‘[

w
a



Spotkanie kultur

w
(=]

elementowych dyskursywnych obrazéw kultur oraz ich odczué¢ utrwalonych
w przezywaniu dawnosci i terazniejszosci (za pomoca odmiennych strategii
psychospotecznych) wytwarza si¢ jedna z form fabrykacji jakich§ wydarzen czy
osob (Burke, 2011, s. 133—156). Mozna zatem powiedzie¢, ze spotkanie takie
i jego skutki powinno si¢ nazwac fabrykacja Polski do $ci$le okreslonego uzytku
jednostkowego i grupowego zarazem, bo chodzi w tym nie tylko o spotkanie
epizodyczne, moment ,,wczucia si¢ w przesztos$¢”, lecz takze o dtugofalowe efekty
w nim ujawnione. Oddziatlywanie zasobow dlugiego trwania wytwarza nadal
symbole wspolnotowe (osobowe i rzeczowe), umozliwiajace jednostkom i grupom
z roznych pokolen wchodzenie w sytuacje podwojnego wejscia w kulturg: w §wiat
spoteczny dawnych obywateli Polski oraz w §wiat spoleczny wspotczesnych
obywateli III RP i przez tych obywateli konstruowanych w procesie spotecznym,
swoich i innych kultur.

Po piate — rekonstrukcje historyczne sa forma od$wigtnego uczestnictwa
w odswigtnej kulturze spoteczenstwa polskiego, podporzadkowanej réznym
wizjom otwartej lub zamknigtej panstwowosci. Sadzi¢ mozna, ze formy teatralizacji
rekonstrukcji historycznej wprowadzane przez organizatorow przy wspotudziale
publiczno$ci, w postaci instytucji festiwali, festynow tematycznych, widowisk
wojennych spetniaja kryteria wymys$lone przez Jeana Duvignauda i Victora Tur-
nera (Turner, 1982), umozliwiajace przeksztalcanie wielowymiarowego dramatu
spotecznego o réznych formach trwania i wewngtrznego réznicowania w dramat
teatralny, umiejscowiony w $cisle okreslonej lokalizacji terytorialnej i realizowany
w $cisle okre§lonym momencie czasowym.

Rekonstrukcje historyczna, pojmowang jako doktadnie wyznaczony dramat
teatralny, mozna interpretowaé odwotujac si¢ do perspektywy analitycznej zorien-
towanej na kontakt dwoch kultur, na kontakt analizowany z uzyciem metafor
i kategorii teoretycznych. Pierwsza z interpretacji takiej perspektywy — proponuje
ja Szlendak we Wstepie do Dziedzictwa w akcji (Szlendak 1iin., 2012). Pisat tam:
»|.-.] interesowato nas [tj. prowadzacych badania terenowe — J.K.] dostarczenie
zainteresowanym czytelnikom wiedzy na temat wkomponowania rekonstrukcji
historycznej we wspotczesna, »stechnicyzowana« i »usieciowiona« codziennos$c
oraz zaprezentowanie zderzenia rekonstruowania z normami i wymogami codzien-
no$ci, dajace rozmaite, czasem naprawcze wobec tej codziennosci, czasem zas
komiczne efekty” (2012, s. 1).

Badacze, zdaniem Szlendaka, maja analizowaé rekonstrukcje historyczne
w kontekscie ich usytuowania w okreslonej jako stechnicyzowana kulturze codzien-
nosci. Jednoczesnie maja pragnac¢ uchwyci¢ napigcie obecne w réznych formach
rekonstrukeji ,,migdzy komercja a pasja, migdzy konsumpcja a integracja i miedzy
festynem a naukowym hobby” (2012, s. 2). Zatrzymajmy si¢ na troche na tej wlasnie
propozycji analiz. Moim zdaniem, moze ona stanowi¢ zespot glownie pozytyw-
nych odniesien do drugiej propozycji interpretacyjnej rekonstrukeji historyczne;.
Chodzi tu o analizg rekonstrukcji historycznej w kategoriach historycznego wido-
wiska kulturowego (spektaklu). (Do tej wlasnie drugiej interpretacji si¢ przyznaje,
sugerowatam juz jej znaczenie, formutujac gldéwna ide¢ wskazanego dopiero co



piatego argumentu). Innymi stlowy, bohaterem drugiej interpretacji jest widowisko
zorientowane na upamigtnianie za pomoca $rodkow ekspresji charakterystycznej
dla grupowego $wigtowania polskiej przesztosci.

W tej drugiej odmianie perspektywy spotkania kultur wazne jest to, ze chodzi
o spotkanie dwoch ztozonych calodci kulturowych, ale nie kultury codziennosci
opisanej za pomoca odniesien do techniki, sieci, komercji czy festynu, z kultura,
ktora jest jej przeciwienstwem, bo jej fundamentami sa pasja, wspolnota, naukowa
kompetencja.

W obu odmianach perspektywy spotkan w centrum uwagi znajduje si¢ kultura
odswigtnego widowiska, okreslana przez rzecznikdw pierwszej interpretacji— i to
dos¢ ogdlnikowo — przeciwienstwem codziennosci, jednak w odmianie drugiej,
ktora chciatabym tu zaproponowacé, kultura niecodziennos$ci, wyrazona w postaci
rekonstrukcji historycznej, nie jest instytucjonalizacja zabawy, lecz instytucjonali-
zacja dramatu narodowego. Perspektywa ta nobilituje wejscie w §wiat przesztosci
narodu, urasta do roli wznioslego przezycia dramatu pokolen i podbudowuje na
roézne sposoby poczucie oczywistego w nim uczestnictwa.

Oba ujecia roznia si¢ w niuansach, ale te niuanse wlasnie wskazuja na cechujace
owe podejscia odmienne kierunki analizy. Ujgcie pierwsze nie tylko dopuszcza
moéwienie o rekonstrukcyjnej codziennosci (Szlendak i in., 2012, s. 7—70),
lecz takze je akcentuje, gdy drugie codzienno$¢ taka uniewaznia jako problem
badawczy. Pierwsze ujecie, zwracajac uwage na wkomponowanie rekonstrukcji
historycznej w codziennos¢, podkresla istotnos$¢ kierunku ,,0d rekonstrukcji
do kultury codzienno$ci”, natomiast ujgcie drugie koncentruje si¢ na uzasadnianiu
struktury i dynamiki rekonstrukeji historycznej jako widowiska kulturowego sce-
nicznego (przez innych badaczy nazywanego spektaklem), a nie na motywacjach
uczestnikéw 1 wskaznikach ich przynaleznoséci do ruchu spotecznego. Zaznacza
waznos¢ kierunku od ogoélnikowo potraktowanej kultury ustawicznych dramatéw
spotecznych jednostek i zbiorowosci do drobiazgowo skategoryzowanego dramatu,
operujacego roéznego gatunku przetworzeniami zasobéw dramatdéw spotecznych
sktadajacych si¢ na rzeczywistos¢ Polski ,.tu i teraz”.

Uczestnikom i publicznos$ci rekonstrukcji historycznych przypisuje si¢ duza
kreatywnos$¢ w sferze przektadu migdzykulturowego: przydaje si¢ im duza moc
sprawcza w hierarchizacji sktadnikow strukturalnych i procesualnych dramatow
spotecznych, budujacych tozsamos$¢ spoteczna obywateli 111 RP, w ich sublimacji
1 puryfikacji proceséw wiodacych do spojnych, ale krotkotrwatych postaci drama-
tow teatralnych, zogniskowanych na miejscach pamigci, pojmowanych w duchu
koncepcji Pierre’a Nory.

Innymi slowy, w drugiej odmianie interpretacji zajmowac si¢ trzeba przede
wszystkim zgromadzeniem $wiadectw pracy intelektualnej i emocjonalnej r6z-
nego typu uczestnikéw rekonstrukceji historycznej; wedle niej nalezy interesowac
si¢ doswiadczaniem wspomnief ludzi, wydarzen, nastrojow, poszerzaniem pola
doswiadczen wspotbycia w przesztosci i terazniejszosci, a w konsekwencji dosko-
naleniem i rozszerzaniem kultury od$wigtno$ci. Chodzi zatem o wielowymiarowe
przezywanie przesztosci.

““amoIn)N}AZp3iw eluexjods BM :BYSMZoINY [

w
~



Spotkanie kultur

w
oo

Cho¢ w pierwszej 1 drugiej odmianie perspektywy spotkania dwoch kultur
rekonstrukcja historyczna jest bezsprzecznie na planie pierwszym, to jedna z jej
form, a mianowicie forma odswigtnosci (dramat teatralny o narodowo-lokalnych
tresciach) dopiero w tej drugiej odmianie ma wyjatkowa moc kulturowa, albowiem
w jej ramach wla$nie ma miejsce narzucanie i doskonalenie senséw przesztosci
1 wspdlczesnosci, a to jest ,,czym$ wigcej” niz moc ,,lepszego wkomponowania”
si¢ W rzeczywistos$¢ spotecznych dramatow.

Odmiana pierwsza nobilituje rekonstrukcje historyczne w inny nieco niz ta
druga sposob traktowania panstwa i spoleczenstwa. Jej rzecznicy podkreslaja, ,,ze
biorac udziat w dzialaniach grup odtworzeniowych, ludzie buduja jednoczesnie
unikalny przemyst kulturalny, dostarczajacy zasobow lokalnym spotecznosciom
1 instytucjom kultury, cho¢by w sferze mobilizowania i organizowania ruchu tury-
stycznego. Co bardzo istotne dla polityki kulturalnej i historycznej panstwa, za
sprawa rozrastajacego si¢ ruchu grup odtworzeniowych kreowana jest »wspolnota
wyobrazona« i »historia wymyslana«. Na jaw wychodza na przyktad lokalne wyda-
rzenia militarne, ktérych prozno by szuka¢ w podrecznikach historii. Za pomoca
dziatah grup odtworzeniowych przywraca si¢ zbiorowej pamigci wydarzenia,
ktorych forma i sens wyparowaly z umystow za sprawa luk w instytucjonalne;j
edukacji” (Szlendak iin., 2012, s. 1).

W przypadku drugiej odmiany zaleca si¢ raczej mobilizowanie i organizowanie
instytucji obywatelskich ,.ku wzniosto$ci”: ceni si¢ rozne dziatania na rzecz dumy
narodowej zbudowanej z matych cegietek pamigci narodowej, intensywnie gigboko
przezywanej z wlasnej woli 1 z chgci do wspodtbycia z innymi. Podkresla si¢ w niej
nie tyle rol¢ wypetniania biatych plam w historii krajowej czy zdolno$¢ do uzupet-
niania oficjalnej edukacji historycznej, potrzebnej do zycia w panstwie demokracji
liberalnej (to oczywiscie trzeba koniecznie zaleca¢ wszedzie), ile rolg¢ kreowania
podmiotowosci historycznej przez mniej lub bardziej zorganizowane reprezentacje
spoteczenstwa obywatelskiego, umozliwiajacej tworzenie oddolnej wiclogtosowej
historyki politycznej. Innymi stowy, zwiazek tej drugiej perspektywy analitycznej
z budowaniem aksjologicznych podstaw spotkan z polityka historyczna i polityka
biezaca instytucji panstwa i organizacji ponadnarodowych jest najwazniejszy.

Rekonstrukcje historyczne i tworzony przez ich uczestnikéw ruch spoteczny
maja wedle drugiej wersji perspektywy spotkania kultur niebagatelna role¢ do odeg-
rania. Maja do spelnienia funkcj¢ wiclowymiarowego, nieustannie przez rdézne
spektakle uaktualnianego (pod wzgledem zar6wno tredci, jak i formy) ukladu
odniesien normatywnych: autotelicznych i instrumentalnych dla jednostek, srodo-
wisk 1 organizacji. Chodzi w tym wszystkim o spetnianie funkcji uktadu odniesien
w konstruowaniu tradycji dumy narodowej i wprowadzaniu do tych konstrukcji
nowych wartosci oraz nowych o tych warto$ciach Wielkich Narracji.

Innymi stowy, rekonstrukcje historyczne nie sa niczym innym, jak czytelnia
norm, i to norm fundamentalnych dla podtrzymywania matryc tozsamosci grupo-
wych, a zwlaszcza narodowych i panstwowych, takich jak do§wiadczanie wspol-
notowosci przez rownoczesne przezywanie dawnosci i aktualnosci z wybranym
przez siebie wydarzeniem, osoba czy instytucja.



Mozna sadzié, ze wchodzenie za posrednictwem rekonstrukeji historycznych
(a ich gatunkow jest bardzo wiele 1 wiele r6znych wej§¢ w przeszto$¢ one umoz-
liwiaja 1 r6znymi $rodkami estetycznymi i etycznymi je uzasadniaja) powoduje
rozszerzanie pola wspotczesnych kultur, sktadajacych si¢ na ich harmonizacje
w postaci kultury narodowej, co pozwala na szczeg6lnie efektywny i efektowny
przebieg i skutek spotkania kultur. Méwiac krotko, wszystko to daje wigksze szanse
na uzgadnianie réznych typow indywidualnych i zbiorowych polityk kulturalnych.
Ten typ teatralizacji dramatow spotecznych zorientowanych na narodowa przesztos¢
utatwia (dzigki temu, ze zwykt doprowadza¢ do maksymalizacji widowiskowosci
i wszechstronnego zaangazowania mentalnego i afektywnego oraz kondensacji
ukierunkowanych prospotecznie wartos$ci) polsko-polskie, czyli wewngtrzne,
pojednanie narodowe (Kurczewski, red., 2013), a w konsekwencji prowadzi do
lepszych warunkow negocjowania wspolnoty moralne;.

Z powodu istotnosci rekonstrukeji historycznej w odstanianiu réznorodnosci
kulturowej polski poczatku X XI wieku — mam nadziejg, ze ogélniejsze argumenty
zostaly juz zasygnalizowane — jednakze warto poswigci¢ jeszcze nieco uwagi
typom rekonstrukcji wyrdéznionym na podstawie datowania historycznych tresci,
do ktorych si¢ odnosza, oraz uwzgledniania natury powiazan tych rekonstrukcji
z polityka historyczna ogdlnokrajowego i regionalnego zasiggu.

W Polsce po 1989 roku nastapit wzrost aktywnosci grup rekonstrukcyjnych,
wykrystalizowaty si¢ rowniez trzy podstawowe domeny odniesien do przesziosci:
pierwsza — domena odniesien do $redniowiecza, gtdwnie do etosu rycerskiego;
druga — sfera odwotan do czyndéw bitewnych z okresu od XVIII wieku do
epoki powstania styczniowego; trzecia — inscenizacje gtownie o patriotyczno-
-bohaterskim charakterze, dotyczace XX wieku (w tym najwazniejsze byly
rekonstrukcje wydarzen z czasu obu §wiatowych wojen, powstania warszawskiego
czy protestow zbiorowych z czaséw Solidarnosci, stanu wojennego czy przejscia
ustrojowego).

I tak bractwa rycerskie organizujac spektakle publiczne koncentrowaty si¢ nie
tylko na walce i broni, lecz takze na odtworstwie roznych spotkan migdzy dawnymi
wielkimi tradycjami kultury materialnej oraz elementami kultury symbolicznej,
takimi jak: architektura, wierzenia, filozofia, literatura, mity. Pomagaty tez u§wia-
damia¢ entuzjastom rekonstrukcji mozliwo$¢ przenoszenia ich zainteresowan
dawna literatura rycerska i tancem dworskim na wspodlczesne, oryginalne i cenione
spotecznie dzialania artystyczne.

Z kolei grupy rekonstruujace wydarzenia XVIII i XIX wieku nawiazywaly
do wydarzen z historii wojskowosci czasow dos$¢ dobrze przez historykéw udoku-
mentowanych, a gléwnie do historii utrwalonych w mitach narodowych oddziatow
wojskowych i ich przywddcoéw. W tym nurcie aktywnosci rekonstruktoréw histo-
rycznych, ktoremu niejednokrotnie przyswiecal duch europejskich inscenizacji
napoleonskiej idei wspolnej Europy, dochodzito do zwigkszenia wagi spotkan
kultury, ktérej gtowna ekspresj¢ sprowadzi¢ mozna do hasla ,,za nasza i wasza
wolnos¢”, z kultura gloria victis, taczaca kulturg szacunku dla militariow z sza-
cunkiem dla cierpien i krzywd narodowych.

““amoIn)N}AZp3iw eluexjods BM :BYSMZoINY [

w
©



Spotkanie kultur

o

Najliczniejsze grupy rekonstrukeyjne, o najwigkszym tez zasiggu terytorial-
nym i najwigkszym zroznicowaniu celow dziatan oraz form ekspresji spektaklu
kulturowego (eventy, zywe obrazy, widowiska multimedialne), koncentrowaly swe
zaangazowania na wydarzeniach XX wieku. (Taki stan preferencji czasowych nie
moze dziwi¢, wszak horyzont czasowy zainteresowan historia Polski zdecydowanie
si¢ skrocit: hegemonia przedstawien XX wieku zostata zastapiona hegemonia wyda-
rzen wartosci i 0sob ulokowanych w tymze wieku (Szpocinski, 1989). Wiasnie
do tej trzeciej domeny tematycznej rekonstrukcji nalezaty najliczniejsze dziatania
rekonstrukcyjne, wlaczajace rekonstrukcje potyczek armii podziemnej oraz
aktywnos$ci cywilnej opozycji demokratycznej, zaréwno do zwyklego kalendarza
obchodow rocznicowych, jak i do szczegolnie waznych dla podtrzymania tozsamos-
ci narodowej i harmonizacji wewnatrz polskiej kultury narodowej jubileuszowych
obchodow.

Do tego ostatniego nurtu dziatan rekonstruktorow historycznych nalezy wlaczy¢
szczegolnie barwne inscenizacje stanu wojennego w Warszawie, L.odzi, Krakowie
czy Wroctawiu — i te osobne widowiska, i te sktadowe wielodniowych, odwo-
tujacych sig do roznych srodkéw ekspresji artystycznej i spotecznej. Szczegdlnie
interesujace i wazne dla tego nurtu rekonstrukeji historycznych sa zorganizowane
przez rekonstruktorow historycznych spotkania z wydarzeniami stanu wojennego
1981 roku. Przyktady rekonstrukeji wydarzen stanu wojennego w ramach obcho-
dow 25-lecia jego wprowadzenia pozwolity nie tylko przypomnie¢ dramatyzm
tych dni, lecz takze przeksztalci¢ wyobrazona wspolnote anonimowych bohaterow
1 ofiar stanu wojennego we wspolnotg bardziej realna: bardziej nasycona emocjami
czy imiennymi konkretami. Warto tez doda¢, ze wzbogacily tresci oraz formy
innych spotkan z kultura patriotyzmu lokalnego i narodowego, ufundowana na
tradycjach protestow zbiorowych, jak i na innowacyjnych warto$ciach polskiej
samoorganizujacej si¢ rewolucji (Staniszkis, 2011).

Dodajmy, ze wlasnie rekonstrukcje trzeciego nurtu zaangazowan w historii
Polski najlepiej realizowaly spotkania z przesztoscia Polski. Spetnialy one bowiem
kryteria dramatu przetwarzajacego dramaty spoleczne jednostek, srodowisk,
warstw 1 klas w dramat o znamionach maksymalnej teatralizacji. To one wlasnie
najpetniej realizowaly schematy dramatu teatralnego, ktore korzystajac z réoznych
srodkéw charakterystycznych dla transgresji kultur, wspieraty ich polityke, a takze
stwarzaly dobre warunki do uzgadniania ich treéci z tresciami oficjalnej, wielkiej
narracji. To wlasnie dzigki nim, jeszcze raz podkreslmy, dochodzito do réznych
form wspolpracy migedzy wyspecjalizowanymi w domenie historii agendami
panstwowymi, usitujacymi nawiaza¢ kontakt z obywatelskimi podmiotami, pro-
bujacymi budowac¢ wtasna polityke historyczna.

Innymi stowy, to ten ostatni typ rekonstrukcji historycznych i zwiazanych
z nim srodowisk stanowi¢ moze i powinien zasob danych kulturowych niezbednych
do radykalnego przetwarzania spotkan indywidualnych czy grupowych, zaréwno
ze zrdznicowana kulturowo przesztoscia, jak i zréznicowana kultura wspotczes-
nosci. To dzigki tym wiasnie rekonstrukcjom historia najnowsza Polski zamykana
w formg¢ widowiska o znamionach duzej teatralno$ci wytwarzanymi przez te



widowiska matrycami tozsamos$ciowymi tworzyla mocniejsze wigzi spoteczne
oraz wzmacniala jednocze$nie porzadek i wspolnotowos¢ specyficzna dla Polski
poczatkow XXI wieku.

Spotkanie drugie, czyli miedzynarodowe festiwale folkloru

W centrum uwagi drugiej czeSci tekstu znajduje si¢ miedzynarodowy festiwal
Jfolkloru, uyymowany — podobnie jak w diagnozie spotkania pierwszego typu —
w kategoriach wielopoziomowych procesow komunikacyjnych, zachodzacych
migdzy réznymi grupami uczestnikéw festiwalu, zebranych w okreslonym miej-
scu Polski i jednostkowo lub grupowo reagujacych na dalsze i blizsze otoczenie
festiwalowe. Procesy te — trzeba koniecznie podkresli¢ — w przypadku festiwali,
a takze rekonstrukcji skutkowaty tworzeniem si¢ krotkotrwatych wspolnot.

Festiwale, przyktad drugiego typu spotkan, nie sa niczym innym jak doswiad-
czaniem roznych form kultury wysokiej i popularnej. Sa generowaniem projektu
»folkloru z wielu krajow”, ktéry zdaniem ich uczestnikéw narzuca spotecznosci
pozafestiwalowe] warto$ci artystyczne i oferuje do$¢ spdjne matryce ekspresji
polskiej tozsamosci narodowej (w niej takze regionalnej, bo stanowi ona jej pod-
porg) oraz pozadanych spolecznie wzorow oswajania kultur obcych, jak rowniez
poznawania ich tworcow i uzytkownikow.

W rekonstrukeji tego dynamicznie traktowanego fenomenu na plan pierwszy
wysuwaja si¢ zatem jego analizy, ktorych celem jest odstonigcie pewnego porzadku
wzoréw kulturowych. Za zadanie ma ona odkrycie, ze w czasie trwania festiwalu
dochodzi do zawieszenia cechu kontekstu festiwalowego, a mianowicie spoteczen-
stwa narodowego wyznaczonego strukturami otwartego panstwa narodowego,
jego strukturami prestizu czy kompetencji i przeksztalcenia go w spotecznos$ci
festiwalowe gromadzace si¢ w réznych miejscach Polski (gtownie na potudniu
i péinocy, zwykle w okresie nie dtuzszym niz tydzien, podzielone na grupy prestizu
spotecznego czy artystycznego, grupy ludzi podobnych stylow zycia itd.).

Przed zaglebieniem si¢ w $wiat przyktadow festiwali folkloru trzeba zapytac,
jak ich uczestnicy i badacze je okreslaja. Warto zauwazy¢, ze w uzyciu jest wiele
bardzo réznych pojec¢ ze stownika antropologii. Wiele definicji festiwalu wywodzi
si¢ z okreslen festiwalu podanych w Stowniku jezyka polskiego PWN czy z okreslen
uzytych w manifestach i informatorach festiwalowych (np. w broszurze Turystyka
kulturowa). Stownik PWN proponuje bardzo rozszerzone rozumienie festiwalu.
W jego wyktadni ,,festiwalem jakiej$ osoby lub rzeczy nazywamy seri¢ wydarzen
w nig zwigzanych, tworzacych wokoét niej atmosfere pokazu lub $wigta™. Ostatnio,

5 Bardzo cickawe przyktady typow i miejsc organizacji festiwali przedstawiono w pracy zbio-
rowej Znaczenie i funkcje festiwali folklorystycznych we wspotczesnej kulturze (Lewandowska,
Trebunia-Staszel, red., 2009). Zob. tez obszerna, inspirujacg pracg interdyscyplinarng z perspek-
tywy relacji migdzykulturowych Joanny Dziadowiec (2013).

“*amon)N}AZp3iw eluexjods BM :BYSMzZoINY [

H
-



Spotkanie kultur

H
N

zwlaszcza w prasie specjalistycznej, dotyczacej spraw marketingu regionalnego
czy turystyki kulturowej, pojawia si¢ bardziej rozszerzona interpretacja festiwalu.
Za festiwal uwaza sig tam jaki$ przeglad dokonan spotecznych czy artystycznych,
ktory moze dotyczy¢ bardzo réznych obiektéw (czyli wedle tego zrodta mozna
méwic o ,.festiwalach niskich cen, festiwalach bramek czy festiwalach funduszy
europejskich”). Warto zauwazy¢, ze rozszerzone rozumienie festiwalu zbliza si¢
do terminu okreslajacego coraz czgstsze zjawisko ze sfery kultury popularne;j,
jakim jest event®. Najczgsciej sa w uzyciu definicje festiwalu folkloru, stworzone
i rozpowszechnione przez znanego badacza folklorow polskich, zwlaszcza Polski
potudniowej, Alojzego Kopoczka. Wedle niego festiwale folkloru sa ,,Judowa twor-
czo$cia artystyczna, w ktorej wyjatkowo wazne miejsce zajmuje muzyka, towarzy-
szaca tancom i §piewom oraz prezentowanym na estradzie zwyczajom i obrzegdom”
(Kopoczek, 2010, s. 21). Nalezy dodac, ze okreslenia tego badacza koresponduja
ze sposobem definiowania festiwali folkloru w przewodnikach festiwalowych wyda-
wanych zwyczajowo przez ich organizatorow. W wigkszosci popularnych okreslen
migdzynarodowych festiwali folkloru chodzi o promowanie zblizenia migdzynaro-
dowego za posrednictwem takich form artystycznych kultury ludowej, jak: taniec,
zabawa, obrzedy, rzemiosto ludowe. W manifestach ideologicznych festiwali czgsto
podkreslato sig, ze festiwale nie sa niczym innym jak miejscem spotkan réoznych
kultur ludowych, reprezentujacych rézne kultury narodowe, w ktoérych poszukuje
si¢ doznan wspdlnotowych za posrednictwem ustawicznego dialogowania ludzi
i Srodowisk. Zazwyczaj podkresla sig, ze na festiwalach folkloru nie jest przedsta-
wiana autentyczna kultura ludowa w jej tradycyjnych przejawach, lecz prezento-
wane sa czesto jej radykalne artystyczne przetworzenia, w ktorych chodzi bardziej
o pokazanie ducha nowej tradycji folkowej anizeli o wyrazanie w jezyku sztuk
réznych dokumentacji dawnych zwyczajow ludowych. Zaznacza sig, ze festiwale,
odbywajace si¢ w wioskach festiwalowych, domach kultury czy kosSciotach, coraz
czesciej staja si¢ ,,sklejonym” na rézne sposoby zestawieniem pokazow, obrzedow,
wystepow ludowych artystéw, korowodow tanecznych czy spotkan w restauracjach
i karczmach oferujacych gastronomiczny folklor. W zapowiedziach programowych
i komentarzach medialnych migedzynarodowe festiwale folkloru jawia si¢ jako
ztozone wielokulturowe calosci, dla ktérych impulsem organizujacym sa tradycje
1 wspotczesnose ,,z réznych zakatkéw Europy czy $wiata”, ujete w postaci dramatu
spolecznego rzeczywistosci pozafestiwalowej, ktora festiwal przeksztalca w spek-
takl ,,rozpisany” na strefg sceny i strefe kulis (Goffman, 2011).

W okresleniach definicyjnych i charakterystykach festiwalowych celow czy
misji ujawnia si¢, moim zdaniem, raczej nadmiar niz niedobdr terminow ze
stownikéw antropologii, starej czy nowej. Dlaczego trzeba o tym mowic? Przede
wszystkim dlatego, ze w tego rodzaju dokumentacji festiwalowej uzywanej
w przewodnikach festiwalowych golym okiem widaé zwiazek z antropologia.
W opisach festiwali wytwarzanych ,,przed”, ,w trakcie” i ,,po” festiwalach
zwracaja uwagge takie terminy, jak: ,,ceremonia”, ,,widowisko”, ,,rytuat §wiatecz-

¢ Zob. definicja w Oxford Advanced Learners Dictionary (J. Crowther, Oxford 1995).



ny”, ,,obrzed $wiateczny”. W moim przekonaniu nalezy ten rodowod terminow
zauwazyc, i to nie tylko ze wzgledu na ich nagminno$¢, lecz takze ze wzglgdu na
kulturotworcza role, jaka one odgrywaja. Pomagaja lepiej uchwyci¢ przezywany
czy analizowany fenomen spoteczny i kulturowy. Sa czym$ w rodzaju gwaranta
cudéw interpretacyjnych: inspiruja do dyskusji uczestnikow i badaczy; sprawiaja,
ze festiwal staje si¢ dla wielu ludzi réznych kultur swictem w trwalszym i gieb-
szym psychospolecznym sensie.

Co te okreslenia wyjsciowe, glownie antropologicznej proweniencji sugeruja?
Zawarte w tych okresleniach kategorie wskazuja, ze na pierwszym etapie zapropo-
nowanego we wstepie projektu (bo zapisy przygotowan do badan i analiz zazwyczaj
kwestie rodowodow i uzytkéw uwzgledniaja) mozna bardziej rzetelnie zajmowac
si¢ genealogia podstawowych kategorii analiz.

Zatrzymac si¢ wigc trzeba cho¢by na chwilg na kwestii roli i miejsca takiej
genealogii w analizach kategorii pojgeciowych wystgpujacych na trzech etapach
planowanego projektu. Na pierwszym etapie rekonstruowania i konstruowania
spotkan migdzykulturowych — czyli na tym, ktéremu poswigcony jest artykut
— nalezy ja, podobnie jak na etapie trzecim, raczej przecenia¢ niz teoretycznie
lekcewazy¢. W zwiazku z tym pokazujac instrumentarium poj¢ciowe pierwszego
etapu na przyktadzie spotkania drugiego typu, a nie, niestety, na przyktadzie spot-
kania pierwszego typu’, nalezy bardziej skoncentrowac si¢ nie tyle na uzytkach
z tradycyjnej antropologii, od dawna i z sukcesem zajmujacej si¢ folklorem, kultura
ludowa czy relacjami kultura ludowa — kultura narodowa (Burszta, 1960), ile na
inspiracjach ptynacych z prac Turnera, Geertza, Herzfelda.

Zanim zajmg si¢ bardziej szczegétowo kwestia przydatnosci kategorii antro-
pologicznych, pragnglabym uwage poswieci¢ naturze drugiego spotkania i jego
podstawowym charakterystykom. Festiwal folkloru jest efektem paralelnych
spotkan: po pierwsze — réznych kultur narodowych reprezentowanych przez
folklor za posrednictwem wielorakich gatunkow artystycznych z folklorystyczny-
mi reprezentacjami réznych grupowych interpretacji rodzimej (polskiej) kultury
narodowej i wchodzacych w jej przestrzen kultur regionalnych, po drugie — jed-
nostek, srodowisk, instytucji kreujacych i propagujacych swoja polityke kulturalna
(i wlasciwe im symbole interpretacji) za pomoca réznego typu przedstawien kultu-
rowych, nalezacych do dwoch odrgbnych ,,magazynéw kultur” wniesionych przez
niektorych uczestnikéw do magazynu festiwalu i do magazynow ,,naszych kultur”
oraz do zasobow ,kultur obcych”.

Spotkanie kultur przedstawione na dwoch poziomach, spotecznym i kulturo-
wym — odbywa si¢ w terazniejszosci, a dokladniej w terazniejszosci rozszerzonej,
bo uwzgledniajacej przetworzenia tradycji obyczajowych czy muzycznych dawnie;j
wytworzonych. W odroznieniu od przedstawionych — niestety zbyt skrétowo —
spotkan z przesztoécia narodowa (ten pierwszy typ spotkan — podkreslmy — ma

7 W pierwszym paragrafie, gdy zajmowatam si¢ rekonstrukcjami historycznymi, niestety, za
stabo sygnalizowatam skomplikowanie zwiazkow rekonstrukeji historycznej z naukami historycz-
nymi, a w tym osobliwie z historia kulturowa, historia wojskowosci czy historia podejmujaca si¢
prob ustalania relacji migdzy badaniami historii a studiami nad pamigcia zbiorowa.

“*amon)N}AZp3iw eluexjods BM :BYSMzZoINY [

H
w



Spotkanie kultur

H
SN

miejsce w przestrzeni wspotczesnych kultur ulokowanych migdzy aktualnymi gra-
nicami wspotczesnego polskiego panstwa — narodu). Innymi stowy, te dwa roézne
typy spotkan dzieja si¢ w terazniejszosci, w roznych jej momentach (rekonstrukcje
historyczne zawarte sa w programach obchodéw rocznicowych, festiwale folkloru
odbywaja si¢ zgodnie z kalendarzem migdzynarodowych imprez artystycznych,
i to w Scisle zaplanowanym czasie). Festiwale folkloru zamknigte sa w krétkich
dos$¢ odcinkach czasowych i granicach. Rekonstrukcje historyczne, ktore przywo-
tywatam w pierwszej czgéci (obejmujace takze rekonstrukcje wydarzen z historii
europejskiej czy $wiatowej, ktore nie sa jednak stalym skladnikiem narracji
o polskiej historii narodowej), sa przedstawieniem polskiej historii narodowej sko-
dyfikowanej w mitach narodowych, natomiast spotkania folklorow sa spotkaniami
konfiguracji kulturowych sktadajacymi si¢ na polska kultur¢ wyrazona srodkami
sztuki ludowej, z odpowiednimi typami konfiguracji artystyczno-folklorystycznych
kultur obcych. Jest to, chcialabym zaznaczy¢, podstawowa réznica migdzy tymi
rodzajami spotkan miedzykulturowych.

Inna r6znica, mniej moze zasadnicza, to ta, ktéra dotyczy charakteru sposobow
organizacji spotkan wyrazanej w formie obrazéw i okreslonych stylow dziatan
1 postaw (styl profesjonalny czy styl amatorski). W przypadku rekonstrukcji histo-
rycznych chodzi o organizowane przez lokalne inicjatywy obywatelskie oddolne
ruchy spoteczne o regionalnym czy ogolnokrajowym charakterze (jednostki czy
male grupy rekonstruktorow zaznaczaty, ze ich rekonstrukcje sa dzietem sponta-
nicznym, a nie podejmowanym decyzja wladz panstwowych czy uméw miedzy-
narodowych). Jesli chodzi o festiwale folkloru, i to festiwale migdzynarodowe,
organizatorami sa zwykle instytucje, organizacje panstwowe lub samorzadowe,
krajowe lub migdzynarodowe o charakterze profesjonalnym lub nastawionym na
popieranie amatoré6w w danej dziedzinie sztuki ludowej, a uczestnikami sa artysci
z Polski lub zagranicy, wytypowani przez rézne stowarzyszenia czy organizacje
kulturalne i spoteczne. Ponadto rdznica jest to, ze spotkania rodzimego i obcego
folkloru pod wzgledem uzytych form artystycznych sa organizacyjnie bardziej
chaotyczne, ,,rozchwiane”, wiaza wystepy $piewakow koscielnych, kapel ludowych
ze spotkaniami gron rekodzielnikéw czy mitosnikdéw kuchni regionalnej.

W odréznieniu od rekonstruktorow historycznych, ktoérzy organizujac przebieg
swych spotkan z historia narodowa, tworza szersze wspodlnoty przezy¢, obejmu-
jace niejako z zatozenia aktywnych rekonstruktoréw, entuzjastow niezrzeszonych
w bractwa lub oddzialy czy przypadkowych obserwatordw, ,,festiwalowicze” tworza
w trakcie korowodow, wystepow bajarzy, jarmarkow bardziej wyspecjalizowane
mniejsze wspolnoty, takie jak wspolnoty muzykow, oficjalnych organizatorow czy
zadowolonych z gastronomii ludowej konsumentow.

Podobienstwa i réznice migdzy tymi dwoma typami spotkan sa liczne i —
jak wida¢ — interesujace w analizie. Jedne z ciekawszych obserwacji dotycza
spotkan w sferze emocji. Znaczace sa przede wszystkim miejsca tych emocji
w do$wiadczeniach zarowno glownych wykonawcow festiwalu (wystgpuja oni
na centralnej scenie festiwalu), jak 1 widzow majacych przeciez rézne rodowody
etniczne, spoteczne czy kompetencje artystyczne. W przypadku spotkan z prze-



szloscia Polski, emocje, zwlaszcza te zwiazane z cielesnoscia rekonstruktora,
kogos$, kto chce czué sig ,,powstancem” albo ,,zolnierzem”, sq warto$cia nowa,
czym$ dodanym do intelektualnego nastawienia do przesztosci, sformatowanego
w wyniku kontaktu z podrecznikami czy postawy kontrolowanej przez oficjalne
instytucje socjalizacji do roli Polaka. Gdy dochodzi do spotkan kultur rodzimych
z obcymi, ,,wyrazonych” w profesjonalnych lub amatorskich formach estetycznych,
emocje sa tak samo wazne jak postawa intelektualna, a w niektorych gatunkach
sztuki ludowej, np. ludowej muzyki Zzatobnej lub weselnej, sa znacznie istotniej-
sze, nawet najwazniejsze. Sa one, dodajmy, od dawna poddawane systematycznej
standaryzacji za posrednictwem kodyfikowanej tradycji wykonawczej czy zapisow
poradnikéw dla odbiorcow kultury, zwlaszcza zagranicznej. Nierzadko w trakcie
festiwali (gtéwnie muzycznych) oczekuje si¢ od wykonawcow muzyki obrzgdowej
czy tej zwiazanej z ludowymi kultami religijnymi przezywania ekstazy, a od
publiczno$ci hatasliwych form zachwytu.

Nalezy zauwazy¢, ze w drugim typie spotkan przydaje si¢ emocjom pozytyw-
nym i negatywnym, w ich skrajnych zwlaszcza postaciach, status tradycyjnych,
a nie innowacyjnych norm, ktoére ponad granicami politycznymi i kulturowymi
facza rodzime i obce kultury oraz ich tworcow i nosicieli. Wskazuja i czynia
to — podkreslmy — ,,poza jezykiem naturalnym”. W przypadku drugiego typu
spotkan jezyk naturalny nierzadko generuje konflikty i obawy, w wyniku czego
znacznie zmniejsza si¢, a nawet uniewaznia przestrzen niezgody i niereduko-
walnej z pozoru obcosci. Trzeba tez zaznaczy¢, i to koniecznie, bo ta rola —
w przekonaniu wielu badaczy — nalezy do pierwszoplanowych, ze festiwale staja
si¢ od§wigtnymi spotkaniami kultur, ludzi i instytucji, przede wszystkim dzigki
transgresji nie o charakterze dyskursywnym, lecz w domenie emocji, zwlaszcza
tych silnych i skrajnych. To one, cho¢ na poczatku kontaktu kultur jawia si¢
jako emocje mato wyraziste, stabe, rozproszone, zwiazane z dramatyczna, lecz
chaotyczna pozafestiwalowa codzienno$cia, przeksztatcaja si¢ w trakcie festiwalu
w wielkie uczucia: zadziwienia jako$cia artysty, nostalgig¢ za utracona mala ojczy-
zng czy dume z ludzi odpowiedzialnych za informacje o osiagnigciach artystow
ludowych. Te wielkie emocje, nazywane i kodyfikowane przez literaturg i sztuke
wysoka i niska, réznych krajow i regionéw i wyrazane przez artystyczna kulture
ludowa, moga by¢ ,,po” festiwalu nadal przy zyciu utrzymywane i maja w nim
pelni¢ funkcje wzorcéw w ulepszaniu codziennos$ci ,,matych emocji”. To emocje,
zaznaczmy, w mocnych formach wyrazu artystycznego staja si¢ impulsami i nos-
nikami transgresji obcych kultur i reprezentujacych je artystow — wykonawcow.
Dodajmy, wszystko to, co znalazlo si¢ w sferze intensywnych i wyrazistych
emocji, sprzyja zmianie codziennych przejawdéw obcowania ze sztuka ludowa,
polska czy innych krajow. Innymi stowy, jest to — jak moéwia sami organizatorzy
festiwali — ,,Swigto folkloru”, bo w czasie festiwalu nastepuje proces zaczarowa-
nia wykonawcow, organizatoréw oraz publicznos$ci, zawieszone zostaja struktury
spoteczne codziennosci pozafestiwalowej i mozliwa staje si¢ wspolnota festiwa-
lowa, co prawda epizodyczna, ale spelniajaca wszystkie atrybuty Turnerowskiej
communitas (Turner, 1982).

““amoIn)N}AZp3iw eluexjods BM :BYSMZoINY [

H
a



Spotkanie kultur

H
(=]

Reasumujac podane w lapidarny sposob charakterystyki drugiego typu spot-
kania, niestety do$¢ pobieznie zaznaczajace roznice i podobiefistwa z wezedniej
przedstawionym typem spotkan, powiedzie¢ trzeba, ze i one sa ,,odswigtne” w jak
najbardziej durkheimowskim sensie. Mechanizmy nabywania znamion ,,0odSwigt-
nosci” sa w obu rozwazanych w artykule przypadkach spotkan migdzykulturo-
wych do$¢ podobne, a odmienne nie tylko w formach estetycznych, lecz takze pod
wzgledem celéw tych spotkan: w pierwszym spotkaniu chodzi o zywa historie
,»haszego kraju”, w drugim natomiast — o pokazanie, ze zywy folklor faczy kraje
i ludzi, a nie kreuje antagonizmy czy obojetnosé.

Warto zauwazy¢, ze mechanizm oswajania jest w obu typach spotkan podobny,
a pole ,,naszych kultur” znacznie si¢ przez oswajanie rozszerza. Jednoczes$nie ujaw-
nia si¢ proces pozbawiania tajemnicy bycia reprezentantem czego$ nieznanego.
Cho¢ tajemniczo$¢ w obu tych przypadkach jest odmiennej natury: w pierwszym
dotyczy przeszlosci, w drugim — enigmy obcych kultur. W obu przypadkach
zanikaja rézne rodzaje tajemniczosci, a w ich miejsce pojawia si¢ fascynacja
wchodzeniem ,,w jaka$ inna, nowa rzeczywisto$¢”, co w konsekwencji — czyli
dzigki podobienistwu przezy¢ wewngtrznych oraz interakcji migdzyjednostkowych
i grupowych — rodzi jeszcze jedna odmiang krétkotrwalej wspdlnoty — juz nie
wyspecjalizowana, lecz jak najbardziej ogdlna, bo taczaca wszystkich ,,festiwa-
lowiczow” na miejscu i jednoczes$nie stawiajaca ich razem koto siebie naprzeciw
zewngtrznych wobec festiwalu srodowisk, mato zainteresowanych i samym folk-
lorem, i jego entuzjastami.

Wysuwana na plan pierwszy przez badaczy migdzynarodowego festiwalu
folkloru wiclowymiarowos$¢ czy wielopoziomowos¢ tego zjawiska, a takze chegé
nietradycyjnego ujecia folkloru czy zredukowaniu festiwalu i folkloru do zabawy
(rodowod ludoznawstwa czy etnomuzykologii jest w tym ujgciu znaczacy) zachgca
do glebszych poszukiwan antropologicznych (Simonides, red., 1995). Jednowy-
miarowe interpretacje sa nie najwazniejsze w tych poszukiwaniach, cho¢ testowa-
nie ich warto$ci teoretycznej i sprawdzanie mozliwo$ci ich operacjonalizacji jest
pozadane i traktowane jako krok wstgpny do wielowymiarowych ujec.

W drugim przypadku, nastawionym, przypomnijmy, na analiz¢ spotkan na
wielu poziomach festiwalu, szczego6lne znaczenie ma wydobywanie z materialow
badawczych, specyficznych dla réznych gatunkéw nauk spotecznych, par opozycyj-
nych zjawisk i procesow wspolstanowiacych festiwale. Przede wszystkim zbieranie
takich opozycyjnych par typu zabawa — gra, rytuat §$wiecki — rytual parareligijny,
ceremonia zamknigta — ceremonia otwarta, dramat teatralny — dramat spoteczny,
swojsko$¢ — obcos¢, uzgadnianie tych par migdzy soba, aby uzyskac¢ podstawe
wielowymiarowej rekonstrukcji okreslonego Sci§le w czasie i miejscu festiwalu.
Wywotane przez takie opozycyjne pary proby reinterpretacji ich cztonow (baza
tej czynnosci badawczej jest przeglad przypadkow wyrazajacych typy spotkan
migdzykulturowych), pokazanie ich roli w przeksztalcaniu przeciwstawienia
w ambiwalencj¢ sprzyja ,,lepszemu wejsciu” w problemy wielokulturowosci.

Zanim jednak zacznie si¢ opisywac i interpretowac festiwale folkloru jako
kontinuum serii przedstawief kulturowych, a nie jako zbioér mniej lub bardziej



uporzadkowanych opozycji, trzeba postawi¢ pierwszy krok, wiodacy ku ujeciom
gradacyjnym. Istotne jest wskazanie, jakie sa — i jak zakorzenione sa w konkret-
nym materiale empirycznym — pary poje¢ zjawisk nastawionych na dychotomig.
I to wlasnie wiedzie, niemal automatycznie, do zasoboéw pojeciowych antropologii,
nauki tak bardzo otwartej na filozofi¢ postmodernizmu i nowa historig. Jest to
zadanie syzyfowe, ale niezbedne. W niniejszym artykule pragng je zasygnalizowac
przyktadami takich par opozycyjnych, jak dramat teatralny — dramat spoteczny,
oraz przykladami mozliwego tych opozycji przezwycigzenia w formie communitas
czy przez tworzenie trzeciej strefy, strefy pomigdzy przyktadami kultur obcych
i przyktadami kultur rodzimych, nazywanej tez strefa interkultury, strefa przy-
gotowujaca powstawanie trzeciej kultury — kultury pogranicza (Casimir, 1996,
s. 28—56).

Festiwale folkloru — co wynika z ich programowych zatozen — nie sa
niczym innym jak tylko ustanawianiem na kilku poziomach agregacji spotecznej
przestrzeni kulturowych. W tych przestrzeniach dochodzi do transgresji wzorow
odnoszacych si¢ do przestrzeni ludowej i narodowej; zaczynaja one — w roéznych
formach estetycznych i etycznych — zawiesza¢ zwyczajno$¢ obyczaju i rytuatu
ludowego oraz wydobywa¢ z nich wyjatkowos¢ i niezwyktos¢.

Dla uczestnikow festiwale sa ,,szkota zycia w sztuce” ponad podziatami i grani-
cami. Dla ich obserwatoréw 1 badaczy sa nie tyle laboratoriami, w ktorych sprawdza
si¢ modele systemow spotecznych i kulturowych, ile punktem wyjscia do stawiania
pytan o to, na czym polega ich podstawowa jednostka analizy, a mianowicie przed-
stawianie kulturowe. Stusznie w antropologii uwaza si¢ pojgcia przedstawiania za
wielce trudne do zdefiniowania, jednakze antropologowie dobrze radza, aby to
wlasnie pytanie zadawa¢ w ramach antropologii widowiska®. Schechner sugeruje,
ze zadaniem badacza jest przede wszystkim ustala¢, jak ,,przedstawianie kulturo-
we” artykuluje si¢ w postmodernistycznym spoteczenstwie.

Z kolei od M. Singera badacz migdzynarodowych festiwali folkloru moze czerpaé
przekonanie, ze przedstawianie kulturowe pomaga zrozumiec¢ ,,sposoby przekazy-
wania tematdw, wartosci kulturowych, a takze uczy spojrzenia na procesy zmian
spoleczno-kulturowych” (Singer, 1972, s. 77, cyt. za: Dziadowiec, 2013).

Rowniez od Turnera, tworcy wielce wptywowej nie tylko ostatnio antropologii
widowiska, zaczerpna¢ moze pomysty na korekte tego pojecia w duchu koncepcji
sprawstwa (agency). Wlasnie zatozenie sformutowane w Antropologii widowiska,
ze ,,przedstawienia kulturowe nie sa prostym odbiciem ani tez ekspresja kultury, ani
nawet zmieniajacej si¢ kultury, ale sa aktywnymi agencjami zmiany, stanowiacymi
»oko«, ktorym kultura widzi sama siebie, oraz tablica, na ktorej tworczy aktorzy
zapisuja swe przekonania, wierzac, ze sa one trafnymi interesujacymi wzorcami
zycia” (Turner, 2008, s. 34).

Kategoria ,,przedstawienie kulturowe” w jakze inspirujacym ujgciu Turnera
oddaje, moim zdaniem, istot¢ spotkan migdzykulturowych, o ktoérych nobilitacje

8 O zadaniach antropologii widowiska jasno i przekonujaco mowi Schechner we Wstepie do
Antropologii widowiska Turnera (2008, s. 6).

““amoIn)N}AZp3iw eluexjods BM :BYSMZoINY [

H
~



Spotkanie kultur

H
[}

teoretyczna nalezy walczy¢, zaréwno or¢zem krytyki monokulturowej wizji Polski,
jak i1 programem pozytywnym — projektem analiz nastawionych na uchwycenie
przeciwstawnosci zycia spotecznego, wyrazonej w opozycji codziennych proceséw
spotecznych do odswigtnych proceséw bedacych tych pierwszych ,,wywroceniem
do gory nogami” (Turner, 2008, s. 35). Najogdlniej mowiac, potrzeba tego rodzaju
walki o pojecia i ich interpretacje prowadzi do Turnera, Schechnera i Singera, tak
jak od dawna prowadzi do Goffmana, Bachtina czy Duvignauda. Innymi stowy,
chodzi o sigganie po pojecia tych badaczy, ktorzy pragna uchwycic istotg teatrali-
zacji wspodlczesnego zycia spolecznego.

Jestem tez przekonana, ze od Turnera i jego zwolennikéw mozna uczy¢ sig,
jak odslania¢ dramaturgi¢ zaréwno rekonstrukcji historycznych, jak i ostatnio
rozwazanych przypadkow, czyli festiwali folkloru (mozna tam znalez¢ takze wiele
inspiracji do analiz takich przypadkoéw przedstawiania kulturowego spotkan, jak
mecze pitki noznej, ceremonie publiczne, parady wojskowe, §wigta miejskie czy
oficjalne i nieoficjalne obchody narodowych rocznic).

Skupienie uwagi na dramaturgii festiwalowej bezposrednio rodzi zaintereso-
wanie festiwalem jako miejscem rozwiazywania konfliktow kulturowych wyni-
kajacych z fundamentalnego przeciwstawienia swdj — obcy (Nowicka, 1990).
To wlasnie na festiwalu odmienno$ci kulturowe — dzigki tworzeniu w ramach
tego festiwalu roznych wspolnot przezy¢ artystycznych — uniewazniaja obco$¢
w sferze kultur, stwarzaja ich akceptacj¢ oraz prowadza do akceptacji innosci
i réznorodnosci.

Kategorie zaprojektowane przez antropologéw do badan przechodzenia od
tradycyjnych porzadkow roéznicy do nowych (interesujaco pisat o tym J. Clifford
w ksiazce Klopoty z kulturq (2000, s. 23—103)) to kategorie zwiazane z perspektywa
analityczna skoncentrowang na kulturze-kontakcie albo na kulturze-transgresji.

W porzadkowaniu materiatléow do konstruowania przypadku migdzynarodowe-
go festiwalu folkloru pomagac¢ badaczom moga kategorie §wigta ceremoniatu lub
koncepcje ,.trzeciej sfery kultury” (Casimir, 1996; oczywiscie od antropologow
dosta¢ tez mozna inne kategorie do pomocy, np. kategori¢ zabawy czy rytuatu,
wiele na ten temat, ciekawie 1 wnikliwie napisano i wiele byto wartosciowych ich
zastosowan w badaniach festynu, jarmarkéw, eventéw czy masowych wydarzen
sportowych).

Te pierwsze kategorie (Swigta i ceremoniaty) wspdlne dawnej i nowej antropolo-
gii (ta ostatnia zreszta bardzo je zmodyfikowata w efekcie nurtu performatywnego)
buduja albo oddzielne interpretacje (np. interpretacje w kategoriach swigta), albo
interpretacje wykorzystujace owe kategorie w budowaniu interpretacji festiwali
za posrednictwem opozycyjnych par poje¢ (np. pary: §wigto — gra i zabawa czy
ceremonial — rytual).

Trzecia kategoria — ,,trzecia sfera kulturowa”, ktora wedle jej najbardziej
wpltywowej i uznanej problematyzacji, tj. w ujgciu Casimira, moze utraci¢ swoj
epizodyczny charakter i przeksztatci¢ si¢ w bardziej stabilng i strukturalnie zto-
zona postac trzeciej kultury (zob. Casimir, 1996) — jest alternatywa dla dwoch
pozytkow z kategorii ,,§wigto i ceremonial” w interpretacjach spotkan kulturowych



i dramatoéw spolecznych z ich przedstawieniami w postaci teatralnych dramatow
spetniajacych kryteria estetycznej formy teatralne;.

Za Jeanem Maisonneuve’em i jego kontynuatorami mozna si¢gnac po pojgcie
ceremonii jako ogodlnej kategorii spotecznej komunikacji w znaczeniu kodeksu
postgpowania czy etykiety. Dzigki niemu mozna uporzadkowa¢ liczne charakte-
rystyki festiwalu, np. przyznajac szczegdlna moc objasniajaca relacjom migdzy
rytuatem i ceremonia. Porada tego uczonego, ktoéry w badaniach rytuatu i ceremonii
dostrzega nie tylko rolg antropologii, etnologii, lecz takze socjologii i psychologii
spolecznej, brzmi, aby uwazaé, ze ceremonie sa formami praktyk zbiorowych
o charakterze steatralizowanym. Kazda ceremonia odnosi si¢ wigc do jakiego$
podstawowego rytuatu, a kazdy rytuat moze mie¢ mniej lub bardziej ceremonialng
realizacje (Maisonneuve, 1995, s. 211). Patrzac na festiwal przez ,,okulary” cere-
monii, lepiej widzi si¢ zawarte w regutach teatralizacji dramatu spotecznego emocje
wywotane w powtarzalno$ci gestow, uroczystej mowy czy $piewu podkreslajacego
wzniostos¢ chwili, jednoczenie si¢ w podziwie dla ich wykonawcy i anonimowych
tworcow. Ponadto kategoria ceremoniatu pomaga lepiej charakteryzowac tworzo-
ne w czasie festiwalu wspolnoty. Pomaga zobaczy¢ jej proste formy i dostrzec
obecno$¢ w wystepach na glownych scenach festiwalowych: obrzedéw taczenia
z jakim$ narodem, goscinnosci, solidarnosci (np. z jakas mniejszoscia etniczna),
przekazywania wtasnej kultury gosciom festiwalu czy budowania wspolnot z grup
»haszych” i obcych itd. Innymi stowy, pomaga w tych zwyczajach przysposabiania
obcych grup ujrzeé ceremonig stopniowego uwspolnotowienia.

Od kategorii rytuatu i ceremonii prosta $ciezka prowadzi do kategorii §wigta,
ktora mozna stosowaé do migdzynarodowego festiwali folkloru, by odda¢ jego
artystyczno-ludowe podwazenie codziennosci, zwyklosci, powtarzalnosci;
wskazanie na dokonywana w ramach festiwalu odnowg tradycji, moralno$ci czy
potwierdzanie od§wigtnym strojem wyjatkowosci artystycznych wzruszen i zjed-
noczen duchowych migdzy ludzmi i narodami. Wiasnie dzigki kategorii $wigta
mozna wigcej z festiwalu wydoby¢, np. wyluska¢ z niego klimat obrzgdu wyjscia
ze stanu rozproszenia, chaosu i antagonizmow politycznych, a w sferze kultury
wejscia w mistyke uszlachetnionej tradycji.

Refleksja nad kategoria §wigta podejmowana w stylu Maisonneuve’a pozwa-
la z kolei interpretowaé festiwal — podobnie jak i rekonstrukcje historyczna,
0 czym juz wczesniej byta mowa — w kategoriach napigcia migdzy tradycja
a wspolczesna forma swigta. Ulatwia, wskazujac odpowiednie tropy analityczne,
pytanie o to, ile w takim festiwalu jest ze $wigta religijnego, a ile ze $wigta
Swieckiego, bardzo blisko pod wzgledem form wyrazu rytuatu codziennosci
spotkan z innymi narodami i kulturami. Pozwala lepiej tez pyta¢ o zwiazki
festiwalu z czasem spotecznym, dowiadywac sig, czy jest to swigto celebrowane
na sposob dawnych religii, posiadajace skodyfikowane zasady jego obchodzenia
zgodnie z kalendarzem $wiat, cechujace si¢ powtarzalna czy przeciwnie — $wigto
okolicznosciowe — zblizone forma do eventu, zabawy, przyjecia, $wigta niewy-
brednych stow i gestow, §wigto zredukowane niemal do prostych przyjemnosci,
pozbawione §ladéw wzniostosSci.

““amoIn)N}Azp3diw eluexjods BMQ :BYSMZoINY [

S
o



Spotkanie kultur

(3]
o

Myslenie o tej kategorii, zastanawianie si¢ nad jej sensem i uzytecznoscia
uwrazliwia tez badacza na sposoby uczestnictwa w festiwalu, na ich naturg: na
to, czy poszukiwa¢ w tym uczestnictwie $ladéw tradycyjnych, parareligijnych
zaangazowan w powolywanie do zycia festiwalu, dbanie o jego koncyliacyjny
charakter bycia razem na poziomie kultur, panstw i narodéw, czy przeciwnie
— sa one tylko §wiadectwem biernego odbioru, konsumpcja jeszcze jednego
produktu popularnej kultury folkowej, czy sa realizacja odbioru pasywnego
kultury w formie ,,szybko, tatwo i przyjemnie” (wreszcie wspomnie¢ trzeba, ze
kategoria Swigta rzuca $wiatlo na ukryta pod fasada zabawy ludowej wzniosto$¢
uroczystosci publicznej, ktora propaguje wartosci pojednania migdzynarodowego,
respektu dla innych w §wiecie). Dzigki spojrzeniu Jacques’a Heersa na §wigto
bardziej doceniamy w festiwalach folkloru rézne formy ich uwiktan w kontekst
spoteczny, udzial w narzucaniu codziennosci pozafestiwalowej spotkan z kultura
wyjatkowosci. Last but not least ,,zmusza” badacza do szukania w festiwalu
wzniostosci, zwracajac mu uwage, ze ,,warto przyglada¢ si¢ uwaznie przemia-
nom wewngtrznym festiwalu, widzac, ze poczatkowo bedac zabawa, sita rzeczy
zmienia si¢ w manifestacjg¢ czego$ wyzszego” (Heers, 1995, s. 21).

Migdzynarodowy festiwal folkloru oraz podobnie konstruowane przypadki
spotkan migdzykulturowych sa przedmiotem zainteresowan naukowych Joanny
Dziadowiec, ktora w studiach historyczno-teoretycznych i antropologicznych bada-
niach empirycznych nad festiwalem folkloru organizowanym w Polsce, a takze
w opublikowanych artykutach dostarcza znakomitych pomystow do interpretacji
folkloryzmu i spotecznych ruchéw nastawionych na kultywowanie kultury ludowe;
(badania te, dodajmy, dotycza festiwali folkloru i innych form jego propagowania
0 zasiggu zaré6wno krajowym, jak i migdzynarodowym).

Festiwal jest ograniczona przestrzenia przenikania si¢ matryc tozsamoscio-
wych, ograniczenia czy zawieszania rdéznic kulturowych. Procesy te prowadza —
w przekonaniu Casimira i rozwijajacej jego poglady Dziadowiec — do stworzenia
koncepcji ,trzeciej kultury”, o ktorej, uzywajac terminologii Jerzego Smolicza,
mozna powiedzieé, ze stanowi trwalszy porzadek wspotwystepowania kultur.

Szersze zastosowanie koncepcji Casimira i jego kontynuatorow wymaga jednak,
moim zdaniem, powazniejszej debaty teoretycznej. Interpretacje przejs$cia od analiz
spotkan migdzykulturowych w perspektywie kategorii podobnych kategoriom
spektaklu, zabawy, ceremonii, Swigta, rytuatu czy w perspektywie opozycyjnych
par z tych kategorii zbudowanych do analiz zajmujacych si¢ wylacznie sfera czy
kultura pomigdzy wymaga duzych studiéw nad ,,relacjami” miedzy pojgciami.
Rownie wazne sa poszukiwania odpowiednich danych empirycznych, czyli takich,
ktore swiadcza, ze dany kontakt ,trzeciej sfery” czy ,.trzeciej kultury” nie jest
przejawem ukrytej dominacji jakiej$ kultury czy nie dowodzi zatarcia tozsamosci
kultury z powodu interakcji z innymi kulturami.

Reasumujac do$¢ krotkie charakterystyki drugiego typu spotkan folkloru,
mozna chyba powiedzie¢, ze pokazuja one przydatnos¢ kategorii antropologicz-
nych, zastugi jej autorow. Co najwazniejsze, dowodze, ze pojecia antropologii,
zwlaszcza z jej nowszych tradycji, najpelniej odstaniaja teoretyzowanie na poziomie



konkretnych catosci spotecznych i kulturowych oraz ich wstepnych generalizacji
kultury bedacej niepowtarzalna relacja dwoch lub wigkszej liczby osob. Podobnie
jak w przypadku ,,interkultury”, takze w ,,trzeciej kulturze” lub ,trzeciej strefie”
festiwalowej mamy juz do czynienia z interkulturowym dialogiem odbywajacym
si¢ na poziomie nie tylko grup kulturowych, lecz takze jednostek, ktéore wywodza
si¢ z odmiennych krggoéw kulturowych i do nich naleza (Duvignaud, 1990,
s. 102—106).

Sam Casimir napisal, ze koncepcja ,trzeciej kultury [...] nadaje si¢ przede
wszystkim do badan spotecznosci wielokulturowych zyjacych na jednym tery-
torium”. Interesowaty go relacje miedzy kulturami oparte nie na dominacji, lecz
na kooperacji i Turnerowskiej communitas (Casimir, 1996, s. 4). Badacz sadzit
tez, ze kultury — uczestnicy tych relacji — nie traca osobliwosci swoich wzorow
tozsamosciowych, nie niszcza ich, budujac i wzmacniajac potaczenia miedzy
soba.

Z koncepcji ,,trzeciej kultury” — jak trafnie zauwaza Dziadowiec — wyprowa-
dza Casimir koncepcje ,trzeciej strefy”. To druga koncepcja bardziej, zdaniem tej
antropolozki 1 moim réwniez, potrzebna jest badaczom festiwali folkloru i innym
im podobnym przypadkom. Ten znakomity badacz komunikacji migdzykulturowej
podkresla, ze dla ,trzeciej sfery” charakterystyczne sa interakcje krotkotrwale,
bardziej uwiktane w zmieniajace si¢ szybko konteksty. (W odr6znieniu od ,,trzeciej
sfery” trzecia kultura generuje trwalsze porzadki wartosci, ktore utrwalaja ,,mocne
afekty altruistyczne”).

Zasygnalizowatam oddzielnie warto$¢ koncepciji ,.trzeciej sfery” i ,trzeciej kul-
tury” (i jej operacyjnych kategorii), gdyz one wtasnie — na co wskazuja deklaracje
samego ich autora — nadaja si¢ do ,,chwytania” dynamiki, przeksztalcania si¢
wydarzen wspotkulturowosci.

*
* *

Probowatam ukaza¢, niestety zaledwie w formie szkicu, pierwszy etap progra-
mu potwierdzania wielokulturowosci Polski, jego materiatlowy i pojgciowy punkt
wyjécia. Byly nim (o charakterze catego programu méwitam tylko we wstegpie)
przypadki dwoch typéw spotkan migedzykulturowych, wyodrebnionych z wigkszej
liczby przypadkow z powodu znaczenia dla naprawy zycia publicznego w Polsce
oraz ze wzgledu na duza warto$¢ poje¢ uzywanych do ich przedstawiania.

Te dwa typy przypadkow stanowia generalizacjg czynnikéw badan (jakos$cio-
wych glownie) empirycznych konkretnych spotkan miedzykulturowych w Polsce
tu i teraz (miejsce i czas $cisle okreslone). Przedstawione skrétowo i zarazem zapro-
ponowane do dalszych analiz uogdlnienia kontaktéw rekonstrukcji historycznych
i migdzynarodowych festiwali folkloru nie wyczerpuja dtugiej, jak mysle, listy
podobnie rekonstruowanych i konstruowanych typéw spotkan wienczacych etap
pierwszy projektu. (Takich propozycji list moze by¢ wiele, sa one w tej fazie bardzo
istotne. Wiele jest tego powodow; miedzy innymi pomagaja one w dyskusji, co
i dlaczego nalezy analizowa¢, jak taczy¢ pozniej przypadki konkretne w wigksze

“*amon)N}AZp3iw eluexjods BM :BYSMzZoINY [

(3]
-



Spotkanie kultur

N

konfiguracje i wreszcie — jak budowaé konfiguracj¢ konfiguracji pasujaca do
ktoregos$ z modeli wielokulturowosci).

W tym tekscie o ,,pierwszym etapie” pragne jedynie zasygnalizowaé, ze
w analizie przypadkow typow spotkan migdzykulturowych oraz przypadkow
konkretow takich spotkan nalezy bra¢ pod uwagg: po pierwsze — typ kulturowy
oraz typ spoleczny spotkania, po drugie — zasigg i intensywnos$¢ spotkan, po
trzecie — rodzaj kontekstow spotkan, po czwarte — i jest to nie mniej wazne niz
wczesniej wymienione powody, zastuguje na uwage ze wzgledu na udzial pojgc
antropologicznych w budowie stownika pojec¢ ,,obstugujacego” ten etap programu.
Probowalam tym powodom podporzadkowaé analizy rekonstrukeji historycznych
oraz migdzykulturowych festiwali folkloru.

Rekonstrukcje historyczne reprezentowaty spotkania odwolujace si¢ do
przesztosci Polski, spotkania o duzym zasiggu spotecznym, przybierajace forme
oddolnego obywatelskiego ruchu spotecznego.

Festiwale folkloru byty z kolei spotkaniami mniej od spotkan pierwszego typu
masowymi, spontanicznymi i oddolnymi, bardziej pod wzglgdem srodkow ekspre-
sji trudnymi (préby wyjscia poza jezyki narodowe w strong jezykdéw sztucznych,
np. sztuk wizualnych) i wyspecjalizowanymi (budowanie wspolnot na festiwalach
na podstawie kompetencji wykonawczych). Drugi typ przedstawianych spotkan
dotyczyl indywidualnych i1 zbiorowych (np. organizacji i klubéw) kontaktéw twor-
cow, uzytkownikow i propagatorow z folklorystycznymi reprezentacjami obcych
kultur narodowych.

Pierwszy i1 drugi przypadek to byt gtowny powod rozpoczegcia od nich wtasnie
specyficznych dla pierwszego etapu zadan analitycznych, dotyczyt tozsamosci
narodowo-panstwowej Polski, ducha dwoch réznych jej wymiaréw tozsamos-
ciowych. W przypadku pierwszym priorytetowe okazalo si¢ oswajanie przez
wiasne zyciowe doswiadczenia ciagtosci pokolen jednego spoteczenstwa ,,nasze-
g0” (wymiar ciaglosci, tozsamosci spotecznej). W przypadku drugim chodzito
o oswajanie obcych kultur i przetwarzanie ich w ,,inne” — nieantagonistyczne
kultury (wymiar odrgbnosci tozsamos$ci spolecznej). Zbigniew Bokszanski
(2008) w swoich badaniach transformacji spoteczne;j i kulturowej Polakéw zwraca
uwage na dominacj¢ wymiaru odrgbnosci nad wymiarem ciaglosci; interesujaco
tez podkresla skutki tego nowego rodzaju dominacji.

Oba rozwazane przypadki, mimo ze akcentuja dwa rézne wymiary tozsa-
mosci spotecznej Polakéw, wzmacniaja jej rdzen, a mianowicie wspolnotowos¢.
Sygnalizuja, ze nie dluga, lecz krétka droga wiedzie od Matych Spraw polityki
historycznej 1 polityki kulturalnej do Wielkiej Sprawy — czyli do teoretyzowania
o kondycji wspoélczesnej kultury, narodu i panstwa.



Literatura

Abu-Lughot L., 2013: Ideologia i polityka uczué. W: M. Rajtar, J. Straczuk, red.:
Emocje w kulturze. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, Narodo-
we Centrum Kultury, s. 301—326.

Bokszanski Z., 2008: Tozsamosci zbiorowe. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe
PWN.

Burke P., 2011: Fabrykacja Ludwika XI1V. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu War-
szawskiego, Biblioteka Humanisty.

Burszta J., 1960: Kultura ludowa Wielkopolski. T. 1. Poznan: Ludowa Spotdzielnia Wy-
dawnicza.

Burszta J., 1974: Kultura ludowa — kultura narodowa. Poznan: Ludowa Spétdzielnia
Wydawnicza.

Burszta W.J., 2006: O trzech pojeciach metakultury. ,,Przeglad Kulturoznawczy”, nr 1,
s. 22—30.

Burszta W.J.,,2012: Teraz i wtedy. ToZsamos¢ nasycana imitacjq przesztosci. W: T. Szlen-
dak iin., red.: Dziedzictwo w akcji. Rekonstrukcja historyczna jako sposob uczestnic-
twa w kulturze. Warszawa: Narodowe Centrum Kultury, s. 143—157.

Casimir F.L., 1996: Budowanie trzeciej kultury. Zmiana paradygmatu komunikacji mie-
dzynarodowej i miedzykulturowej. W: A. Kapciak, L. Karpowicz, A. Tyszka,
red.: Komunikacja miedzykulturowa. Zderzenia i spotkania. Warszawa: Instytut Kul-
tury, s. 28—56.

Clifford I, 2000: Kfopoty z kulturq. Warszawa: KR.

Connerton P, 2012a: Obrzedy upamietniania. W: Tenze: Jak spoleczenstwa pamietajq.
Ttum. M. Napidrkowski. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego,
S. 94—145.

Connerton P., 2012b: Praktyki cielesne. W: Tenze: Jak spoleczenstwa pamietajq.
Thum. M. Napidérkowski. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego,
s. 145—196.

Domanska E., Stobiecki R., Wislicz T., red., 2014: Stosunek do przesztosci kultury
wspotczesnej. W: Historia dzis. Teoretyczne problemy wiedzy o przesztosci. Cz. 3.
Krakéw: Wydawnictwo Universitas.

Duvignaud J., 1990: Teatr w spoleczenstwie, spoleczenstwo w teatrze. ,,Dialog”, nr 9,
s. 102—106.

Dziadowiec J., 2013: Teorie i interpretacje festiwali folklorystycznych w perspekty-
wie interkulturowej. [Maszynopis pracy doktorskiej]. Krakéw: Uniwersytet Jagiel-
lonski.

Edensor T., 2004: Tozsamos¢ narodowa, kultura popularna i Zycie codzienne. Thum.
A. Sadza. Krakow: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellonskiego.

Ganczarenko J., 2008: Lekcje zZywej historii — ruch rekonstrukcji historycznych
w Polsce. On-line: http://historiaimedia.org/2008/03/13/lekcje-zywej-historii-ruch-
rekonstrukcji-historycznych-w-polsce/ (data dostepu: 19.11.2015).

Goffman E., 2011: Czlowiek w teatrze zZycia codziennego. Warszawa: Aletheia.

Grzybowski J., 2012: Byt, tozsamosé, narod. Katy: Daimonion.

Hannerz U, 1992: Cultural Complexity. Studies in the Social Organization of Meaning.
New York: Columbia University Press.

“*amon)N}AZp3iw eluexjods BM :BYSMzZoINY [

a
w



Spotkanie kultur

an
H

Heers J., 1995: Swieta glupcow i karnawaly. Tham. G. Majcher. Warszawa: Volumen.

Herzfeld M., 1997: Cultural Intimacy: Social Politics in the Nation State. New York
—Londyn: Routledge.

Jaskutowski K., 2012: Wspdlnota symboliczna — w strone antropologii nacjonalizmu.
Gdansk: Wydawnictwo Naukowe Katedra.

Kolankiewicz L., red., 2010: Antropologia widowisk — zagadnienia i wybor tekstow.
Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego.

Kopoczek A., 2010: Muzyczny folklor widowiskowy. Historia i terazniejszosé¢ festiwali
folklorystycznych. W: Znaczenie i funkcje festiwali folklorystycznych. Broszura Mig-
dzynarodowych Spotkan Folklorystycznych na Ziemi Beskidzkie;.

Kuligowski W., 2012: Roznicowanie nowoczesnosci: nowa debata w antropologii spo-
tecznej. Poznan: Wydawnictwo Naukowe i Innowacje.

Kurczewski J., red., 2013: Socjologia pojednania. Krakéw: Zaktad Wydawniczy
NOMOS.

Kusio U, 2014: Obecnos¢ schematu swoj — obcy w paradygmacie wielokulturowosci.
W: T. Paleczny, J. Talewicz-Kwiatkowska, red.: Transgresja w kulturze. Kra-
kéw: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellonskiego, s. 123—140.

Kwiatkowski PT., 2008: Pamie¢ zbiorowa spoleczenstwa polskiego w okresie transfor-
macji. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.

Lewandowska B., Trebunia-Staszel S., red., 2009: Znaczenie i funkcje festiwali
Sfolklorystycznych we wspolczesnej kulturze. Zakopane: Biuro Promocji Zakopanego.

Lowenthal D., 1985: The Past is a Foreign Country. Cambridge and New York: Camb-
ridge University Press.

Lutz C.A., 2013: Emocje, rozum i wyobcowanie. Emocje jako kategoria kulturowa.
W: M. Rajtar, J. Straczuk, red.: Emocje w kulturze. Warszawa: Wydawnictwo
Uniwersytetu Warszawskiego, Narodowe Centrum Kultury, s. 27—358.

Laciak B., 2014: Miedzy festynem a odpustem, czyli o swietach miast jako wykreowanym
obyczaju. ,,Societas Communitas”, Vol. 1(17) [red. B. Laciak].

Mac Aloon J.J., red., 2009: Rytual, dramat, Swieto, spektakl. Wstep do teorii widowiska
kulturalnego. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego.

Maisonneuve J., 1995: Rytualy dawne i wspolczesne. Thum. M. Mroczek. Gdansk:
Gdanskie Wydawnictwo Psychologiczne.

Majewski J.S., 2006: Wez udzial w bitwie sprzed 212 lat. ,,Gazeta Wyborcza” (dodatek
,Gazeta Stoteczna”), z 22—23 kwietnia.

Nowicka E., 1990: Swojskos¢ i obcosé¢ jako kategorie socjologicznej analizy. W: Swoi
i obcy. Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego.

Nowinski J., 2012: Instytucjonalizacja zabawy. W: T. Szlendak 1 in., red.: Dziedzic-
two w akcji. Rekonstrukcja historyczna jako sposob uczestnictwa w kulturze. War-
szawa: Narodowe Centrum Kultury, s. 73—108.

Paleczny T.,2014: Transgresja jako nastepstwo kontaktu kulturowego. W: T. Paleczny,
J. Talewicz-Kwiatkowska, red.: Transgresja jako nastepstwo kontaktu kulturo-
wego. Krakow: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellonskiego, s. 9—27.

Pomiecinski A., Sikora S, red., 2009: Zanikajqce granice. Antropologizacja nauki
i jej dyskursow. Poznan: Wydawnictwo Poznanskie.

Rajtar M., Straczuk I, red., 2012: Emocje w kulturze. Warszawa: Wydawnictwo Uni-
wersytetu Warszawskiego, Narodowe Centrum Kultury.

Schechner R.,2008: Wstep. W: V. Turner: Antropologia widowiska. Ttum. M. 1J. Dzie-
kanowie. Warszawa: Oficyna Wydawnicza Volumen.



Simonides D., red., 1995: Folklorystyka. Dylematy i perspektywy. Opole: Uniwersytet
Opolski.

Singer M., 1972: When a Great Tradition Modernizes: Anthropological Approach to
Indian Civilisation. New York: Praeger Publishers.

Smith B.J., 1985: Politics and Remembrance: Republican Themes in Machiavelli, Burke,
and Tocqueville. Princenton.

Staniszkis J., 2010: Samoograniczajqca sie rewolucja. Gdansk: Europejskie Centrum
Solidarnosci.

Szahaj A.,2004: Zniewalajqca moc kultury. Artykuly i szkice z filozofii kultury, poznania
i polityki. Toruf: Uniwersytet Mikotaja Kopernika.

Szlendak T., 2012: Wermacht [sic!] nie macha. Rekonstrukcyjna codziennosé¢ jako spo-
sob zanurzenia w kulturze. W: T. Szlendak, red.: Dziedzictwo w akcji. Rekonstruk-
cja historyczna jako sposob uczestnictwa w kulturze. Warszawa, Narodowe Centrum
Kultury, s. 9—70.

Szlendak T. i in., 2012: Dziedzictwo w akcji. Rekonstrukcja historyczna jako sposob
uczestnictwa w kulturze. Warszawa: Narodowe Centrum Kultury.

Szpocinski A., 1989: Przemiany obrazu przesztosci Polski. Analiza stuchowisk histo-
rycznych dla szkot podstawowych. Warszawa: Uniwersytet Warszawski, Instytut
Socjologii.

Szpocinski A., red., 2005: Wobec przesziosci: pamieé przesztosci jako element kultury
wspolczesnej. Warszawa: Instytut Adama Mickiewicza.

Turner V., 1982: Od rytuatu do teatru. Powaga zabawy. Warszawa: Oficyna Wydawni-
cza Volumen.

Turner V., 2008: Antropologia widowiska. Ttum. M. i J. Dziekanowie. Warszawa:
Oficyna Wydawnicza Volumen.

Umanska E., 2014: Polska mozaika obyczajow, czyli jakie zmiany zaszly na poczqtku
XXI wieku. ,,Societas/Communitas”, Vol. 1(17), [red. B. Laciak], s. 293—296.

Welsch W., 1998: Transkulturowosé. Nowa koncepcja kultury. W: R. Kubicki, red.:
Filozoficzne konteksty rozumu transwersalnego wokot koncepcji Wolfganga Welscha.
Poznan: Wydawnictwo Fundacji ,,Humaniora”.

Wierzbicka A., 2013: Jezyk i metajezyk: kwestie kluczowe w badaniach nad emocjami.
W: M. Rajtar, J. Straczuk, red.: Emocje w kulturze. Warszawa: Wydawnictwo
Uniwersytetu Warszawskiego, Narodowe Centrum Kultury, s. 245—278.

Zuk P.iP, 2014: O réznorodnosci kulturowej w monokulturowej Polsce. Warszawa: Ofi-
cyna Naukowa.



