Spotkanie kultur

194

Anna Barska
Uniwersytet Opolski

Spotkania kultur w krajach Maghrebu

Abstract: The paper presents Maghreb with its Mediterranean countries as a meeting place facili-
tating contacts with great civilisations and religions. Culture encounters have been taking place in
different dimensions and contexts since medieval times. The text outlines relations at the language
level (Berberic/Arabic/French); it also touches upon the influence of Andalusian and Ottoman music
on local rhythms, and the specificity of Tunisian, Algerian and Moroccan cuisine tastes. Another
special dimension of culture discussed hereby is the one presented by the people born in Algeria
with French or European roots, described as Pied-noirs (Black Foot). Their traces prove the cross-
breeding of specific Mediterranean cultures.

Key words: Maghreb, questions linguals, music, tastes cuisine, Black Foot

Wprowadzenie

Jak pisze Umberto Eco, ,,kultura to system znakoéw stuzacych migdzyosobowej
komunikacji” (1972, s. 29 i nast). Porozumiewanie si¢ ludzi jest w pewnym sensie
zjawiskiem przynaleznym komunikacji migdzykulturowej, ktéra z kolei mozna
pojmowac jako wiedzg o tym zjawisku (Mikulowski-Pomorski, 2012, s. 79).

Kraje Maghrebu stanowia synteze rozmaitych kultur, albowiem potozenie
geograficzne nad Morzem Srédziemnym sprzyjato kontaktom z wielkimi cywi-
lizacjami i religiami monoteistycznymi. Najwczes$niej zamieszkaltym zakatkiem
tego rejonu $wiata byly tereny wspotczesnej Tunezji. Juz w XII wieku p.n.e.
osiedli tam Fenicjanie, zakladajac osady handlowe, a w 814 roku p.n.e. powstato
miasto-panstwo Kartagina. W glebi ladu, na terenie Maroka, okoto IV wieku p.n.e.
zatozono krolestwo Mauretanii, obejmujace swym zasiggiem wiele plemion ber-
beryjskich. W III wieku p.n.e. w glebi Algierii utworzono krélestwo Numidii,



wlaczone w I wieku p.n.e. w sktad imperium rzymskiego. Kroélestwo to uwazano
za jeden ze spichlerzy Rzymu. W 146 roku p.n.e. III wojna punicka zakonczyta si¢
upadkiem panstwa kartaginskiego i opanowaniem krolestwa Mauretanii jak i cate-
go regionu przez Rzym. Dzisiejszej Tunezji, potnocnej Algierii i Maroku nadano
wowczas status prowincji rzymskiej Africa. W celu obrony przed plemionami
Berberéw zyjacych w gorach i na Saharze Rzymianie zbudowali na potudniu wat
graniczny — limes. Znaczaca role odegrato tez chrzescijanstwo reprezentowane
przez afrykanski Kosciot, a takze spotecznos$¢ zydowska.

Po upadku Rzymu w 429 roku na dwa wieki region ten opanowali Wandale,
w dalszej kolejnoséci Bizantyjczycy, ktorzy w VII wieku zostali wyparci przez
wojska arabskie. Tunezj¢ podporzadkowano kalifatowi jako prowincj¢ Ifrikijja,
wprowadzajac islamizacje, a takze arabizacje. Sprawowaty tam wiadze kolejne
dynastie: Aghlabidzi (IX wiek), Fatymidzi (X wiek), Almohadzi (XII wiek), Hafsy-
dzi (XIII—pot. XVI wieku). Arabowie przeksztatcili kraj, czyniac z Kajrawanu
intelektualne i religijne centrum. Natomiast do kalifatu Umajjadéw przytaczono
terytorium Algierii zwane Maghrebem Srodkowym. W drugiej potowie VIII wieku
Berberowie uniezaleznili si¢ od kalifatu, przyjgli doktryng charydzytow', tworzac
lokalne panstewka. W $redniowieczu Maghreb Srodkowy rzadko wchodzit w sktad
jednego panstwa, jedynie w XII 1 XIII wieku nalezal do imperium berberskich
dynastii Almorawidéw i Almohadéw w Afryce Pdinocnej (zob.http://www.
larousse.fr/encyclopedie/divers/Alg%C3%A9rie_histoire/185573 [data dostepu:
11.11.2014]). W XV i XVI wieku notuje si¢ obecnos¢ w nadbrzeznych miastach
Maghrebu Hiszpanéw? i Portugalczykow. Aneksja turecka Algierii (1509—1830)
i Tunezji (1574—1881) z czasem oddala centrum wtadzy do Istambutu, co pozwala
na uaktywnienie si¢ osrodkow lokalnych. Maroko dzigki silnej wladzy byto jedy-
nym krajem Maghrebu, ktory nie znalazt si¢ pod panowaniem osmanskim. W roku
1660 tron Maroka przejal rod szarafitow — Alawici, ktory rzadzi krajem do dnia
dzisiejszego. Od XVII do XIX wieku wybrzeza Maroka, Tunezji, Algierii byty baza
dla licznych piratow. W XIX wieku Algieria i Tunezja zostaly zaanektowane przez
Francje, ale kazde z tych panstw na réznych zasadach. W 1830 roku Algieria na
132 lata stata si¢ najpierw kolonia, a nastgpnie departamentem zamorskim Francji.
Natomiast Tunezja otrzymata status protektoratu w 1881 roku. Maroko réwniez
jako protektorat w 1912 roku zostato podzielone migdzy Hiszpanig i Francje. Uwol-

' Charydzyci — odtam polityczny i religijny w islamie, ktory nie akceptowat polityki czwarte-
go kalifa Alego. Nawotywali do przestrzegania zasad wczesnego islamu, a kazdego, kto si¢ do nich
nie stosowat, karali $§miercia. Spos$rod 20 odtamow tego nurtu przetrwat tylko jeden, najbardziej
umiarkowany — ibadyci, osiadli w Afryce Pétnocnej (Danecki, 1997, s. 56—57).

2 Specyfikg charakteru zabudowy miasta oddaje Oran z niezwykta gora Santa Cruz.

3 W literaturze poswigconej poczatkom kolonizacji Algierii mozna przeczytaé anegdotg uzna-
wang za przyczyng inwazji Francji. Ot6z w trakcie spotkania dyplomatycznego konsul francuski
Pierre Devale zostat uderzony wachlarzem (doktadnie byta to packa na muchy) przez Beya, ktory
thumaczyt swoj gest zamiarem usunigcia muchy z policzka. To wydarzenie stato si¢ pretekstem do
zerwania stosunkoéw migdzy panstwami, ogloszenia $wiatu konieczno$ci pomszczenia honoru na-
rodowego, co doprowadzito do rozpoczegcia dtugiej wojny kolonialnej (zob. Kasznik-Christian,
2006, s. 21—22).

ngaybel yoelesy m nyny elueyjodg :eysieg 'y

195



Spotkanie kultur

196

nienie si¢ spod kolonizacji przebiegato niejednakowo. Tunezja i Maroko uzyskaty
niepodlegtos¢ w 1956 roku, w Algierii natomiast walki trwaty 8 lat, od 1954 do
1962 roku (Dziubinski, 1983, 1994). W konstytucji kazdego juz niepodlegtego
kraju islam zostal uznany religia panstwa. Spotkania kultur w Afryce Potnocne;j
przebiegaty, jak probowatam przedstawi¢, w réoznych wymiarach i kontekstach.
Bardziej szczegdtowo chciatabym skupic¢ si¢ na jezyku, muzyce, kuchni, a takze
wspomnie¢ o mieszkancach pochodzenia francuskiego czy szerzej europejskiego,
zwlaszcza o mieszkancach Algierii, okreslanych terminem pied-noir, czyli ,,czarna
stopa”.

Kwestie jezykowe

W czasach kolonialnych na poziomie jezyka méwionego i pisanego jezyki
poszczegolnych krajow byty odmienne i réznorodne. Wystgpowaty regionalne
dialekty arabskie, jezyk berberski — amazighe/tamazighe*, a jezykiem pierwszych
dziennikéw wydawanych w XIX wieku w Tunezji byt judeo-arabski. Wprowadzenie
jezyka francuskiego spowodowato pewien zamgt w zwyczajach lingwistycznych,
zaréwno ustnych, jak i pisanych. Jezyk francuski obowiazywal w instytucjach,
w szkolnictwie, stal si¢ szybko znakiem awansu spotecznego, otwarcia na nowo-
czesne warto$ci. Francuski, jezyk narzucony w wyniku kolonizacji, nastgpnie
zaadaptowany i dostosowany, umozliwial kontakt spotecznosci méwiacej roznymi
jezykami i dialektami. Dwujgzycznos¢ jest zatem dziedzictwem kulturowym
(L’influence de la culture frangaise en Tunisie, entre héritage et appropriation,
http://hcte.hypotheses.org/203 [data dostgpu: 30.10.2014]). Francja miata istotny
wplyw na powstanie maghrebskiej klasy intelektualnej i zawodowej dwujgzycznej,
o podwdjnej kulturze.

Po odzyskaniu niepodlegtosci w kazdym z krajow jezyki francuski i arabski
staty si¢ jezykami kontaktowymi i jezykami kultury. Dwujezyczno$¢ pozostaje
na dtugo w obszarze sadownictwa i szkolnictwa. Poczawszy od lat 80. XX wieku
rozpoczat sig¢ proces ograniczania j¢zyka francuskiego oraz nadawania mu statusu
jezyka obcego. Wprawdzie francuski wciaz jest traktowany jako jezyk nowoczes-
nosci 1 kultury Zachodu, ale utracit zainteresowanie mlodego pokolenia na rzecz
jezyka angielskiego.

Od momentu odzyskania niepodleglosci przez Algieri¢ do 2002 roku jezyk
berberski nie miat Zadnego statusu prawnego. Na przetomie lat 80. 1 90. XX wieku
w okresie niepokojow i toczacych si¢ walk migdzy rzadem a fundamentalistami
rzad, aby uzyskac¢ wsparcie wyborcze ze strony Kabylow, zezwolit na utworzenie
departamentu jezyka i kultury amazighe na Uniwersytecie Tizi-Ouzou (1990) i Uni-
wersytecie w Bejaia (1991). Poczawszy od roku szkolnego 1995/1996 jezyk tama-

* Amazighe/tamazighe oznacza wolnych ludzi.



zighe zaistniat w systemie edukacyjnym. W 1996 roku w preambule do konstytucji
tamazighe ukazany jest jako element identyfikacji narodowej (,,Les compositions
fondamentales de son identité [...] sont I'Islam, ’Arabité et ’Amazighité [...]”).
W 2001 roku w manifestacjach pod hastem ,,Czarna wiosna” (Printemps Noire)
zginglo 126 osdb, a tysiace odniosto obrazenia. Wybory parlamentarne, ktore
mialy si¢ odby¢ w maju 2002 roku, poniekad wymusity na wtadzach podjecie
decyzji w sprawie legalizacji jezyka Berberéw (S. Chalah: L'enseignement de
la langue , Tamazight-Berbere” (en Algérie de 1995 a 2011). http://www.siwel.
info/Par-Seidh-Chalah-L-enseignement-de-la-langue-Tamazight-Berbere-en-Alge
rie-de-1995-a-2011_a5756.html [data dostgpu: 29.11.2014]).

Pod wptywem protestow, zadan 1 strajkow w kwietniu 2002 roku algierski
parlament przyjat poprawke do konstytucji, uznajac jezyk tamazighe za jgzyk naro-
dowy?’. Fakt ten jednak nie satysfakcjonowat Berberow, albowiem jezyk tamazighe
nie otrzymat statusu jezyka oficjalnego. Wprowadzanie jgzyka do szkot okazato sig
dosy¢ skomplikowane z powodu réznic wystepujacych w dialektach. Aby w miarg
ujednolici¢ system nauczania, w 2003 roku rzad powotal Narodowe Centrum
Pedagogiczne i Jgzykowe do Nauczania Jezyka Tamazighe (Le Centre National
Pédagogique et Linguistique pour ’Enseignement du Tamazighe — CNPLET). Dla
wielu Algierczykow jezyki arabski, berberski, francuski stanowia cze$¢ dziedzictwa
kulturowego (Algérie. Les droits linguistiques des berbérophones, http://www.axl.
cefan.ulaval.ca/afrique/algerie-4Berberes ling.htm [data dostgpu: 10.11.2014]).

W Maroku jezyk francuski wspoélczesnie spetnia dwie funkcje — instrumentu
komunikacji i kulturowa. W znaczeniu funkcjonalnym pozwala na uczestnictwo
w poznawaniu oraz poglebianiu nauki i wiedzy, a w kulturalnym przyczynia
si¢ do upowszechniania szeroko rozumianej literatury (zob. Benzakour et al.,
2000). Jego status, przez dtugi czas nieokreslony, aktualnie do$wiadcza praw-
dziwego zame¢tu w (re)strukturalizacjach identyfikacji. Cechuje si¢ elementami
pochodzacymi z jgzykow lokalnych. Liczne zapozyczenia z arabskiego, z ama-
zighe czy neologizmy jezykowe, hybrydy pochodne konstytuuja istotg¢ socjolektu
francuskiego, typowego dla bylego regionu kolonialnego® (Fouzia Benzakour:
Le frangais au Maroc. De la blessure identitaire a la langue du multiple et de la
«copropriationy, http://www.dorif.it/ezine/ezine articles.php?dorif ezine=ba74c
faffeb5527t969211e72ebd75¢7&art_id=47 [data dostgpu: 23.10.2014]). Jest przede
wszystkim nabywany w szkole bardziej w rozumieniu jezyka wiedzy niz jezyka
komunikacji. Francuskim postuguje si¢ elita miejska, uznajac to jako dobry i pigk-
ny zwyczaj. Francuski jest jezykiem instytucji szkolnej i akademickiej, jezykiem
prestizu, potwierdzenia statusu spoteczno-kulturowego (zob. Benzakour et al.,
2000; Benzakour, 2001).

W Maroku, podobnie jak w Algierii, przez wiele lat jgzyk Berberow amazighe
wystepowat jako jezyk nieformalny — rodzinny, jezyk komunikacji wsrdd ple-

5 Zob. Loi n° 02-03 du 27 Moharram 1423 correspondant au 10 avril 2002 portant révision
constitutionnelle, www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/algerie loi 02-03-2001.htm (data dostegpu:
10.11.2014).

® Ta uwaga odpowiada sytuacji w catym Maghrebie.

ngaybel yoelesy m nyny elueyjodg :eysieg 'y

197



Spotkanie kultur

198

mion i migdzy grupami, byl niedoceniany, o stabym prestizu jeszcze na poczatku
XXI wieku. Poczawszy od lat 70. XX wieku pod presja arabizacji intelektualisci
wspierani przez wigkszo$¢ amzighefonow prezniej zaczgli domagac si¢ uznania
jezyka 1 kultury amazighe. Nauczanie jgzyka amazighe rozpoczeto w 1999 roku,
a w 2001 roku utworzono Marokanski Instytut Krolewski Kultury Amazighe
(L’Institut Royal de la Culture Amazighe Marocain — IRCAM), ktéry ma na celu
ochrong i upowszechnianie amazighe. Pod wplywem wydarzen wiosny arabskie;j
w Maroku nastapity zmiany zapisow w konstytucji zatwierdzone w referendum
przeprowadzonym w lipcu 2011 roku. W preambule nowego dokumentu zapisa-
no: ,,[...] amazighe stanowi jezyk oficjalny panstwa jako wspdlne dziedzictwo
Marokanczykow” (art. 5), nadano zatem amazighe status réwnorzedny z jezykiem
arabskim, chociaz jest niejednorodny, wyroznia si¢ bowiem réznymi odmianami
lokalnymi.

Wykluczony ze §wiata kultury i nauki, zarezerwowanej dla jgzyka arabskiego
i francuskiego, jest wprowadzany do nauczania w szkotach. W 2012 roku liczba
uczniow uczacych si¢ jezyka amazighe w szkotach publicznych wynosita 545 tys.,
co stanowi 15% ogolnej liczby ludnosci (,,Le Maroc développe I’enseignement du
tamazight”, http:/magharebia.com/fr/articles/awi/features/2012/09/12/feature-04
[data dostepu: 22.11.2014]).

W Tunezji jezyk berberski byt marginalizowany i ignorowany. Dopiero po
wydarzeniach ze stycznia 2011 roku, czyli po zwycigstwie rewolucji kaktusowo/
jasminowej’, Berberowie mogli podja¢ probe walki o miejsce dla wlasnej historii
1 identyfikacji w spofeczenstwie. W marcu 2011 roku utworzono pierwsze stowa-
rzyszenia amazighes. 25 grudnia 2011 roku w Tunisie zorganizowano manifestacj¢
w obronie jezyka i kultury amazighe, w ktorej uczestniczyli mieszkancy wielu
miast: Beja, Siliana, Kajrawan, Sousse, Djerba, Tamazret, Chenini, Douiret.
Atmosferg i klimat tego spotkania pokazano na stronach Facebooka (En Tunisie,
les Amazighs font entendre leurs Voit, http://www.tunisie-amazigh.com/articles/
en-tunisie-les-amazighs-font-entendre-leurs-voix-325-29122011 [data dostgpu:
22.11.2014)).

7 Rewolucja kaktusowo/jasminowa — terminem tym okreslam wydarzenia, ktore miaty miej-
sce w Tunezji na przetomie 2010/2011 roku. Niezadowolenie z polityki prezydenta Ben Alego do-
prowadzito do licznych strajkow, protestow i manifestacji w catym kraju. Ale znaczacy okazat si¢
incydent w miasteczku Sidi Bousid, potozonym w §rodkowej czgsci kraju, gdzie rosna kaktusy. Ot6z
17 grudnia 2010 roku policja zarekwirowata produkty handlujacemu bez pozwolenia 26-letniemu
Mohamedowi Bouazizi, pozbawiajac go zrdédta dochodu. Pomigdzy funkcjonariuszami a poszkodo-
wanym doszto do przepychanki, mtody cztowiek zostat pono¢ uderzony w twarz przez policjantke,
co naruszalo jego honor. Proba ztozenia zazalenia w urzg¢dzie miasta zakonczyta si¢ fiaskiem, bo
nikt z urzednikéw nie wystuchat poszkodowanego. Zdesperowany i ponizany me¢zczyzna przed
urzedem wiladz na oczach mieszkancéw dokonal samopodpalenia. Gest ten jeszcze za jego zycia
wywotat protesty w wielu miastach, a pod koniec roku réwniez w stolicy. Wskutek rozlegtych po-
parzen me¢zczyzna zmarl, a jego pogrzeb, ktory miat miejsce 5 stycznia 2011 roku, zamienit si¢
wielka demonstracjg przeciwko wtadzom. Toczace si¢ zamieszki spowodowaty ucieczke prezydenta
14 stycznia 2011 roku. Wydarzenia w Tunezji byly zaczatkiem rewolucji ogarniajacej $wiat arabski
(Barska, 2012, s. 170—180).



Najwigksza grupa berberofonska wystepuje w Algierii i Maroku. Jak pisze
badacz Salem Chaker, w Algierii jest to 25%, a w Maroku 40% mieszkancow.
W Maroku grupa zamieszkuje na potnocy w gorach Rif, w centrum, Srednim
Atlasie i Wysokim Atlasie i na potudniu, potudniowym zachodzie oraz w Anty-
-Atlasie. W Algierii glownym regionem jest Kabylia, Gory Szauja w Aures, Mzab
oraz Gory Hoggar. W Tunezji grupy berberofonskie zamieszkuja na wyspie Dzerba,
a takze w niektorych wioskach w centrum oraz na potudniu kraju. Szacuje sig, ze
ich liczba przekracza nieco 50 tys. osob (Salem Chaker: Langue et littérature
berberes, http://www.clio.fr/bibliotheque/langue et litterature berberes.asp [data
dostepu: 10.11.2014]).

W kregu muzyki

Spotkanie kultur wyraznie manifestuje si¢ w muzyce. Klasyczna muzyke
tunezyjska cechuja wptywy andaluzyjskie®. Po upadku Grenady w 1492 roku spo-
teczno$¢ muzutmanska i zydowska poszukujac schronienia osiedlita si¢ w krajach
Potnocnej Afryki. Muzyka przybyszow wzbogaca muzyke rodzima. Ta muzyka
andaluzyjska stanie si¢ elementem mocno wnikajacym w lokalne rytmy. Znaczaca
rolg odgrywa maluf (w jezyku arab. ‘rodzinno$¢’, ‘zwyczajnos¢’), ktory oznacza
tradycyjna klasyczna muzyke arabsko-andaluzyjska, powszechna w Tunezji
i w regionach wschodniej Algierii (Konstantyna, Annaba) oraz Libii. Jest to
szczegblny typ muzyki, skupiajacy elementy kultury rodzimej, andaluzyjskiej
i orientalnej. Dostrzega si¢ w niej $lady muzyki pochodzacej zaréwno z Zachodu,
jak 1 Wschodu (Egipt, Turcja, Bliski Wschod). Istota maluf jest nuba, nasycona
réznymi rytmami, trwajaca okoto godziny. Maluf'w tradycji tunezyjskiej zajmuje
miejsce uprzywilejowane, albowiem jest rownoczesnie tradycyjna spuscizna
muzyczna i potaczeniem repertuaru §wieckiego z repertuarem religijnym podczas
obrzedéw wypetnianych w rozmaitych bractwach (Barska, 1996, s. 201—210)°.
Odstania wszystkie formy klasycznego $piewu tradycyjnego, wtaczajac formy
dialektu.

Wyznacznikiem muzyki algierskiej jest styl chaabi, wywodzacy si¢ z muzy-
ki arabsko-andaluzyjskiej, ale wzbogacony melodyjnie wptywami arabskimi,
europejskimi i afrykanskimi, a rytmicznie berberskimi (Jean-Paul Labourdette,
Dominique Auzias, Algérie 2011, www.algerie.petitfule.com [data dostgpu:
11.11.2014]). Styl ten pojawit si¢ na poczatku XX wieku w rejonie Algieru w grupie
kabylskiej i rozpowszechnit si¢ w calej Algierii (Hadj Milian: Des Louangeurs
au Home Cinema en Algerie. Etudes de socio-anthropologie culturelle, Paris, Ed.

8 Pierwsza szkota muzyki andaluzyjskiej zostata zatozona w 830 roku w Kordobie.

 To potaczenie muzyki tradycyjnej z realizacja obrzeddw religijnych przejawia si¢ wspotgra-
niem wyrazen stownych z ruchem ciala, a takze przyspieszaniem wypowiadanych stéw i doprowa-
dzenie recytatoréw do stanu uduchowienia, swoistej ekstazy.

ngaybel yoelesy m nyny elueyjodg :eysieg 'y

199



Spotkanie kultur

200

L’Harmattan, 2010, ISBN: 978-2-296-12879-8). Przez kilka wiekow w muzyce
algierskiej dominowaty style dziedziczone z Pétwyspu Iberyjskiego, a zwlaszcza
andaluzyjskie.

Na uwagg zastuguje muzyka ludowa wystepujaca na Kasbie'® w Algierze, grana
jeszcze dzisiaj podczas uroczystosci weselnych, a pochodzaca z tureckiej muzyki
wojskowej.

Interesujacym nurtem muzycznym wywodzacym si¢ z tradycyjnej muzyki ludo-
wej jest rai, (arab. ‘opinia’ lub ‘punkt widzenia’), pochodzacy z lat 30. XX wieku,
z czasow, gdy poeta byt nosicielem wiedzy. Pojawit si¢ w Oranie, ale z czasem
zyskat akceptacj¢ w calej Algierii, Tunezji, Maroku, a takze we Francji, w Hiszpa-
nii i w innych czg$ciach Europy. Teksty piosenek poruszaja problemy spoteczne.
Obecnie w muzyce rai widoczne sa wptywy wielu gatunkow muzycznych, takich
jak rock, soul, funk czy reggae'’.

W Maroku dziedzictwo muzyczne i choreograficzne przekazywane jest z poko-
lenia na pokolenie droga ustna (http://maroc.marocain.biz/la-musique-marocaine/
[data dostepu: 11.11.2014]). Jest to muzyka bardziej rodzima, o mniejszym
wplywie arabsko-orientalnym, turecko-osmanskim czy francusko-zachodnim
w poréwnaniu z Algieria i Tunezja (http:/www.larousse.fr/encyclopedie/divers/
Maroc_musique/185590 [data dostgpu: 11.11.2014]).

Smaki kuchni

Kuchnia algierska jest waznym elementem kultury, jej bogactwa. W kuchni
tej mozna dostrzec silne wptywy kultury Berberow, ale takze tureckie. Kuchnia
ta oferuje bardzo zroznicowane sktadniki potraw w zalezno$ci od regionu kraju
oraz trwajacej pory roku. Kuchnig¢ algierska wyrdznia bogactwo produktow
roslinnych i morskich. Jest to w istocie kuchnia $rédziemnomorska i saharyjska.
Poszczegdlne inwazje w ciagu dziejow na terytorium Algierii przyczynity si¢ do
wymiany kulturowej takze w zakresie kulinarnym migdzy ludami, z ktérych nale-
7y wymieni¢ Berberéw, Arabow, Turkéw, Zydow, Andaluzyjczykow, Francuzow
i Hiszpandéw. Sposrod dan, jakie podawane sa w Algierii, najbardziej popularny
jest kuskus, uznany zreszta za danie narodowe, i ciasta tradycyjne typu oriental-
nego. Przepisy, podobnie jak w innych kulturach, przekazywane sa droga ustna

10 Kasba (le Casbah) — unikalna dzielnica Algieru — okreslana jako medina, czyli miasto islam-
skie, ma charakter starego miasta. Zachowaty si¢ tam domy tradycyjne arabsko-srodziemnomorskie,
ktore dowodza potaczenia arabskiego stylu zycia, obyczajow muzutmanskich i rozmaitych tradycji
architektoniczno-kulturowych. Jest to niewatpliwie miejsce historyczne Maghrebu, prezentujace
specyficzny charakter, a takze przepigknie potozone na wzgdrzu, z kretymi uliczkami 1 widokiem
na morze (Casbah d’Alger, http:/whc.unesco.org/fr/list/565 [data dostgpu: 01.12.2014]).

' Do najbardziej znanych wykonawcow tego gatunku muzyki nalezy Cheikha Khaled, weze$-
niej znany jako Cheb Khaled (stowo cheb oznacza $piewaka muzyki rai).



z pokolenia na pokolenie. Najbardziej popularna zupa jest chorba pochodzenia
osmanskiego, najczgséciej gotowana z migsa jagnigcego z dodatkiem ostrej papry-
ki, pomidoréw, czosnku, cebuli i oliwy, w Oranii za$ najpopularniejsza zupa jest
harira, rozpowszechniona przez Andaluzyjczykow. Pojawila si¢ w 902 roku za
sprawa Mohameda Ben Abou Aouna oraz Mohameda Ben Abdouna, marynarzy
andaluzyjskich, ktorzy z polecenia kalifow Kordoby zatozyli Oran (Oran info,
fondation de la ville [archive]).

Kuchnia marokanska, podobnie jak kuchnie innych krajow Maghrebu,
wyrdznia si¢ wptywami kuchni arabskiej, zydowskiej, berberskiej, zauwaza si¢
tez obecno$¢ sladow kuchni Srodziemnomorskiej. O wptywach hiszpanskich
$wiadczy popularna zupa harira (podobnie jak w algierskiej Oranii). Ciekawa
jest tez kuchnia z regionu Oujda, graniczacego z Algieria — honoruje si¢ tam
wiele przypisow powszechnych w Algierii. O swoistym wyrafinowaniu marokan-
skiej kuchni §wiadczy danie okreslane jako mechoui (jagnig pieczone jako danie
tradycyjnie z okazji bardzo waznych uroczystosci). Kuchnia krajow Maghrebu
czy szerzej Potnocnej Afryki powstata z rozmaitych elementow znamiennych
dla stylow zycia plemion i mieszkancéw miast, wywodzacych si¢ z rdéznych
kultur. Kuskus i tadzine to najbardziej popularne z dan kuchni marokanskie;j.
Te tradycyjne dania przygotowywane sa najczgsciej na bazie migsa baraniego
lub ryb i rozmaitych warzyw. Do specyfiki kuchni marokanskiej nalezy zliczy¢
danie okreslane jako les pastillas, pochodzenia andaluzyjskiego, tradycyjnie
konsumowane w czasie §wiat.

Kuchnia tunezyjska jest, podobnie jak kuchnia Maghrebu, swoistym wymie-
szaniem kultury kulinarnej berberskiej, arabskiej, zydowskiej, tureckiej, wloskie;j,
francuskiej. W duzym stopniu zalezy od regionu i jego uwarunkowan klimatycz-
nych. Charakterystyczna dla Maghrebu potrawa o nazwie tadzine (Tajine) rézni
si¢ przygotowaniem. Wystgpuje wersja tunezyjska i wersja marokanska. Kuchnia
ta, rownoczesnie $srédziemnomorska, afrykanska i orientalna, jest specyficzna
dla poszczegdlnych regionéw, grup etnicznych. Mozna zatem moéwi¢ o kuchni
berberskiej, andaluzyjskiej, zydowskiej czy arabskiej. Bardziej wyrafinowana jest
kuchnia mieszkancéw miast w poréwnaniu z kuchnig mieszkancow wsi.

Kuchnia berberska jest kuchnia tradycyjna, odziedziczona, wspdlna dla miesz-
kancow Afryki Potnocnej, nieco ewoluujaca w ciagu dziejow. Jest zréznicowana
regionalnie i uwarunkowana lokalna uprawa roslin.

Wymieszanie etniczne i kulturowe nie miato znaczacego wplywu na kuchnig
amazighe, zwlaszcza dla plemion berberskich zamieszkatych w miejscach trudno
dostepnych. Pomimo naptywow fenickich, rzymskich, bizantynskich, arabskich,
osmanskich, francuskich czy hiszpanskich Berberowie przez dtugi czas byli
wspolnota zamknigta, swoista enklawa. Cukier i herbata pojawity si¢ w srednio-
wieczu i zapoczatkowaly nowa formg konsumpcji, herbata mocno stodzona stata
si¢ napojem narodowym w swej istocie. Szczego6lne miejsce w kuchni berberskiej
zajmuje chleb z maki albo z kaszki zbozowej, maki jeczmiennej i kukurydziane;j,
wypiekany w tradycyjnych piecach. Aktualnie trudno bytoby moéwi¢ o typowe;j
kuchni berberskie;j.

ngaybeln yoelesy m nyny elueyjodg :eysieg 'y

201



Spotkanie kultur

202

Konkludujac, kuchnia krajow Maghrebu jest réznorodna, co wynika z kontak-
tow, jakich spoteczno$¢ doswiadczata. Obecnos¢ turecka dokumentuje m.in. zupa
chorba i ciastka pieczone na bazie miodu i migdalow, hiszpanska — zupa harira,
francuska — sery i wino, bagietki i croissants (Chawki Amari: Que reste-t-il des
Turcs et des Frangais en Algérie? http://www.slateafrique.com/81641/turcs-francais-
algerie-colonisation-histoire [data dostepu: 30.10.2014]).

Pied-noir (Czarna stopa)

Szczegbdlny wymiar spotkania kultur dokumentuja tzw. czarne stopy (pieds-
-noirs), czyli — jak wzmiankuje Larousse — osoby pochodzenia francuskiego czy
szerzej europejskiego przybyte do Afryki Potnocnej w latach 1830—1962 (Défi-
nition du Dictionnaire Larousse [en ligne]. Larousse, www.larousse.fr.))’2. Slady
obecnosci pieds-noirs w Afryce Potnocnej dowodza krzyzowania sig specyficznych
kultur $rodziemnomorskich widocznego w gestach, potrawach, zwrotach leksykal-
nych itp. Inaczej moéwiac, chodzi o pamig¢ zrekonstruowana (zob. Certain, 2001;
Karsenty, 2001; Mazella, 2005; Moréno, 1999).

Leon Insard wyrdznia trzy kuchnie w Afryce PoInocnej, umocowane w trzech
kulturach: arabskiej, zydowskiej i pieds-noirs, a t¢ ostatnia charakteryzuje jako
naznaczona kultura europejska, zydowska i arabska. Jako przyktad tej zbitki
podaje zupe chorba, migso duszone, couscous i salat¢ zydowska (Isnard, 2006).
Oran i caty region Oranii pozostawat pod wptywami kultury hiszpanskiej, co prze-
jawia si¢ w jezyku i architekturze, a takze w zachowaniach. W jezyku francuskim
w Algierii wystgpuja stowa 1 wyrazenia bedace mieszanka jgzykow arabskiego
1 wloskiego, arabskiego 1 hiszpanskiego czy arabskiego i francuskiego. Czgsto
rozméwcea gestykuluje i glosno méwi, co ttumaczy si¢ u pieds-noirs wptywami
arabskimi i wloskimi (Virolle-Souibés, 2007, s. 166). Szczegdlnos¢ kultury
pieds-noirs wynika ze specyfiki zaludnienia. Orania lezy niedaleko Hiszpanii,
region Algieru dzieli niewielka odlegto$§¢ z Balearami i Korsyka, a z okolic
Konstantyny na wschodzie juz niedaleko do Sardynii, Malty i Wtoch. Te rézno-
rodne wptywy spowodowaty, ze jezyk arabski méwiony charakterystyczny jest dla
regionow'’. Chciatabym nawiaza¢ do niezwykle interesujacej i ciekawej rozmowy
dwoch kobiet: Lucie Pruvost i Laurence Aidy Ammour, autorek ksiazki Algérie,
terre de rencontres. Jest to dialog Francuzki, urodzonej i wychowanej w czasach
kolonialnych, chrze$cijanki, prawniczki, socjolozki, misjonarki nalezacej do

12 Na przetomie lat 80. i 90. XX wieku w Oranie miatam okazj¢ poznac osoby, ktore okreslaty
si¢ jako pieds-noirs. Jedna z tych osob byt biskup Oranu Pierre Claverie (zginat z rak zamachowca
1 sierpnia 1996 roku).

13 Pod koniec lat 80. XX wieku mieszkajac w Oranie uczytam si¢ jezyka arabskiego. W roz-
mowie z mieszkancem Algieru ustyszalam, ze mowig dialektem oranskim, a nie jezykiem arab-
skim.



kongregacji tzw. Biatych Siostr, czyli — jak sama o sobie moéwi — jest pied-noir
(Pruvost, Ammour, 2009, s. 21), 1 Algierki, urodzonej juz w niepodlegltym kraju
w Algierze, socjolozki. Laurence A. Ammour w przedmowie do ksiazki pisze:
»Algieria zawsze byta miejscem spotkan: cywilizacji, sztuki kulinarnej, muzyki,
ludow, jezykow, stylow zycia” (20009, s. 18).

Zakonczenie

Na poczatku XIX wieku Francja prezentowala sig¢ jako awangarda mysli
zachodniej. Obecnos¢ Francuzow w Afryce Pdlnocnej miata ogromny wplyw
na intelektualny styl myslenia w krajach Maghrebu (T.A.M.). Francja kreowala
w $wiecie maghrebskim intelektualna, dwujezyczna klasg zawodowa o podwojne;j
kulturze. W tym regionie narodzita si¢ tez $rednia klasa miejska z dominacja
mezezyzny. Korzysci, jakie wyplynety z bikulturalizmu, to:

— biezacy udzial w cywilizacji i nowoczesnej technice,
— przynalezno$¢ do grupy wykraczajacej poza plemig.

Interesujacego sformulowania uzywa Habib Sayah: ,Kultura tunezyjska
jest jedyna, oryginalna, tworzona w wyniku wymiany i zaszczepienia licznych
ludéw [...], jest mozaika kultur srédziemnomorskich, jedyna w swoim rodzaju [...],
mocno osadzona w kulturze srodziemnomorskiej i osmanskiej. O tej specyfice
$wiadcza tez idee na rzecz emancypacji kobiety, gltoszone przez teologéw tune-
zyjskich, takich jak Cheikh Salem Bouhageb, od XIX wieku, gdy kobieta arabska
nie do$wiadczyla takiej sytuacji” (H. Sayah: La Tunisie, un pays arabe? http:/
www.contrepoints.org/2012/07/30/92095-la-tunisie-un-pays-arabe [data dostgpu:
22.10.2014]). Takim elementem wyraznie wskazujacym na korzenie kultury
basenu Morza Srodziemnego jest jezyk i ,talerz”. Ot6z bardziej zrozumiaty dla
Tunezyjczyka jest jezyk maltanski niz jemenski czy nawet marokanski, blizsze
mu sa obyczaje greckie czy sycylijskie niz libijskie czy kuwejckie. W tzw. talerzu
narodowym mozna rozpoznaé¢ potrawy pochodzace z Turcji czy z Maghrebu, ale
nie mozna tego talerza nazwac saudyjskim. Pod wptywem rozmaitych podbojow,
a tym samym roznych ludéw kultura krajow Maghrebu skupia w sobie réoznorod-
nos$¢ o rozmaitych korzeniach.

Literatura

Barska A., 2012: Rewolucja kaktusowa/jasminowa znakiem przemian w krajach Mag-
hrebu. ,,Gornoslaskie Studia Socjologiczne. Seria Nowa”, T. 3, s. 170—180.

ngaJybel yoelesy m nyny elueyjods :eysieg 'y

203



Spotkanie kultur

204

Barska A., 1996: Grobowce swietych marabutow jako oSrodki kultu w Tunezji i Algierii.
,.Lud”, T. 80.

Benzakour F., Gaadi D, Queffelec A., 2000: Le Francais au Maroc. Lexique et
contacts de langues. Bruxelles: Ed. Duculot — AUPELF-UREF.

Benzakour F., 2000: Le frangais au Maroc. Le probleme des doublets: entre dénota-
tion et connotation. In: Actes des IV Journées scientifiques, Contacts de langue et
identités culturelles. Laval: Les presses de I'Université Laval, Actualité scientifique,
AUPELF-UREF.

Benzakour F., 2001: Frangais de référence et frangais en usage au Maroc. Une adéqua-
tion illusoire: l'exemple de I’écart lexical. In: Actes du Colloque International “Le
frangais de référence. Constructions et appropriations d’un concept” (organisé par
le groupe de recherche Valibel Louvain-La-Neuve, 3—35 novembre 1999. «Cahier de
I’Institut de Linguistique de Louvain». Leuven: éd. Peeters.

Certain Ch., 2001: Cuisine pied-noir. Aix-en-Provence: Edisud.

Danecki J., 1997: Kultura islamu. Stownik. Warszawa: Wydawnictwa Szkolne i Peda-
gogiczne.

Dziubinski A., 1983: Historia Maroka. Wroctaw: Ossolineum.

Dziubinski A., 1994: Historia Tunezji. Wroctaw: Ossolineum.

Eco U, 1972: Pejzaz semiotyczny. Warszawa: Panstwowy Instytut Wydawniczy.

Isnard L., 2006: Les trois cuisines du Maghreb: 600 recettes arabes, juives et pieds-
noirs. Montpellier: Presses du Languedoc, Gastronomie.

Kasznik-Christian A., 2006: Algieria. Warszawa: TRIO.

Karsenty L., 2001: La cuisine pied-noir. Paris: Denogl.

Mazella L., 2005: Le parler pied-noir: mots et expressions de la-bas. Marseille: Ri-
vages.

Mikutowski-Pomorski J., 2012: Jak narody porozumiewajq sie ze sobq w komunika-
¢ji miedzykulturowej i komunikowaniu medialnym. Nowa edycja. Krakow: Wydaw-
nictwo Universitas.

Milian H., 2010: Des Louangeurs au Home Cinéma en Algérie. Etudes de socio-
anthropologie culturelle. Paris: L’Harmattan.

Moréno L.A., 1999: Le parler des Pieds-Noirs d'Oran et d'Oranie. Vents Contraires.

Pruvost L., Ammour L.A., 2009: Algérie, terre de rencontres. Paris: Karthala.

Virolle-Souibes M., 2007: Gestes d Algérie. Paris: Karthala.

Zrédla internetowe

Algérie. Les droits linguistiques des berbérophones, http://www.axl.cefan.ulaval.ca/afri-
que/algerie-4Berberes_ling.htm (data dostgpu: 10.11.2014).

Benzakour F., Le francais au Maroc. De la blessure identitaire a la langue du multiple
et de la «copropriation», http://www.dorif.it/ezine/ezine articles.php?dorif ezine=
ba74cfaffeb5527f969211e72ebd75e¢7&art_id=47 (data dostgpu: 23.10.2014).

Chalah S., L'enseignement de la langue “Tamazight-Berbére” (en Algérie de 1995 a 2011).
http://www.siwel.info/Par-Seidh-Chalah-L-enseignement-de-la-langue-Tamazight-
Berbere-en-Algerie-de-1995-a-2011 a5756.html (data dostgpu: 29.11.2014).

http://www.larousse.fr/encyclopedie/divers/Maroc_musique/185590 (data dostgpu: 11.11.
2014).

http://maroc.marocain.biz/la-musique-marocaine/ (data dostgpu: 11.11.2014).

L’influence de la culture francaise en Tunisie, entre héritage et appropriation, http://hctc.
hypotheses.org/203 (data dostepu: 30.10.2014).



Labourdette J.-P, Auzias D., Algérie 2011, www.algerie.petitfule.com (data dostgpu:
11.11.2014).

Le Maroc développe l'enseignement du tamazight, http:/magharebia.com/fr/articles/awi/
features/2012/09/12/feature-04 (data dostgpu: 22.11.2014).

«Oran info, fondation de la ville», archive.wikiwix.com (data dostepu: 12.11.2014).

Sayah H., La Tunisie, un pays arabe? http://www.contrepoints.org/2012/07/30/92095-1a-
tunisie-un-pays-arabe (data dostgpu: 22.10.2014).

www.larousse.fr/encyclopedie/divers/Alg%C3%A9rie_histoire/185573  (data  dostgpu:
11.11.2014).



