Spotkanie kultur

206

Dorota Woroniecka-Krzyzanowska
Szkota Nauk Spotecznych przy Instytucie Filozofii i Socjologii PAN w Warszawie

Uchodzstwo jako sytuacja
wymuszonego kontaktu kulturowego:
przypadek

obozu dla uchodzcéw palestynskich
na Zachodnim Brzegu Jordanu®

Abstract: Fleeing the dangers of war, refugees leave behind their social and physical worlds of
home. While in exile, they face economic hardship, insecurity and estrangement, trying to adapt
themselves to a new, often very different, reality. In the case of those staying in refugee camps, the
situation of forced cross-cultural contact can be analyzed on two levels, in regard to: (1) interac-
tions between refugees and members of the host population, understood both locally and nationally;
(2) relations between refugees themselves within the emergent camp community, most often com-
posed of people coming from different socioeconomic and cultural backgrounds. The article de-
scribes the such-defined situation of cross-cultural contact as lived by the inhabitants of Al-Am‘ari,
a Palestinian refugee camp established in 1949 in the vicinity of Ramallah, West Bank. The unique
situation of the researched community, pertaining to both the length of their exile and the fact of
being “refugees in their own land”, allows to address matters that are rarely reflected upon in the
literature on refugees, i.e. the cosmopolitan aspect of the refugee condition and the formation of
a hybrid camp identity.

Key words: Palestinian refugees, protracted exile, West Bank, refugee camps

* Autorka uzyskata srodki finansowe na przygotowanie rozprawy doktorskiej z Narodowego
Centrum Nauki w ramach finansowania stypendium doktorskiego na podstawie decyzji nr DEC-
-2013/08/T/HS3/00128.



Wprowadzenie

Zardéwno w powszechnym wyobrazeniu, jak i w literaturze przedmiotu
uchodzstwo jest zasadniczo definiowane jako zjawisko przej$ciowe i odwracal-
ne. UchodzZca to osoba, ktéra zostala zmuszona do opuszczenia swojego domu
w obliczu zagrozenia i powinna do niego wroci¢, jak tylko pojawi si¢ taka moz-
liwos¢. Z tej perspektywy doswiadczenie wygnania jest czgsto przedstawiane
w kategoriach wykorzenienia, dojmujacej nostalgii za utraconym jako sytuacja
niemocy i wyczekiwania. Piszac o obozach dla uchodzcow, Zygmunt Bauman
charakteryzowat je jako miejsca ,,zamrozonej przejsciowosci”, gdzie ludzie ,,zyja
z dnia na dzieh — a na istot¢ ich zycia nie wpltywa §wiadomos$é, ze dni sktadaja
si¢ na miesiace i lata” (2002, s. 89). Michel Agier (2011) charakteryzowat je jako
miejsca wieloaspektowego wykluczenia, znajdujace si¢ poza przestrzenia i czasem
zwyklego przewidywalnego $wiata, na marginesie zycia spotecznego populacji
przyjmujacej. Wedtug wpltywowej koncepcji Giorgio Agambena (1998), obozy
funkcjonuja poza normalnym porzadkiem prawnym, dziataja na zasadzie wyjatku,
redukujac mieszkancéw do ,,nagiego zycia” i czyniac ich przedmiotem biopolityki.
W mysl tych uje¢ sa to powstale w wyniku jakiego$ splotu wydarzen przestrzenie,
ktore nie maja w sobie potencjatu do tworzenia nowych kontekstow spotecznych
(por. Appadurai, 1996).

Cho¢ tego rodzaju ujecia z pewnoscia oddaja po czgsci doswiadczenie bedace
udziatem uchodzcow, to jednak zdaja si¢ nie uwzglednia¢ wielu aspektow zycia
codziennego na wygnaniu. Wskutek orientacji na przeszto$¢ nie przywiazuja
wagi do réznorodnych sieci relacji, w ktore uchodzcy wchodza zaréwno z innymi
uchodzcami, jak i z przedstawicielami spoleczno$ci przyjmujacej, do zmiany sty-
16w zycia i zarobkowania czy wysitkow budowania nowych wspoélnot lokalnych
i udomowiania obozowej przestrzeni. Dostrzezenie i analiza tych aspektow zycia
codziennego sa szczegodlnie istotne w badaniu uchodzcow dtugoterminowych, dla
ktorych perspektywa powrotu pozostaje domena niesprecyzowanej przysztosci.
Zrozumienie ich do§wiadczenia nabiera nowego znaczenia w obliczu obecnych
trendow migracji przymusowej na $wiecie. Wedtug statystyk UNHCR, agendy
ONZ ds. Uchodzcow, w ciagu dwoch minionych dekad sredni okres wygnania
systematycznie si¢ wydluzat, z dziewigciu lat w 1993 roku do siedemnastu pod
koniec 2003 roku (Milner, 2014). W 2011 roku trzy czwarte uchodzcow zare-
jestrowanych przez UNHCR (7,1 mln) znajdowato si¢ w sytuacji dtugotrwatego
wygnania (UNHCR, 2011), przy czym ta liczba nie uwzglednia uchodzcow pale-
styniskich, podlegajacych dedykowanej im agendzie ONZ — UNRWA, ktorych
liczba szacowana jest obecnie na 5 mln osob'. Podobnie zamieszkiwanie obozow
dla uchodzcow staje si¢ do§wiadczeniem coraz wigkszej liczby migrantow przy-
musowych. Pod koniec 2012 roku 35% (3 mln) uchodzcow podlegajacych UNHCR
mieszkato w obozach, przy czym dla palestynskich uchodzcow ta liczba wynosita

! Zrédto: http://www.unrwa.org/palestine-refugees (data dostepu: 25.11.2014).

*npjejuoy obauozsnwAm efoeniAs oxel omiszpoyon :eysmouezAziy-exoaiuciop) ‘d

207



Spotkanie kultur

208

1,5 mln. Zestawienie tych danych pokazuje, ze co najmniej 12 mln 0s6b znajduje
si¢ obecnie w sytuacji dlugotrwatego uchodzstwa, a okoto 4,5 mln zamieszkuje
obozy dla uchodzcow?. W odpowiedzi na zmiany w trendach migracji przymu-
sowej doswiadczenie dlugotrwalego wygnania jest przedmiotem rosnacego zain-
teresowania zar6wno naukowcow, jak i pracownikow organizacji humanitarnych
i rozwojowych (Milner, 2014).

Do zrozumienia tego doswiadczenia konieczne jest przyjrzenie si¢ z bliska
zyciu codziennemu uchodzcow dlugoterminowych, opisanie oraz analiza ich
codziennych interakcji, rekonstrukcja sieci relacji, jakie wytwarzaja si¢ w ramach
uchodzczych wspolnot, a takze w kontaktach ze spotecznoscia przyjmujaca. Taka
perspektywa pozwala spojrze¢ na uchodzcoéw jako na aktoré6w wypracowujacych
wlasne metody funkcjonowania w sytuacji dtugotrwalego wygnania, w prze-
ciwienstwie do dominujacego dyskursu ,,konstruujacego uchodzcoéw jako naga
ludzkos$¢” (Malkki, 1996, s. 390), sprowadzajacego ich do potrzeb biologicznych,
a wyciszajacego polityczne i historyczne aspekty ich doswiadczenia. Przyjecie tej
perspektywy utatwia przetamanie statycznego spojrzenia na tozsamosci uchodz-
cze, wyjscie poza retoryke ,,zamrozenia” 1 wykorzenienia, a ukazanie procesow,
jakim podlegaja uchodzcy w sytuacji kontaktu z osobami o odmiennym zapleczu
kulturowym czy spoleczno-ekonomicznym.

Wygnanie, zwlaszcza dtugotrwale, jest typem sytuacji, ktora wytraca jednost-
ki z ich ustalonych $§wiatéw spotecznych, zmusza do kontaktu z osobami o innym
zapleczu kulturowym, do konfrontacji z innymi stylami zycia i tradycjami. Jak
zauwazyt Tim Edensor, konfrontacja z odmiennymi kodami kulturowymi nie
tylko ukazuje aktorom mozliwa réznorodnos$¢ zachowan, lecz takze ,,powoduje
zwigkszenie poczucia $wiadomosci wobec tego, co wydawato si¢ zdroworoz-
sadkowym dziataniem” (2002, s. 89). Zdaniem autora, refleksyjno$¢ w zyciu
codziennym wywotywana jest przez konteksty i okolicznosci, w ktorych jednostka
zostaje wytracona z rutynowych praktyk i zaczyna poddawac je osadowi. Ten
efekt wydaje si¢ szczegdlnie silny w przypadku migracji przymusowej, kiedy
wytraceniu ze ,,starego” i konfrontacji ,,z nowym” towarzysza czg¢sto niespodzie-
wane i traumatyczne wydarzenia. Jak podkresla David Turton, ,,sposob, w jaki
ludzie doswiadczaja przybycia do nowego miejsca, a takze stopien, w jakim to
doswiadczenie jest uznane za szokujace i niszczace, jest uzalezniony od warun-
kéw, w jakich to przybycie ma miejsce” (2005, s. 275). Doswiadczenie wojny,
przemocy i wygnania ksztattuje sposob, w jaki uchodzcy nawiazuja relacje ze
swoim nowym otoczeniem spotecznym. Zwlaszcza w sytuacji dhugotrwalego
wygnania kontakt z osobami spoza wilasnej wspolnoty rodzinnej i sasiedzkiej
jest nieodzowny w procesie organizowania zycia na nowo. Poza konieczno$cia
wchodzenia w interakcje z osobami o odmiennym zapleczu kulturowym uchodzcy
musza rowniez nauczy¢ si¢ wchodzi¢ w nowego rodzaju interakcje. Dotyczy to
migdzy innymi relacji z r6znego rodzaju organizacjami pomocowymi, ale wynika
takze ze zmiany ich statusu spoteczno-ekonomicznego, koniecznosci szukania

2 7Zrodto: http://www.unhcr.org/52a7236d9.html (data dostepu: 09.06.2014).



nowych form zarobkowania czy zmiany dotychczasowych przyzwyczajen w nowe;j
rzeczywisto$ci spoteczne;.

Niniejszy artykut stanowi prezentacje¢ analizy wybranych elementéw wymuszo-
nego kontaktu kulturowego, jaki stat si¢ doswiadczeniem mieszkancéw Al-Am’ari,
sze$ciotysigcznego obozu dla uchodzcow palestynskich na Zachodnim Brzegu
Jordanu. Przedstawione zagadnienia koncentruja si¢ wokot pytan o sposoby, jaki-
mi elementy $§wiatow spolecznych sprzed wygnania zostaty wlaczone w proces
tworzenia wspolnoty obozowej, przemiany, jakim podlegaty lokalne tradycje
i zwyczaje w zetknigciu z odmiennoscia kulturowa, oraz mechanizmy tworzenia
si¢ spotecznosci lokalnej, w ramach ktorej funkcjonuje réoznorodnos$¢ praktyk
kulturowych oraz powstaja r6znego rodzaju hybrydalne formy i tradycje. Prezen-
towane analizy zorganizowane sa wokot trzech tematéw przewodnich dotyczacych
wplywu wygnania i towarzyszacych mu kontaktéw kulturowych na style zycia
1 pozycje spoteczna mieszkancow Al-Am’ari, ich Zycie spoleczne i rodzinne oraz
praktykowane przez uchodzcow tradycje i zwyczaje lokalne. Materiat badawczy
zostal zebrany w trakcie trwajacych osiem miesigcy badan terenowych przepro-
wadzonych w obozie Al-Am’ari migdzy styczniem 2010 a sierpniem 2012 roku,
z uzyciem narzedzi metodologicznych, takich jak wywiady pogtebione, obserwacja
uczestniczaca i rejestrowanie danych wizualnych.

Oboéz Al-Am’ari

W wyniku wojny 1948 roku okoto 780 tys. arabskich mieszkancéw Brytyj-
skiego Mandatu Palestyny opuscito swoje domy, uciekajac przed militarnymi
organizacjami walczacymi o powstanie panstwa Izrael (Sharoni, Abu Nimer,
2008). Na teren Zachodniego i Wschodniego Brzegu Jordanu trafito wtedy okoto
450 tys. uchodzcow (Mishal, 1978), gtownie z centralnej Palestyny, miast
Al-Ludd, Ar-Ramla i Jaffa oraz otaczajacych je terenow wiejskich (Plascov,
1981). Dla czesci z uchodzcow, ktorzy dotarli do miast Ramallah 1 Al-Bireh,
Migdzynarodowy Komitet Czerwonego Krzyza utworzyt w 1949 roku obéz dla
uchodzcow, znany jako Al-Am’ari. Rok pozniej kontrolg nad obozem przejgta
UNRWA, zapewniajac uchodZzcom podstawowaq infrastrukture i artykuly pierwszej
potrzeby. W potowie lat 50. XX wieku w obliczu oddalajacej si¢ perspektywy
powrotu uchodzcow i niepewnej sytuacji w regionie UNRWA zaczeta zastegpowac
dotychczasowe namioty solidniejszymi konstrukcjami z betonu. Z relacji badanych
wynika, ze byt to bardzo trudny moment w zyciu uchodzcéw, obawiajacych sig, ze
zastapienie namiotow prostymi domkami krytymi blacha falista moze oznaczac
rzeczywista instytucjonalizacje ich zycia na wygnaniu. Te obawy okazaly si¢
uzasadnione: w trakcie sze$ciu dekad istnienia ob6z coraz bardziej upodabniat si¢
do zubozatej dzielnicy sasiadujacych miast, kolejne pokolenia uchodzcow rodzity
si¢ na wygnaniu, a problem uchodzcow palestynskich pozostawat nierozwiazany

*npjejuoy obauozsnwAm efoeniAs oxel omiszpoyon :eysmouezAziy-exoaiuciop) ‘d

209



Spotkanie kultur

o

mimo trwajacych od lat izraelsko-palestynskich negocjacji pokojowych. Przez
ponad sze$¢ dekad uchodzcy z Al-Am’ari dzielili los mieszkancow Zachodniego
Brzegu Jordanu, doswiadczyli kontroli jordanskiej (1948—1967), wojny 1967 roku,
bezposredniej okupacji izraelskiej (1967—1993), dwoch powstan palestynskich
i powstania Palestynskiej Wtadzy Narodowej w wyniku porozumien z Oslo (1993,
1995), by wymieni¢ tylko niektore z geopolitycznych przemian, ktoére dotkngly
ten region. W chwili obecnej ob6z Al-Am’ari jest jednym z dziewigtnastu obozow
UNRWA na terenie Zachodniego Brzegu Jordanu, lezy w ramach tzw. Strefy A
(czyli teoretycznie znajduje si¢ pod calkowita kontrola palestynskich wladz)
i zamieszkuje go okolo 6 tys. oséb.

Style zycia i pozycja spoteczna

Obozy dla uchodzcéw powstaja — z zatozenia — jako tymczasowe schronienie
dla Iudzi uciekajacych przed niebezpieczenstwem. Tworza miejsca, w ktorych
stykaja si¢ osoby o roznych doswiadczeniach, roznym zapleczu ekonomicznym
1 kulturowym. W ramach obozowej przestrzeni i sieci wytwarzajacych si¢ w niej
relacji uchodzcy podejmuja wysilek przystosowania si¢ do nowych okoliczno$ci
i mozliwie jak najlepszego w nich funkcjonowania. Zwtaszcza w przypadku wydtu-
Zajacego si¢ wygnania pomoc humanitarna rzadko jest w stanie zaspokoi¢ potrzeby
zyciowe mieszkancow, co sktania uchodzcow do poszukiwania alternatywnych
zrodet utrzymania. Wysitki znalezienia form zarobkowania na wygnaniu sa czgsto
ograniczone obostrzeniami w dostepie do rynku pracy spoteczno$ci przyjmuja-
cych, w obliczu ktorych uchodzcy tworza skomplikowane systemy ,,nieformalnych
ekonomii” (Milner, 2014). Cho¢ niewatpliwie wezesniejsze doswiadczenia zawo-
dowe moga stanowi¢ atut w poszukiwaniu zatrudnienia na wygnaniu, to powr6t
do danych profesji czgsto nie jest mozliwy. Jak zauwazaja Marc-Antoine De
Montclos i Peter Kagwanja (2000), dla wielu grup uchodzcéw — takich jak
koczownicy czy rolnicy — wygnanie i zamieszkanie w obozach oznacza powazna
zmiang stylow zycia i konieczno$¢ znalezienia nowych form zarobkowania. Dla
tych grup, jak przekonuja autorzy, osiedlenie si¢ w obozie jest etapem na drodze
do dalszej urbanizacji.

Jak wynika z badan przeprowadzonych pod koniec lat 60. XX wieku przez
Shimona Shamira (1979), uchodzcy, ktorzy zamieszkali w obozach dla uchodz-
céw na terenie Zachodniego Brzegu Jordanu, nalezeli do najubozszych warstw
arabskiej populacji Mandatowej Palestyny. Ci bardziej uprzywilejowani osiedlali
si¢ glownie w miastach, co sprawito, ze podziaty spoteczne sprzed wygnania
zostaty odtworzone na wygnaniu i zyskaly nowy, ,,przestrzenny” wymiar. Jednak
niezaleznie od miejsca zamieszkania, w wyniku wygnania uchodzcy utracili dwa
gtéwne zrodla statusu spolecznego: ziemig i pozycje w ramach ustalonej struktury
spolecznej. Dominujacy w tamtym okresie ,,silny zwiazek migdzy posiadaniem



ziemi, bogactwem, pozycja spoteczna i wptywami politycznymi, ujgty w powie-
dzenie ludowe »’ardi ‘irdi« (moja ziemia to mdj honor)” (Bisharat, 1997, s. 214),
miat wielki wptyw na ksztaltowanie si¢ relacji migdzy uchodzcami a spotecznoscia
przyjmujaca. W tej sytuacji wigkszo$¢ uchodzcow mieszkajacych w obozach zna-
lazta si¢ w najnizszej kategorii bezrolnych chtopéw i byta zmuszona podejmowacé
roéznego rodzaju niskoptatne prace fizyczne, najczgsciej poza rolnictwem (Shamir,
1979; Bisharat, 1997).

Podobne do$wiadczenia staty si¢ udziatlem mieszkancow Al-Am’ari, ktorzy
stracili w wyniku wojny swoje zrodla utrzymania i czgsto nie mogli powroci¢ do
wykonywania pracy w zawodzie. Wojna 1948 roku oznaczata dla nich znaczace
zubozenie i zmiang dotychczasowych styléw zycia. Po pierwsze, co podkreslato
wielu rozméwcow, uchodzey przestali by¢ samowystarczalni, a stali si¢ zalezni
od pomocy dystrybuowanej przez UNRWA i inne organizacje pomocowe. Utrata
samodzielno$ci i zalezno$¢ od pomocy z zewnatrz byla przez wielu interpreto-
wana jako degradacja spoteczna i utrata godnos$ci osobistej. W tym sensie zycie
przed 1948 rokiem czgsto byto przez uchodzcow opisywane jako proste, ale
godne. Zapytany o zycie swoich przodkéw w miescie Al-Ludd jeden z badanych
odpowiedziat:

B: Pracowali, wiedli proste, ale pelne szacunku zycie.

DWK: Co masz na mysli, méwiac ,,petne szacunku”?

B: Pelne szacunku oznacza, ze zyli w szacunku [tzn. byli szanowani], w wolno-
Sci. Oni przezywali swoje dni [tzn. zyli pelnig Zycia], nie tak jak my teraz.
My czy po An-Nakbie®’, my nie zyjemy petnia zycia. Oni szukali wolnosci,
pogubili si¢ i nie wiedzieli, gdzie maja i8¢, nie wiedzieli, co robié. Byli ogra-
niczeni w swoim jedzeniu i w swojej pracy. Stracili wiele rzeczy, o ktorych
nie mysleli, gdy wciaz je mieli.

W narracjach o zyciu swoich rodzin w Mandatowej Palestynie wielu uchodzcow
podkreslato cechujaca je prostotg 1 naturalnos¢ znajdujace zrodto w ,,byciu u sie-
bie” zarowno w sensie materialnym, jak i spotecznym. W przypadku uchodzcéw
z terenow wiejskich to wlasnie zwiazek z ziemia (przez wlasnos$¢ czy uprawe) byt
przedstawiany jako zrodlo stabilizacji i wolno$ci, czgsto rozumianej jako samo-
wystarczalnos$¢. Jak zauwaza Ishag Y. Al-Qutub, ,.dla palestynskich rolnikéw
utracona ziemia nie tylko byta srodkiem produkcji, ale takze stanowila baze¢ ich
kultury i o$ dla cigglosci dziedziczonych tradycji, zrodto poczucia wlasnej wartosci
i statusu w relacjach miedzyludzkich” (1989, s. 98).

Wickszo$¢ al-am’aryjczykow wywodzi si¢ z terenow wiejskich Mandatowej
Palestyny. Dla ich rodzin wygnanie oznaczalo prawie catkowita zmiang stylu
zycia. Ze wzgledu na strukture lokalnego rynku pracy wigkszo$¢ z nich nie miata
mozliwo$ci podjecia pracy w rolnictwie i byla zmuszona do szukania zatrudnienia

3 An-Nakba (arab. ‘katastrofa’) — popularnie uzywane okreslenie na porazke wojsk arabskich
w wojnie 1948 roku, w wyniku ktorej wigkszos$¢ arabskich mieszkancow Palestyny Mandatowe;j
stata si¢ uchodzcami z terendw nowo powstatego Panstwa Izrael.

*npjejuoy obauozsnwAm efoeniAs oxel omiszpoyon :eysmouezAziy-exoaiuciop) ‘d

211



Spotkanie kultur

N

w innych sektorach. Cho¢ poczatkowo niektorzy uchodzcy hodowali zwierzgta
domowe 1 prowadzili drobne uprawy w okolicy obozu, to jednak lokalizacja
Al-Am’ari pomigdzy dwoma preznie rozwijajacymi si¢ miastami uniemozliwiala
rozwinigcie tej dziatalno$ci na szersza skale. W rezultacie wigkszo$¢ rolnikow
zmuszona byta szuka¢ pracy zarobkowej w pobliskich miastach, czgsto jako niewy-
kwalifikowana sita robocza. Pod tym wzgledem w wymiarze ekonomicznym adap-
tacja do nowych warunkéw byla w wielu przypadkach tatwiejsza dla uchodzcow
pochodzacych z miast, ktdérzy mogli wykorzysta¢ swoje umiejgtnosci w zakresie
handlu, robo6t budowlanych itp. Tak byto chociazby w przypadku jednego z moich
badanych, uchodzcy z miasta Al-Ludd, ktorego rodzina wkrétce po przybyciu do
obozu otworzyta lokalna piekarnig, wykorzystujac weczesniejsze do§wiadczenia
w prowadzeniu tego typu dziatalno$ci biznesowej.

Ze wspomnien badanych wynika, ze sytuacja materialna i zawodowa
al-am’aryjczykow nie ulegta zasadniczej poprawie az do lat 70. ubiegtego wieku,
kiedy Izrael otworzyl swoj rynek pracy dla mieszkancow terytoriow zajgtych
w wojnie 1967 roku. Pomimo praktycznego braku naleznych praw pracowniczych
mieszkancy Zachodniego Brzegu Jordanu mogli znalez¢ zatrudnienie w Izraelu
za znacznie wyzsze stawki niz w Krolestwie Jordanii, ktore sprawowato kontrole
nad tym regionem w latach 1949—1967. Zwtaszcza dla mieszkancéw obozow
oznaczato to szans¢ na poprawg¢ warunkéw zyciowych i uniezaleznienie si¢ od
elity ekonomicznej Zachodniego Brzegu (Bisharat, 1997). Al-Am’ari nie stano-
wito wyjatku pod tym wzgledem. Zdecydowana wigkszo$¢ moich rozmowcow
w $rednim wieku, a takze kilka rozmoéwczyn, miato za soba do§wiadczenie pracy
zarobkowej w Izraelu. W przypadku mezczyzn przewazato zatrudnienie w ogdlnie
rozumianym budownictwie (i w mniejszym wymiarze w gastronomii), a W przy-
padku kobiet — w zawodach zwiazanych ze sprzataniem i zajmowaniem sig
domem. Poza wigkszymi dochodami i mozliwo$cia poprawy sytuacji bytowej dla
al-am’aryjczykow praca w Izraelu oznaczata kontakt z zachodnia kultura i czgsto
zdecydowanie odmiennymi stylami zycia.

Zwlaszcza w sytuacji uchodzstwa, w ktoérej zazwyczaj nast¢puje zerwanie
wigkszosci dotychczasowych relacji spotecznych, srodowisko pracy jest wazna
platforma integracji z przedstawicielami spotecznosci przyjmujacej. W przypadku
wielu al-am’aryjezykow o pochodzeniu wiejskim zatrudnienie w sasiadujacych
miastach oznaczato kontakt z szeroko pojeta kultura miejska. Dla tej grupy, w mysl
obserwacji Marca-Antoine’a De Montclos iPetera Kagwanja (2000), wygnanie
oznaczato pierwszy krok w stron¢ dalszej urbanizacji, zmiany dotychczasowego
stylu zycia i tradycyjnych form zycia spotecznego integralnie zwiazanych z uprawa
roli. Pod tym wzgledem adaptacja do nowych warunkow byta czgsto latwiejsza
dla uchodzcow z terenéw miejskich, w tym gtownie z miast Ar-Ramla, Al-Ludd
oraz Jaffa, cho¢ i oni doswiadczyli zmiany swojej pozycji w strukturze spotecz-
nej, a takze musieli nauczy¢ si¢ funkcjonowa¢ w ramach spotecznosci Ramallah
i Al-Bireh, z wlasciwymi im zalezno$ciami klanowymi, tradycjami czy réznicami
dialektalnymi. W szerszym kontekscie, dla mieszkancéw Zachodniego Brzegu
Jordanu wojna 1967 roku zapoczatkowata lata izraelskiej okupacji, ktorej jedna



z konsekwencji byt rowniez wymuszony kontakt kulturowy migdzy przedstawi-
cielami spoteczenstwa okupowanego i okupujacego.

Zycie spoteczne i rodzinne

W obliczu dziatan wojennych 1948 roku uchodzcy czgsto uciekali w grupach
rodzinnych i sasiedzkich. W wielu nowo powstatych obozach dla uchodzcow,
w tym takze w Al-Am’ari, osoby pochodzace z tych samych miejscowos$ci czgsto
mieszkaly obok siebie. Tak powstale sasiedztwa z czasem nabieraly bardziej
permanentnego charakteru i czegsto przyjmowaty nazwy w nawiazaniu do miejsc
pochodzenia ich mieszkancow (por. Chatty, 2010). Podobnie stato si¢ w obozie
Al-Amrari, gdzie do dzisiaj cztery sasiedztwa nosza nazwy miejscowosci, z kto-
rych pochodzili mieszkajacy w nich uchodzcy: Harat An-Na’ani, Harat ‘Annaba,
Harat Abu Shusha oraz Harat Al-Malha. Cho¢ ich dawna homogeniczno$¢ zostala
w duzej mierze zaklocona przez dynamiczna sytuacje mieszkaniowa w obozie,
w codziennych rozmowach mieszkancy nadal uzywaja tych nazw, opisujac relacje
przestrzenne w Al-Am’ari. Tak powszechna w palestynskich obozach dla uchodz-
cow praktyka odtwarzania spotecznosci sprzed wygnania, zar6wno w sensie
przestrzennym, jak i spolecznym, stala si¢ mechanizmem udomawiania obozowe;j
przestrzeni, zachowywania ciaglo$ci przerwanej przez doswiadczenia wojenne,
a takze zapewnienia spotecznych sieci wsparcia w obliczu zmieniajacej sig sytuacji
geopolitycznej i trudnych realidéw zycia na wygnaniu (Peteet, 2005; Gren, 2009;
Chatty, 2010).

Z relacji uchodzcow wynika, ze w pierwszych dwoch dekadach istnienia
Al-Am’ari spolecznosci sprzed wygnania stanowity istotne grupy wsparcia dla
uchodzcéw, a dla wielu — gltéwne pole ich zycia spotecznego. Z czasem jednak
te wigzi ziomkowskie zaczely traci¢ na znaczeniu, w miarg jak tworzyta si¢ obo-
zowa wspolnota. Zwlaszcza dla pokolen, ktére urodzity si¢ juz na wygnaniu, to
lokalna spotecznos$¢ obozowa byta gtownym punktem odniesienia, a ich kontakty
i relacje wykraczaty daleko poza wspdlnoty ziomkowskie. W ocenie mieszkancow
Al-Amrari, trudne warunki Zycia na wygnaniu, a zwlaszcza represje i cierpienia,
jakich doswiadczyli mieszkancy w trakcie pierwszego powstania palestynskiego,
byty gtownym czynnikiem odpowiedzialnym za powstanie silnie zintegrowane;j
spotecznosci lokalnej. Wielu moich rozmowcow podkreslato wspolnototworcza
rolg cierpienia, odnoszac si¢ najczesciej do doswiadczenia pierwszego powstania
palestynskiego (pierwszej intifady):

Nie czujg, zeby to [tzn. silne wigzi miedzy mieszkancami obozu — D.W.K.] byto
dlatego, ze jestesmy uchodZcami. Przyzwyczailidémy si¢ do siebie; zyjemy razem
od dawna, wigkszo$¢ z nas. I to jest pewnie tez dlatego, ze jesteSmy rodzing
intifady [...], przezyli$my to samo, mieli$my jednego wroga [...], ta sama trage-

“*npjejuoy obauozsnwAm efoeniAs oxel omiszpoyon :eysmouezAziy-exoa1uciop) ‘d

213



Spotkanie kultur

H

dia. Dlatego nadal troszczymy sig o siebie. Obdz nie jest tak jak miasto, oni nie
widzieli tego, co my widzieliSmy.

W przekonaniu rozméwczyni wspolne cierpienie w trakcie pierwszej intifady
bylo wazniejsze dla wytworzenia si¢ silnych wigzi wspdlnotowych niz dzielone
doswiadczenie uchodzstwa. Juz na poczatku lat 80. XX wieku na terenach okupo-
wanych, obejmujacych Zachodni Brzeg Jordanu i Strefe Gazy, obozy dla uchodz-
cow staty sig osrodkami ruchu oporu, co Sciagneto na nie uwage wladz izraelskich.
Zwlaszcza w trakcie pierwszej intifady to na obozach wlasnie skoncentrowaty sig
wysitki izraelskiego wojska i administracji, majace na celu sthumienie powstania,
co oznaczato wigksza skalg represji, niz przypadta w udziale sasiadujacym mia-
stom i wsiom (Yahya, 1990; Gordon, 2008). Tak jak podkres$la to rozmoéwczyni
W przytoczonym cytacie, ta wyjatkowa pozycja obozoéw wobec wtadz okupacyjnych
wplyneta na wytworzenie si¢ norm ogoélnoobozowej solidarnosci, etosu wzajemne;j
pomocy i jednosci w obliczu tragedii i zagrozenia.

Takze dla tych rozméwcow, ktorzy datowali proces formowania sig¢ silnej
obozowej wspolnoty na okres poprzedzajacy wybuch powstania, znaczaca rolg
odgrywaty w nim trudne realia Zycia na wygnaniu, doswiadczenia biedy, wyklu-
czenia i represji. Cho¢ sytuacja materialna wielu rodzin w Al-Am’ari znaczaco
poprawita si¢ po tym, jak mieli mozliwo$¢ szukania zatrudnienia na izraelskim
rynku pracy, w latach 70. i 80. warunki zycia w obozie ciagle odbiegaly od standar-
dow okolicznych miast, m.in. ze wzgledu na panujace w Al-Am’ari przeludnienie,
brak elektrycznosci, biezacej wody i kanalizacji. Zdaniem badanych, to wlasnie
w tych trudnych warunkach zaczat wytwarza¢ si¢ duch wspolnotowy:

Nasz obdz, pamigtam, miedzy nami byly bardzo silne wigzi. Jakiego rodzaju
wigzi? Ludzie si¢ kochali, troszczyli o siebie wzajemnie. Bardziej niz teraz [...].
Kiedy przygotowywali jedzenie, byto pie¢ lub szes¢ domoéw obok siebie w kole,
i kiedy byta kolacja, kto$ co$ przyniost, inny przyniost co innego i wszyscy spo-
tykali sig, zeby zje$¢ razem. Wigkszo$¢ z nich nie byla kuzynami czy bra¢mi
czyjego$ ojca, czy bra¢mi jego matki, nie: byli sasiadami. Cztowiek czut, ze za-
lezy mu na sasiadach, cztowiek bardzo troszczyt si¢ o sasiadow.

W cytowanym fragmencie badany podkresla, ze silne wigzi spoleczne powsta-
waly przede wszystkim pomigedzy nowymi sasiadami, ktorzy — inaczej niz w tra-
dycyjnym arabskim modelu przestrzennej koncentracji rodzin i klanow — nie byli
bezposrednio spokrewnieni. Jak zauwaza Sari Hanafi (2007), cho¢ tradycyjnie
w spoteczenstwie palestynskim przywykto si¢ uznawac¢ wigzi rodzinne za silniej-
sze od przyjacielskich czy sasiedzkich, w wielu obozach w wyniku powtarzajacych
si¢ kryzysow politycznych (takich jak pierwsze i drugie powstanie palestynskie)
zaobserwowano rosnace znaczenie wigzi sasiedzkich pomigdzy osobami niespo-
krewnionymi.

Proces dezintegracji rodzin wielopokoleniowych, z ktoérych wiele zostato
rozdzielonych w wyniku wygnania, i zacie$nianie si¢ wigzi sasiedzkich w ramach
obozu miaty takze wplyw na wzory zawierania malzenstw. Z przeprowadzonych



przeze mnie badan wynika, ze w pierwszych dekadach funkcjonowania AI-Am’ari
matzenstwa miedzy osobami pochodzacymi z tych samych miejscowos$ci byty dosy¢
czeste, natomiast z biegiem czasu tendencja ta ulegata stopniowemu ostabieniu.
Wielu rozmoéwcow widziato w tej poczatkowej tendencji naturalna konsekwen-
cje¢ tradycyjnego modelu aranzowania i zawierania matzenstw, w mysl ktérego
przysztych matzonkéw wybierala rodzina, czgsto w ramach wlasnego klanu. Ze
wzgledu na znaczne rozproszenie poszczegdlnych rodzin i klanéw na wygnaniu
wiele rodzin szukalo odpowiednich kandydatow posrdéd niespokrewnionych
sasiadow sprzed wygnania, 0osob o ustalonej pozycji i znanej historii rodzinne;.
Wedtug szacunkow niektorych z moich rozmowcow, ta tendencja aranzowania
malzenstw migdzy uchodzcami dzielacymi miejsce pochodzenia zaczgta stabnac
juz na poczatku lat 60. i tego typu matzenstwa byly znacznie mniej popularne
w drugim pokoleniu urodzonym w obozie. Obecnie wspolne miejsce pochodzenia
nie jest uwazane za istotne kryterium przy wyborze przyszlego matzonka. Jednak
ze wzgledu na generalnie wysoki poziom endogamii w spoteczenstwie palestyn-
skim (Hanafi, 2007) i popularnos$¢ tradycyjnego modelu aranzowania matzenstw,
wielu wspotmatzonkow jest w jakims stopniu spokrewnionych i tym samym czgsto
dzieli miejsce pochodzenia.

Dzialania majace na celu zachowanie wigzi migdzy uchodzcami dzielacymi
miejsce pochodzenia nie sa ograniczone tylko do wysitkow poszczeg6lnych jedno-
stek czy ich rodzin. W Al-Am’ari dzialaja trzy organizacje ziomkowskie, ktorych
zadaniem jest animowanie kontaktu miedzy uchodzcami z danych miejscowosci,
kultywowanie lokalnych tradycji i zwyczajéw oraz promowanie elementow lokal-
nej tozsamosci w sytuacji wydtuzajacego si¢ wygnania. Stowarzyszenia Al-Ludd,
An-Na’ani oraz ‘Annaba realizuja tak zdefiniowane cele na rézne sposoby. Przy-
ktadowo, Stowarzyszenie Al-Ludd organizuje coroczne obchody rocznicy zajgcia
miasta przez zydowskie organizacje zbrojne, a takze aktywnosci dedykowane
réznym grupom uchodzcéw z Al-Ludd, dotyczace lokalnej historii i tradycji. Orga-
nizacje ziomkowskie funkcjonuja takze jako sieci wsparcia, cztonkowie spotykaja
si¢ w celach towarzyskich, organizuja pomoc w roéznego rodzaju sytuacjach
zyciowych, takich jak utrata cztonka rodziny, trudna sytuacja materialna czy brak
funduszy na kontynuowanie edukacji. Zdecydowana wigkszo§¢ moich rozméwcow
wiedziata o dziatalno$ci stowarzyszen, ale ich ocena dotyczaca tej dziatalno$ci
byta juz zréznicowana. Jedna z badanych, lokalna aktywistka w $rednim wieku,
uwazata, ze z powodu podkreslania lokalnych réznic i uwypuklania wynikajacych
z nich podzialéw tego rodzaju stowarzyszenia nie przyczyniaja si¢ do budowania
obozowej wspolnoty, w ramach ktorej jedno§¢ — w jej opinii — powinna by¢ na
pierwszym miejscu. Cho¢ stowarzyszenia ziomkowskie sa nadal aktywne w zyciu
spotecznym obozu, ich popularno$¢ zdecydowanie ustgpuje organizacjom ogoélno-
obozowym, takim jak Al-Am’ari Youth Center.

Z moich obserwacji wynika, ze tematy zwiazane z tradycjami czy wspomnie-
niami z miejsc pochodzenia nie przewijaja si¢ czg¢sto w codziennych rozmowach
migdzy al-am’aryjczykami urodzonymi na wygnaniu. Mimo tego niezaleznie
od wieku wiedza dotyczaca pochodzenia sasiadéw czy znajomych jest dosy¢

*npjejuoy obBauozsnwAm efoeniAs oxel omiszpoyon :eysmouezAziy-exoa1uciop) ‘d

215



Spotkanie kultur

o

powszechna i moze zostaé przywotana w réznych sytuacjach, od codziennych
rozméw po komentarz do waznych wydarzen rodzinnych, takich jak §lub czy
pogrzeb. Pomimo wysokiego poziomu integracji w ramach obozowej wspolnoty
podzialy oparte na miejscach pochodzenia nadal do pewnego stopnia funkcjonuja
w zyciu codziennym mieszkancow. Odwotanie do przypisywanego poszczegdlnym
miejscowosciom stereotypu wystepuje najczesciej w kontekscie zartobliwym, jako
wyjasnienie czyjego$ zachowania, cech charakteru lub zwyczaju. Zdaniem jedne;j
z moich glownych informatorek, lokalne réznice i stereotypy wprawdzie stopniowo
stabty z uptywem dekad wspdlnego zamieszkiwania w obozie, ale bardziej ogolny
podzial na uchodzcéw z miast i wsi pozostaje do pewnego stopnia aktualny. W jej
odczuciu, sprowadza si¢ to przede wszystkim do kwestii prestizu, a wyzszo$¢,
z jaka poczatkowo ,,ci z miasta” traktowali ,,tych ze wsi”, mozna nadal zaobser-
wowac w nastawieniu niektorych mieszkancoéw. Na podstawie przeprowadzonych
badan trudno mi jednoznacznie stwierdzi¢, w jakim stopniu podziaty bazujace na
pochodzeniu sa ciagle znaczace w relacjach migdzy al-am’aryjczykami, jednak
wydaje si¢, ze obecnie inne kategorie, takie jak wyksztatcenie, zawdd, sytuacja
materialna, afiliacja polityczna czy dzialalno$¢ konspiracyjna, maja wigksza role
w strukturyzowaniu relacji miedzy mieszkancami obozu.

Historia Al-Am’ari pokazuje, jak z sytuacji ,,wtloczenia” w prowizorycznie
zorganizowang przestrzen uchodzcow z réznych miejscowosci Mandatowe;j Pale-
styny oboz stopniowo przeksztalcil si¢ we wspolnotg lokalng o silnym poczuciu
odrgbnosci. Cho¢ poczatkowo zwiazki klanowe i ziomkowskie byly istotnym
czynnikiem regulujacym zycie spoteczne, to jednak z czasem dotychczasowe lojal-
nosci zaczely ustgpowaé ogélnoobozowej solidarnosci. W opinii badanych, w tym
procesie istotna rolg odegrata wspolnota doswiadczen, tych wynikajacych zarowno
z uchodzstwa i zycia na wygnaniu, jak i z cierpienia do§wiadczanego wspdlnie
przez lata izraelskiej okupacji. O ile bez watpienia materialne i spoteczne elementy
Swiatéw sprzed wygnania wspottworzyly charakter Al-Am’ari, o tyle w trakcie
ponad sze$ciu dekad istnienia obozu jego mieszkancy wytworzyli specyficznie
lokalne (czyt.: obozowe) instytucje, wzory post¢gpowania i zwyczaje. Oboz stal si¢
miejscem generujacym wiasny kontekst spoteczny, ktorego nie sposéb sprowadzic
do przejawdw uchodzczej tozsamosci.

Tradycje i zwyczaje lokalne

Pomimo uptywu czasu i stopniowego odchodzenia pokolenia uchodzcow,
ktorzy doswiadczyli zycia w Mandatowej Palestynie, niektore tradycje lokalne
sa nadal kultywowane w Al-Am’ari. Najczg$ciej] wymieniane przez rozmowcow
tradycje specyficzne dla danych miejscowosci dotyczyty zwyczajow weselnych,
kuchni i dialektow. Zapytani o tradycje z miejsc pochodzenia, ktore kultywuja na
wygnaniu, al-am’aryjczycy najczesciej przytaczali te zwiazane z zawarciem mat-



zenstwa, przy czym przewaznie kobiety miaty w tym wzgledzie wigksza wiedze
od megzezyzn*. Jedna z czgsto wspominanych roznic lokalnych dotyczyta zwyczaju
henny, czyli przyjecia organizowanego przez panng mtoda dla kolezanek i kobiet
z rodziny, zazwyczaj w przeddzien zaslubin. Przyszta panna mtoda (czgsto ubrana
w tradycyjna palestyfska suknig thob) zostaje obdarowana ztotem i bizuteria przez
kobiety z rodziny pana mtodego, a w dalszej czg$ci uroczystosci narzeczeni rysuja
sobie wzajemnie na dtoniach inicjaty henna. Uznaje sig, ze zwyczaj henny wywo-
dzi si¢ z terenow wiejskich, w zwiazku z czym uchodZcy miejscy nie powinni go
praktykowac, cho¢ obecnie jest wiele wyjatkow od tej reguty. Rowniez potrawy
podawane w dzien weselny tradycyjnie r6znia si¢ w zalezno$ci od miejsc pocho-
dzenia, np. byli mieszkancy An-Na’ani powinni podawaé magqlubeh® i potrawy
z kaszka kuskus, a uchodzcy z Abu Shusha — uzi® oraz migso z labaneh’.

Wielu z moich rozmoéowcow zdawato sobie sprawe, ze w wyniku wydtuzajacego
si¢ wygnania i powszechno$ci malzenstw mieszanych lokalne tradycje weselne
powoli zanikaja. Usprawiedliwiajac swoj brak wiedzy o zwyczajach weselnych
Al-Ludd, badany wyjasniat:

Dawniej [...] byly zwyczaje i tradycje, ale niewiele os6b zachowato je do dzis.
I tez [...] zaczgliSmy si¢ pobierad, na przyktad: moja mama nie jest z Al-Ludd,
moja zona nie jest z Al-Ludd. Wigc zwyczaje z Al-Ludd zaczgly powoli zani-
kac.

W zwiazku z tym, ze zwyczajowo wesela organizowane sa wedle tradycji
rodziny panny mlodej, tradycje rodziny pana mtodego maja mniejsza szanse zostac
w tej linii zachowane. Wielu rozméwcow bylto zdania, ze obecnie lokalne zwyczaje
maja coraz mniejsze znaczenie i czgsto panstwo miodzi kieruja si¢ osobistym
upodobaniem, np. w kwestii organizowania henny czy serwowanych potraw, a nie
tradycjami wywodzacymi si¢ z miejsc pochodzenia.

Innym przyktadem tradycji, ktora mieszkancy Al-Am’ari starajq si¢ zachowaé
na wygnaniu, sg lokalne potrawy. Przygotowywanie tradycyjnych potraw jest
traktowane jako forma zachowania rodzinnej ciagtosci. Uchodzcy z Al-Ludd
wspominali, Zze lokalng specjalnoscia byt rummanijja®, hamasis oraz shishbarak’.
Jeden z badanych opowiadat, ze o ile pozostate potrawy jego rodzina przyrzadza do
dzis$, w przypadku zupy hamasis przeszkoda okazata si¢ niedostgpnos¢ produktow
na lokalnym rynku:

4 Wiaze si¢ to najprawdopodobniej z przypisywana kobietom rola depozytariuszek tradycji,
a takze ich decydujacym wktadem w przygotowywanie ceremonii zwiazanych z zamazpojsciem.

5 Magqlubeh (arab. ‘do gbry nogami’) — danie sktadajace si¢ z migsa, ryzu i smazonych warzyw
utozonych warstwowo w garnku, serwowane po wyrzuceniu zawartosci garnka ,,do géry nogami”
i posypaniu prazonymi migdatami.

¢ Uzi — danie sktadajace si¢ z ryzu, klarowanego masta, orzechow i migsa (zazwyczaj kur-
czaka).

7 W Polsce znany jako jogurt grecki.

8 Zupa z granatu.

¢ Shishbarak — matle pierozki z migsem w sosie z ttuszczu i jogurtu greckiego.

*npjejuoy obBauozsnwAm efoeniAs oxel omiszpoyon :eysmouezAziy-exoa1uciop) ‘d

217



Spotkanie kultur

(o]

Kiedys to [tzn. hamasis — DWK] gotowalismy. Ale teraz nie, hamasis nie, po-
niewaz nie ma hamasis. Dawniej moja matka, niech Bog ja ma w opiece, kiedy
kto$ jechat do Al-Ludd, to prosita go, zeby przywiozt ze soba hamasis. Teraz
tutaj nie ma hamasis, wigc gotujemy granat. Smak granatu jest taki sam jak smak
hamasis.

Dla uchodzcow opuszczenie miejsc pochodzenia oznaczato takze zmiang nawy-
kow zywieniowych. W pierwszych latach wygnania ich dieta byta w duzym stopniu
zalezna od organizacji pomocowych; w latach pozniejszych — od dostepnosci
towaré6w na lokalnym rynku. Jak pokazuje wypowiedZ cytowanego rozmowcy,
w niektorych przypadkach oznaczalo to konieczno$¢ dostosowania zar6wno osobi-
stych sktonnosci, jak i rodzinnych tradycji do rzeczywisto$ci zycia na wygnaniu.

Rowniez obecnie jedna z plaszczyzn sygnalizowania wlasnego pochodzenia
jest uzywanie dialektu przypisanego konkretnym miejscowosciom w Mandatowej
Palestynie. Najbardziej wyrazne roznice pod tym wzgledem mozna zaobserwowac
migdzy dialektami miejskimi i wiejskimi. Przyktadem moze by¢ realizacja fone-
mu ,,q”, ktory jest zachowany w dialektach wiejskich, a w dialektach miejskich
przechodzi w spotgloske krtaniowa, hamze. Wielu al-am’aryjczykéw, z ktorymi
rozmawialam, takze wsrod przedstawicieli najmtodszego pokolenia, potrafito
rozpozna¢ lokalne dialekty i na tej podstawie wnioskowa¢ o miejscu pochodzenia
osoby méwiacej. Gdy w jednym z wywiadow zapytatam mojego rozmowce, co
sprawia, ze wiele elementow lokalnych dialektow udaje si¢ zachowaé mimo prze-
dtuzajacego si¢ wygnania, odpowiedzial:

NauczyliSmy si¢ go od mojego ojca i tak to idzie. Ale moze w przysztosci moje
dzieci — bo moja zona jest ze wsi — moje dzieci beda mowity tak, jak moja
zona. Przestang méwic jak ludzie z Al-Ludd.

W czasie ponad szesciu dekad wygnania lokalne dialekty zostaly poddane
wielu modyfikacjom, a niektdre z ich charakterystycznych elementéw zanikty.
Ten proces dotknat szczegodlnie dialekty wiejskie, ktore mialy ogdélnie mniejsza
liczbg uzytkownikow i byly uznawane za mniej prestizowe. Takze popularnosé
malzenstw mieszanych, o czym wprost moéwi cytowany rozmowca, przyczynila
sig¢ do powstania nowych hybrydalnych form dialektalnych, ktére mozna ustyszeé
obecnie w Al-Am’ari.

Badani mieli §wiadomo$¢, ze wszystkie z wymienionych tradycji zwiazanych ze
sposobami wyprawiania wesel, jedzenia czy mowienia ulegaja zmianom i niekiedy
zanikowi. Pomimo staran o ich zachowanie — staran widocznych zwlaszcza w spo-
feczno$ciach uchodzczych, dla ktérych jest to forma podkreslenia odmiennej toz-
samosci 1 historii — lokalne zréznicowania zacieraja si¢ i sa stopniowo wchlaniane
przez gtowny nurt palestynskiej tradycji narodowej. Niektorzy z moich rozméwcow
aktywnie sprzeciwiali si¢ temu trendowi, traktujac zachowanie tradycji jako kwestig
utrzymania rodzinnej ciaglosci, forme¢ manifestowania swojej odrgbnosci i statusu
uchodzcy. Podsumowujac pracg zbiorowa wokot problematyki pamigci i migracji,
Julia Creet zauwaza, ze sytuacja migracji wzmaga w jednostkach ogélna sktonnos¢



do upamictniania przesztosci, ,,ukazujac topos pamigci per se” (2011, s. 10). Oboz
dla uchodzcéw jako przestrzenny symbol wygnania do§wiadczonego przez jego
mieszkancow jest miejscem, w ktorym ,,imperatyw upamigtniania’ stanowi istotny
element lokalnej tozsamosci. Cho¢ solidarnos¢ i duch wspolnotowy sa wartosciami
niezwykle wysoko cenionymi w Al-Am’ari, to jednak elementem obozowego etosu
jest takze celebrowanie réznic wynikajacych z pochodzenia mieszkancow.

Whioski

Przejscie od otrzymania formalnego statusu uchodzcy do uformowania
tozsamos$ci uchodzczej nie przebiega automatycznie, ale jest ksztattowane przez
warunki zycia codziennego na wygnaniu (Malkki, 1996). Obozy dla uchodzcéw,
jako wyjatkowe formy spoteczne i urbanistyczne, stwarzaja swoim mieszkancom
specyficzne warunki materialne i spoteczne, ktoérych doswiadczenie jest r6zne od
tego, jakie przypada w udziale uchodzcom zamieszkujacym poza ich granicami,
w okolicznych wsiach czy miastach (por. Malkki, 1995; Al-Qudsi, 2000).
W przypadku dtugotrwatego wygnania mi¢dzy uchodzcami powstaja silne wigzi,
a same obozy staja si¢ wysoce zintegrowanymi spoteczno$ciami, o silnym poczuciu
przynaleznosci lokalnej. W ramach tych wspoélnot, w duzej mierze w wyniku kon-
taktu migdzy jednostkami o réznym zapleczu spoteczno-ekonomicznym i kulturo-
wym, wylaniaja si¢ nowe tozsamosci o hybrydalnym charakterze, a dotychczasowe
poddawane sa redefinicji (por. Agier, 2002).

Obdz Al-Am’ari nie stanowi pod tym wzgledem wyjatku: przez dziesigciolecia
swego istnienia z miejsca gromadzacego do pewnego stopnia przypadkowych ludzi
stal sig przestrzenia zycia silnie zintegrowanej spolecznosci o jasno okreslonych
granicach. Dtugotrwaty kontakt migdzy mieszkancami Al-Am’ari, zawiazywane
przyjaznie i matzenstwa, uksztattowaty charakter tego miejsca, ale wptyngty
takze na jednostkowe (i rodzinne) tozsamosci, zwyczaje i tradycje. Koniecznosc
przystosowania si¢ do nowych realiow zycia na wygnaniu wymusita na uchodzcach
zmiang dotychczasowego stylu zycia, zardwno w wymiarze zajmowanej pozycji
spotecznej, jak i wykonywanego zawodu. Proces tworzenia si¢ lokalnej tozsamos-
ci zachodzil w toku codziennych kontaktow migdzy mieszkancami Al-Am’ari,
uchodZcami pochodzacymi z r6znych miejscowos$ci Mandatowej Palestyny, ale
wplyw na jego przebieg miaty takze kontakty al-am’aryjczykow z mieszkancami
Ramallah i Al-Bireh, a takze — po wojnie 1967 roku — réznego rodzaju interakcje
z [zraelezykami. W rezultacie wymuszonego spotkania kultur, jakie miato miejsce
w Al-Am’ari, uchodzcy nie tylko stangli wobec koniecznos$ci upamigtniania swojej
odrebnosci, ale takze doswiadezyli odrgbnosci innych uchodzcéw, poznali ele-
menty ich $wiatow sprzed wygnania. Cho¢ wiele elementow tych $wiatéw zostato
wlaczonych w formujaca si¢ tozsamos$¢ lokalna, to jednak nie sposob jej redukowac
do ich przejawéw. Wspolne doswiadczenie trudéw zycia codziennego, zwlaszcza
w okresach zaostrzania si¢ konfliktu izraelsko-palestynskiego, scementowato

*npjejuoy obauozsnwAm efoeniAs oxel omiszpoyon :eysmouezAziy-exoa1uciop) ‘d

219



Spotkanie kultur

220

lokalna spoteczno$¢, wytworzylo mechanizmy ogolnoobozowej solidarnosci,
ktorej znaczenie — dla samych badanych —wykracza daleko poza dzielony status
uchodzcy.

Literatura

Agamben G., 1998: HOMO SACER. Sovereign Power and Bare Life. Stanford: Stanford
University Press.

Agier M., 2002: Between war and city: Towards an urban anthropology of refugee
camps. “Ethnography”, Vol. 3(3), s. 317—341.

Agier M., 2011: Managing the Undesirables. Refugee Camps and Humanitarian Gover-
nment. Cambridge, Malden: Polity Press.

Al-Qudsi S., 2000: Profiles of Refugee and Non-Refugee Palestinians from the West
Bank and Gaza. “International Migration”, Vol. 38(4), s. 79—107.

Al-Qutub LY., 1989: Refugee camp cities in the middle east: A challenge for urban de-
velopment policies. “International Sociology”, Vol. 4, s. 91—108.

Appadurai A., 1996: Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Min-
neapolis, Londyn: University of Minnesota Press.

Bauman Z., 2002: Society under Siege. Cambridge: Polity Press.

Bisharat G., 1994: Displacement and Social Identity: Palestinian Refugees in the West
Bank. In: S. Shami, ed.: Population Displacement and Resettlement: Development
and Conflict in the Middle East. New York: Center for Migration Studies.

Creet J., 2011: Introduction: The Migration of Memory and Memories of Migration. In:
J. Creet, A. Kitzmann, eds.: Memory and Migration: Multidisciplinary Approa-
ches to Memory Studies. Toronto, Buffalo, London: University of Toronto Press.

De Montclos M., Kagwanja P., 2000: Refugee Camps or Cities? The Socio-economic
Dynamics of the Dadaab and Kakuma Camps in Northern Kenya. “Journal of Refu-
gee Studies”, Vol. 13(2), s. 205—222.

Edensor T., 2002: National Identity, Popular Culture and Everyday Life. Oxford—New
York: Berg.

Gordon N., 2008: Israel’s occupation. London: University of California Press.

Gren N., 2009: Each Day Another Disaster. Politics of Everyday Life in a Palestinian
Refugee Camp in the West Bank. University of Gothenburg.

Hanafi S., 2007: Social capital, transnational kinship and refugee repatriation process:
Some elements for a Palestinian sociology of return. In: R. Brynen, R. El-Rifai,
eds.: Palestinian Refugees. Challenges of Repatriation and Development. London:
International Development Research Centre.

Malkki L., 1995: Purity and Exile: Violence, Memory, and National Cosmology among
Hutu Refugees in Tanzania. Chicago: University of Chicago Press.

Malkki L., 1996: Speechless Emissaries.: Refugees, Humanitarianism and Dehistoriciza-
tion. “Cultural Anthropology”, Vol. 11(3), s. 377—404.

Milner J., 2014: Protracted Refugee Situations. In: E. Fiddian-Qasmiyeh, G. Loe-
scher, K. Long, N. Sigona, eds.: The Oxford Handbook of Refugee & Forced Mi-
gration Studies. Oxford: Oxford University Press.



Mishal S., 1978: West Bank/East Bank. The Palestinians in Jordan, 1949—1967. New
Haven—London: Yale University Press.

Peteet J., 2005: Landscape of Hope and Despair. Palestinian Refugee Camps. Philadel-
phia: University of Pennsylvania Press.

Plascov A., 1981: The Palestinian Refugees in Jordan 1948—1957. London—Totowa,
NI: Frank Cass and Company Limited.

Shamir S., 1979: West Bank Refugees — Between Camp and Society. In: J. Migdal, ed.:
Palestinian Society and Politics. Princeton: Princeton University Press.

Sharoni S., Abu-Nimer M., 2008: The Israeli-Palestinian Conflict. In: J. Schwedler,
D. Gerner, eds.: Understanding the Contemporary Middle East. Boulder: Lynne
Rienner Publishers.

United Nations Refugee Agency — UNHCR, 2011: 4 Year of Crises. Global Trends 2011.
Geneva: UNHCR. http:/www.unhcr.org/4fd6f87f9.html (data dostgpu: 05.03.2013).

Yahya A., 1990: The Role of the Refugee Camps. In: J. Nassar, R. Heacock, eds.: Inti-
fada. Palestine at the Crossroads. New York, Westport, Londyn: Praeger.

Zrédla internetowe
http://www.unrwa.org/palestine-refugees (data dostgpu: 25.11.2014).
http://www.unhcr.org/52a7236d9.html (data dostepu: 09.06.2014).



