
К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 1 из 27

IUDAICA RUSSICA (ISSN 2657-4861), 2025, nr 1 (14), c. 1–27

DOI https://doi.org/10.31261/IR.2025.14.01

ROMAN KATSMAN 
Bar-Ilan University (Ramat Gan, Israel) 

http://orcid.org/0000-0003-0607-8047

К разговору о теории русско-израильской литературы. Начало.
В преддверии выхода новой книги автора  
История русско-израильской литературы 
(Academic Studies Press, Boston)

O TEORII LITERATURY ROSYJSKO-IZRAELSKIEJ. POCZĄTEK. 
W PRZEDEDNIU WYDANIA NOWEJ KSIĄŻKI AUTORA 
 HISTORIA LITERATURY ROSYJSKO-IZRAELSKIEJ (ACADEMIC STUDIES PRESS, BOSTON)
Streszczenie: Artykuł stanowi próbę stworzenia nowej teorii literatury rosyjsko-izraelskiej w  oparciu 
o  współczesne idee dotyczące złożonych zjawisk emergentnych. W  szczególności autor przyjmuje za  punkt 
wyjścia niektóre ustalenia sformułowane i uzasadnione przez brytyjskiego filozofa Davida Deutscha. W toku 
analizy formułowana jest hipoteza na temat tego, jakie elementy stanowią rdzeń i charakterystyczną strukturę 
literatury rosyjsko-izraelskiej, która może służyć jako punkt wyjścia do stworzenia metody badania cech 
ideologicznych i poetyckich, zarówno samej tej literatury, jak i procesu literackiego oraz społeczności na nim 
opartej. Artykuł przedstawia wyniki pierwszego, wstępnego etapu projektu teoretyczno-metodologicznego, 
którego kontynuacji oczekuje się w kolejnych pracach. 
Słowa kluczowe: Literatura rosyjsko-izraelska, teoria literatury, teoria emergentna, David Deutsch

ABOUT THE THEORY OF RUSSIAN-ISRAELI LITERATURE. THE BEGINNING. 
ON THE EVE OF THE PUBLICATION OF A NEW BOOK BY THE AUTHOR 
HISTORY OF RUSSIAN-LANGUAGE ISRAELI LITERATURE (ACADEMIC STUDIES PRESS, BOSTON)
Summary: The article attempts to create a new theory of Russian-Israeli literature based on recent ideas about 
complex emergent phenomena. In particular, the author takes as a starting point some provisions expressed and 
substantiated by the British philosopher David Deutsch. During the analysis, a hypothesis is formed about what 
elements constitute the core and distinctive structure of Russian-Israeli literature. This hypothesis can serve as 
a starting point for creating a method for studying the ideological and poetic features of both this literature itself 
and the literary process and community based on it. The article presents the results of the first, initial stage of the 
theoretical and methodological project, the continuation of which is expected in subsequent works.
Keywords: Russian-Israeli literature, literary theory, emergent theory, David Deutsch

https://doi.org/10.31261/IR.2025.14.01
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed
http://orcid.org/0000-0003-0607-8047
http://orcid.org


ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 2 из 27

1.

Недавно мне на глаза попала книга известного немецкого 
философа, профессора Боннского университета Маркуса Га-
бриэля Власть искусства. Со свойственным ему максимализ-
мом Габриэль пытается оспорить «эстетический конструкти-
визм», «веру в  то, что произведения искусства порождаются 
силами, которые сами по себе являются совершенно неэстети-
ческими и нехудожественными»1. Он утверждает, что «приро-
да произведения искусства предполагает столь высокую сте-
пень автономии, что так называемый мир искусства никогда 
не сможет подчинить его себе»2. Но это еще не всё. Габриэль 
переворачивает «основные принципы современной филосо-
фии искусства с  ног на голову»3: «история, по сути, является 
историей искусства, и сама эта история сильнее любого актора 
или института, которые попытались бы управлять ею. То, что 
имеет власть над нашим воображением, обладает абсолют-
ной властью над нами»4. Эти слова философа перекликаются 
с моими наблюдениями над историей русско-израильской ли-
тературы и культуры: не то, что известные нам «русское» и «из-
раильское» определяют их, а новое и незнакомое «русско-из-
раильское» определяет то, как мы воспринимаем «русское» 
и «израильское». 

В своих предыдущих исследованиях я принимал за основу 
минималистское, то есть наиболее широкое определение рус-
ско-израильской литературы: это литература израильтян на 
русском языке. Теория русско-израильской литературы может 
рассматриваться как одна из тех теорий, обладающих физи-
ческой реальностью (сродни, например, информации в гене), 
о которых пишет в своей книге Начало бесконечности Дэвид 
Дойч. Он предлагает «следующее требование к определению 
того, что реально, а что нет: если некая сущность фигурирует 
в самом разумном объяснении для соответствующей области, 
то нам следует считать, что она действительно существует»5. 
Разумным объяснением Дойч называет жесткую объяснитель-
ную теорию, которая наименее подвержена вариациям. В на-
шем случае это означает требование выполнения условия, что 

1	 М. Габриэль, Власть искусства, пер. Д. Кралечкин, Издательство Института Гайдара, Москва 2023, с. 7.
2	 Там же.
3	 Там же.
4	 Там же, с. 5.
5	 Д. Дойч, Начало бесконечности. Объяснения, которые меняют мир, «Альпина Диджитал», Москва 

2011, с. 88.



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 3 из 27

только теория о новой — русско-израильской — форме лите-
ратурных формации и процесса может объяснить то, что про-
исходит в русскоязычном творчестве израильтян. Выполнение 
этого требования и  будет означать, с  точки зрения данного 
подхода, что русско-израильская литература действительно 
существует. На языке Дойча ее следует отнести к  «высокоу-
ровневым» «квазиавтономным» явлениям, обладающим свой-
ством «эмерджентности»6. Особенность высокоуровневых 
явлений состоит в том, что их объяснение не зависит от объ-
яснений отдельных низкоуровневых явлений. Так, например, 
существование и  объяснение особенностей русско-израиль-
ской литературы не зависит от того, по каким мотивам прие-
хал в Израиль тот или иной автор или как он себя идентифици-
рует, от того, где опубликована та или иная книга и какова ее 
тема, какие поэтические стратегии обнаруживаются в том или 
ином тексте и чем они вызваны и т. п. 

В  моей недавней статье7 я предложил следующую концеп-
цию: русско-израильская литература в  целом, как и  каждый 
из составляющих ее текстов, процессов, сообществ и институ-
ций, обладает уникальной структурой, которая подчиняется 
законам хаотических или синергетических систем. Будучи рас-
смотрена в  парадигме теории хаоса, эта литература обнару-
живает свойства непредсказуемо сложной динамики, которая 
приводит к  появлению диссипативных форм поведения. Мы 
приходим к  рациональному объяснению того, что чувствуют 
авторы и  читатели русско-израильской литературы: русское 
и  израильское (культуры, образы, символы и  т. д.) находятся 
как бы в «квантовой суперпозиции», то есть наша литература 
одновременно и  русская, и  израильская, причем две эти по-
зиции стремятся снять и преодолеть друг друга, из какового 
преодоления рождается новое качество данной литературы. 
В хаосе русско-израильского исторического и творческого су-
ществования рождаются и распадаются диссипативные струк-
туры, самим своим стабильно-исчезающим характером сви-
детельствующие о том, что система производит такие формы 
поведения, которые не могут быть сведены к простой сумме 
ее составляющих, то есть является в некотором фигуральном 
смысле эмерджентной, и что она состоит из неуловимого мно-
жества процессов, которые в равной степени сопротивляются 

6	 Там же.
7	 Р. Кацман, Проза алии 1990–2000-х годов // Очерки по истории русско-израильской литературы, ред. 

Р. Кацман, М. Шраер, Academic Studies Press, Boston 2023, с. 227–302.



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 4 из 27

друг другу и питают друг друга, и в этом смысле является си-
нергетической. 

Главный методологический вывод, к  которому приводит 
данная концепция, состоит в том, что изучение особенности 
русско-израильской литературы должно состоять в  отслежи-
вании и  анализе следов противостояния, конфликта, борь-
бы, равно как и слияния, взаимозамещения, взаимоусиления 
русских и  израильских семиотических векторов. Это может 
выражаться на всех уровнях литературной и  культурной ак-
тивности, как в интерпретации отдельных произведений, так 
и, скажем, в столкновении различных моделей литературных 
иерархий или объединений, например, москвоцентричных 
и  иерусалимоцентричных. Остается только ответить на во-
прос, какова причина указанной борьбы. В  значительной ча-
сти нашей литературы можно наблюдать реализацию этого 
принципа в  философско-антропологическом комплексе или 
структуре, которую мы, вслед за Рене Жираром8, назвали чу-
довищным двойником  — структуре, возникающей, условно 
говоря, при встрече еврея со страной евреев9. Как мы видели, 
эта структура составляет едва ли не основной источник худо-
жественного трансформационного воображения русско-из-
раильской литературы. 

Можно ли считать, что мы пришли, наконец, к подлинной, то 
есть фальсифицируемой теории? Возможно, ведь мы получи-
ли инструмент, позволяющий исключить из русско-израиль-
ской литературы большое количество явлений — текстов или 
событий, произведенных писателями-израильтянами на рус-
ском языке, но никак не производящих новое, прибавленное 
русско-израильское конфликтно-синергетическое значение. 
А как учил Поппер, чем больше теория отрицает, тем больше ее 
содержание. Или же сформулируем это иначе: если русско-из-
раильская литература есть русская литература израильтян, то 
можно себе представить (и  найти в  немалом количестве) та-
кие литературные произведения израильтян на русском язы-
ке, которые не производят указанное прибавочное значение. 
Выпадают ли они из корпуса русско-израильской литературы 
и выводят ли вслед за собой их авторов? Что касается диссипа-
тивных сообществ и институций, то найдутся и такие авторы, 
которые почти вовсе не принимают в них участия, по крайней 

8	 Р. Жирар, Насилие и священное, пер. с французского Г. Дашевский, Новое литературное обозрение, 
Москва 2000.

9	 Р. Кацман, Русско-израильская литература и чудовищный двойник, «Iudaica Russica» 2023, № 2 (11), 
с. 1–24.



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 5 из 27

мере в некоторые периоды их творческой биографии. Означа-
ет ли это, что они при этом выпадают из русско-израильской 
литературы? Возможность корректно ставить такие вопросы, 
выдвигать контрдоводы, приводить примеры в  ту или иную 
сторону и исключать те или иные явления — всё это говорит 
о том, что мы, видимо, имеем дело с теорией. Разумеется, ча-
стичной и  временной, поскольку, согласно тому же Попперу, 
любая теория есть лишь гипотеза, приводящая к собственной 
критике и опровержению.

И в самом деле, новая трудность не заставляет себя ждать. 
Мы можем указать на целый ряд произведений русско-из-
раильской литературы (то есть подпадающих под наше ис-
ходное минималистское определение), которые, на первый 
взгляд, лишены той «эмерджентной» динамики, о которой шла 
речь, но о которых можно со всей определенностью сказать, 
что они появились или вышли в  свет благодаря тому, что их 
авторы оказались в Израиле. Таков, например, роман Бориса 
Полякова Опыт и лепет, или бесчисленные рассказы и стихи, 
написанные различными авторами в стол в Советском Союзе 
и  не имевшие шансов быть там опубликованными, зато вы-
шедшие в Израиле после репатриации их авторов. Эти случаи 
означают, что даже наша предыдущая гипотеза, основанная на 
теориях сложности и хаоса, была недостаточной, чтобы охва-
тить всю сложность явления. Ей не хватает еще одного изме-
рения — того, что привело нас к необходимости выдвижения 
этой теории, а теперь работает на ее фальсификацию. 

Этим измерением является история. Здесь, однако, нам 
нужно быть осторожными, чтобы не попасть в ловушку исто-
рицизма, о  которой так настойчиво предупреждал Поппер. 
С  одной стороны, мы не должны возвращаться к  марксист-
ской процедуре, выводящей любые культурные явления из 
исторических условий и  событий. С другой стороны, нам 
следует вспомнить о том, что значительная доля тех смыслов 
и закономерностей, которые составляют русско-израильский 
литературный процесс, приходится на внелитературные исто-
рические реалии, прежде всего, на то, что определяет исто-
рическую последовательность периодов этой литературы 
и их особенности — волны репатриации, зависимые от цело-
го ряда историко-политических факторов. Нам необходима 
процедура, накладывающая историческую реальность на ха-
отическую систему. Один шаг в этом направлении уже сделан: 
теория диссипативной структуры хорошо описывает эту ха-
рактерную историческую изменчивость динамики процесса. 



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 6 из 27

Однако, повторюсь, этого недостаточно: какая-то (и доволь-
но значимая) часть реальности всё еще требует охвата новой 
теорией. Мы ощущаем, что эта часть имеет прямое отношение 
к  порождению нового, ведь произведение из приведенного 
выше примера буквально превращается в  русско-израиль-
ское, становится таковым «только» благодаря тому, что листы 
бумаги, на которых оно написано, перелетели в  самолете из 
Москвы, скажем, в Вену, а из Вены — в Тель-Авив. Но в то же 
время, мы понимаем, что дело не только в  «эмерджентной» 
структуре момента. Мы не можем допустить, чтобы наша кон-
цепция утратила рациональный характер и  перестала быть 
реалистической  — черта, которой мы весьма дорожили на 
протяжении всех наших размышлений. Другими словами, рус-
ско-израильская характеристика не может быть приписана 
тексту, совершившему такое путешествие, по чьему-либо про-
изволу (например, при помощи постмодернистского понятия 
«нарратив») либо каким-то чудесным образом. 

Предположим, что то дополнение к  теории, которого мы 
ищем, хорошо известно и есть не что иное, как контекст. Од-
нако, требуется важное уточнение: речь должна идти не о ре-
лятивистском и субъективистском понятии контекста, отказы-
вающем реальности в существовании, речь не о герменевтике, 
а  о  том, как это понятие используется сегодня такими фило-
софами «контекстуального реализма», противостоящими ан-
тиреализму, как Жослен Бенуа и  Игорь Прись. По их мысли, 
реальность реальна и  существует независимо от наблюдате-
ля, но она распознается, идентифицируется, объективируется 
только в  определенном контексте; при этом понятие контек-
ста (вкупе с понятием форм жизни), отчасти заимствованное 
Присем из поздних работ Людвига Витгенштейна, получает 
строго реалистическую интерпретацию10. 

Рискуя соединить две антагонистические философии, Поп-
пера и  Витгенштейна, попробуем перенести этот образ мыс-
лей на наш случай «летающей рукописи». Тогда мы можем ска-
зать, что ее текст становится русско-израильским благодаря 
тому, что оказывается в израильском контексте и в этом каче-
стве воспринимается наблюдателем. Эта трансформация не 
есть следствие культурного конструкционизма, усилий интер-
претации или феноменологического схватывания; напротив, 

10	 См. Ж. Бенуа, Никакого предела. О том, что мысль действительно может делать, ч. I., пер. с англ. 
И. Прись, «Вопросы философии» 2023, № 7., с. 82–92; И. Прись, Элементы контекстуального реализ-
ма, Lambert, London 2018; Того же, Контекстуальный реализм. Интервью с Жосленом Бенуа, «Сибир-
ский философский журнал» 2021, т. 19, № 1, с. 63–117.



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 7 из 27

она предельно реальна и  объективна, и  в  этой реалистично-
сти сливаются ее историческо-физическая и контекстуальная 
характеристики. Другими словами, русский текст реально ста-
новится русско-израильским и  включается в  сложную хаоти-
ческую систему русско-израильского литературного процес-
са, хотя ни одно его слово не было написано в Израиле и не 
связано с ним, и его автор не был израильтянином, когда его 
писал. Излишне говорить, что в  таком понимании трансфор-
мация, происходящая с рукописью, не теряет ни на йоту в сво-
ей рациональной сущности, не грозит превратиться в мисти-
ческую или герменевтическую фантазию. В итоге, при помощи 
контекстуального реализма, нам, быть может, удастся ввести 
в  теорию диссипативной литературы и  её сообщества исто-
рическое измерение, но не историцистское, а  живое и  даже 
в  чем-то бытовое, наиболее удаленное от необоснованных 
иррациональных домыслов и близкое к прагматическому вос-
приятию действительности.

Сведем теперь вместе те теоретические элементы, которые 
более или менее успешно прошли наше испытание и позволи-
ли нам не попасть вновь в ловушку идентичностного редукци-
онизма. Итак, русско-израильская литература описывается те-
орией, позволяющей выделить и объединить в связный, хотя 
и  открытый корпус некоторое количество литературных тек-
стов, написанных израильтянами на русском языке. Эти тексты 
объединяет то, что им свойственна склонность к особой лите-
ратурной формации, благодаря чему они встраиваются в связ-
ный литературный процесс. Эти порождающие и  поддержи-
вающие друг друга формация и процесс составляют систему, 
обладающую диссипативно-хаотическими, в  определенном 
смысле синергетическими свойствами. Русское и израильское 
находятся в ней в постоянных взаимных подражании и борь-
бе, являющихся следствием двойного захвата жираровского 
чудовищного двойника. Эту систему и можно со всем основа-
нием назвать сообществом русско-израильской литературы, 
а  ее жизнедеятельность  — предметом русско-израильской 
филологии. В основании всех ее методов в той или иной мере 
находится трансформационное сознание, для которого раз-
личные виды русско-израильских переходов составляют тот 
контекст, в котором распознается и осмысливается русско-из-
раильская литература как историческая реальность. Такой 
контекстуально-реалистический подход позволяет, наконец, 
распознавать авторов, сообщества, институции и  других ак-
торов как участников реального литературного процесса или, 
как любят говорить писатели, подлинной литературной жизни, 



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 8 из 27

обладающей собственными особенными структурами, зако-
номерностями, общественными и  политическими задачами. 
Сообщество русско-израильской литературы, очевидно, об-
ладает характеристиками нескольких типов: советскими, рос-
сийскими, израильскими, еврейскими и  т. п.  — и  эмерджент-
ными, то есть новыми, несводимыми к другим. Эти последние 
служат его отличительными особенностями и указывают на те 
последствия, в которых проявляются элементы нашей теории. 

При таком подходе, инструментом анализа должна служить 
не редукция, то есть не поиск в предмете (скажем, в тексте или 
в устройстве некой институции) элементов более низкого уров-
ня, из которых тот якобы состоит и из сочетания которых якобы 
возникает, а напротив, процедура, обратная редукции, а имен-
но эмердженция, то есть переход на более высокий, эмерджент-
ный уровень объяснения, на котором становятся понятны и бо-
лее низкие уровни. Посмотрим, насколько такой эмердженции 
способствует контекст. К примеру, стихотворение Гали-Даны 
Зингер Фальшивая колыбельная из ее книги Земля Земля (2024) 
нередуцируемо к  идентичностным компонентам, даже язык 
стихотворения странный и  как бы не совсем русский. Для на-
глядности приведу это стихотворение целиком:

Я всегда других ищи
А другой как кур во щи 
Остальное не прости 
Остального не прошу

ненависть сидит впотьмах 
внешний враг во весь размах 
чужеземцев присмотри
вне внутри и поутру

прочее прости-прощай 
будут камень и праща 
если цвета больше нет 
я не разбираю нот

прошлое будь-позабудь 
остальное как-нибудь 
если тьма, так надо спать
колыбельной мне не спеть11

11	 Г.-Д. Зингер, Земля Земля, Двоеточие, Иерусалим 2024, с. 76.



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 9 из 27

Ряд знаков позволяет установить контекст: личность автора, 
цикл ее стихотворений на английском языке Lullabies (Колы-
бельные), во многом посвященных событиям 7 октября, дати-
ровка стихотворения 7–8 декабря 2023 года, свидетельства 
переживших резню, в частности, матери, певшей своим детям 
колыбельные, пока террористы ломились в их двери. Устано-
вив, что перед нами русско-израильское стихотворение о рез-
не 7 октября, мы, возможно, можем лучше объяснить язык, его 
«нерусскость», словно впитавшую другие языки, танахическую 
образность камня и  пращи, символику тьмы и  врага, и  даже 
«фальшь» колыбельной. Всё здесь вырастает из ужаса перед 
отождествлением поэта с  израильским двойником, убивае-
мым в  очередном еврейском погроме и  погружающимся во 
тьму. Всё вырастает из проблемы, заключающейся в  самом 
невозможном существовании этого стихотворения, под-
тверждающем как отождествление, так и разотождествление 
с двойником-жертвой: «колыбельной мне не спеть». 

Заметим, однако, что элементы контекста сами по себе не 
объясняют появления именно этого стихотворения. Они лишь 
помогают сориентировать усилие понимания в направлении 
реальности, её идентификации. После того, как мы перешли 
на более высокий эмерджентный уровень и  применили объ-
яснительную теорию в отношении данного стихотворения, мы 
видим, что могли бы, по крайней мере в данном случае, прий-
ти к ней и с помощью других контекстов или большей догад-
ливости (например, если бы мы прочли его вкупе с  другими 
стихотворениями книги). В  этом, разумеется, нет ничего уди-
вительного, ведь при создании объяснительной теории, как 
пишет Дэвид Дойч, происходит «скачок к универсальности»12, 
пусть и пока в отдельно взятой области знания. Это значит, что, 
утверждение, будто контекст всегда имеет место, тавтологич-
но утверждению, которое само по себе тавтологично и кото-
рое, кстати, ставит во главу угла Игорь Прись, что реальность 
реальна13, и поэтому контекст может считаться излишним по-
нятием. 

В действительности, стихотворение Гали-Даны Зингер явля-
ется русско-израильским независимо от того, знаком ли чита-
тель с его контекстом или нет. То же можно сказать и о «лета-
ющей рукописи», о которой шла речь выше: ее превращение 

12	 Д. Дойч, Начало бесконечности…, с. 117.
13	 И.  Прись, Трансцендентализм и  контекстуальный реализм (КР) // Интеллектуальная культура 

Беларуси: от Просвещения к  современности. Материалы Восьмой международной научной конфе-
ренции (21–22 ноября 2024 года, г. Минск), в двух томах, т. 1, Четыре четверти, Минск 2024, с. 111.



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 10 из 27

в  русско-израильскую является просто фактом реальности, 
и  введение понятия контекста ничего к  этому не добавляет. 
Более того, оно делает теорию более вариабельной и тем са-
мым ослабляет ее. Цель теории русско-израильской литера-
туры состоит в  том, чтобы распознать в  русско-израильской 
формации более высокий (по сравнению с  русской, израиль-
ской, еврейской, языковой, географической, национальной и т. 
п.) уровень универсальности, перестать считать ее частным 
случаем чего-то другого. Тем самым совершается переход от 
идентичностной или конструктивистской редукции сложного 
явления к его объяснительной теории. Требование большего 
универсализма для теории означает, что благодаря ей пони-
мание явления должно меньше зависеть от субъективного 
восприятия и знания частных моментов. 

Следовательно решение проблемы историчности для рус-
ско-израильской литературы, так же как и других ее проблем, 
следует искать не в понятии контекста, а всё в том же понятии 
эмерджентности: признать некий текст частью русско-изра-
ильской литературы значит признать за ним новое качество, 
более универсальное, чем исторические обстоятельства его 
появления, качество, определяющее место данного текста 
в истории. Так, перелет рукописи из приведенного нами при-
мера не обязательно вынуждает читателя или критика отно-
сить ее к русско-израильской литературе. Он может возразить, 
скажем, что если рукопись «перелетела», но так и осталась не-
опубликованной, или если она продолжила отсюда свой путь 
в другие страны, или если рукопись была переслана, а автор 
переехал позднее, как это часто случалось в 60–70-х годах, то 
вопрос остается без ответа. 

Итак, единственное, что может помочь решить этот вопрос, 
это переворот с ног на голову, как предлагает Маркус Габри-
эль. Мы можем сказать следующее: историческая реальность 
такова, что перелет рукописи становится фактом истории 
русско-израильской литературы, и, следовательно, ей может 
быть приписано новое эмерджентное качество, понимание ко-
торого может объяснить другие ее характеристики, например, 
социально-политические или поэтические, выявляемые теми 
или иными специальными методами. Это русско-израильское 
качество не является частным, то есть менее универсальным 
случаем качеств русского, израильского и т. п., а напротив, яв-
ляется более универсальным, чем они, причем именно в силу 
своей эмерджентности. 



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 11 из 27

Подход, о котором идет речь, в эпистемологическом плане 
основан на рациональном способе осмысления реальности 
и  решения проблем. Возвращаясь к  Карлу Попперу, можно 
вспомнить в этой связи его концепцию о том, что жизнь и эво-
люция в  направлении большей сложности и  эффективности 
есть, по сути, решение задач и проблем. В этом смысле, жизнь 
и  развитие русско-израильской литературы и  ее диссипа-
тивного сообщества служит решению проблемы взаимного 
отождествления и  разотождествления русско-еврейского 
и  израильско-еврейского двойников. Целью этого сизифова 
труда является отстаивание собственной индивидуальности 
перед лицом исторической реальности, в  сущности, однако, 
представляющее собой всё то же зеркальное отражение, то 
есть еврейского двойника. Это объясняет как неизбежно ин-
дивидуалистический характер русско-израильской литера-
турной жизни, так и  ее глубокую, хотя и  не всегда заметную, 
историческую связность. А поскольку борьба с  еврейским 
двойником часто доходит до полного символического уничто-
жения последнего или до полного с ним отождествления, то 
и  структура этой реальности то становится видимо устойчи-
вой и  интеллигибельной, то вовсе исчезает в  хаосе истории. 
Это и позволяет нам считать русско-израильскую литературу 
не только синергетическим явлением, но и  диссипативным 
сообществом, абсолютно реальным, разворачивающимся на 
больших исторических линиях, каковые линии включают сре-
ди прочего также провалы и разломы. При этом данное сооб-
щество остается исторически связным, на каждом новом исто-
рическом этапе воспроизводящим и запускающим одни и те 
же смыслообразующие и  культурообразующие механизмы, 
что позволяет говорить об общности литературных формации 
и  процесса русско-израильской литературы. Тем самым мы 
возвращаемся к  тому, с  чего начали: особенность русско-из-
раильских текстов поддерживается особенностью русско-из-
раильского сообщества и  его процесса, и  наоборот. Такое 
положение дел позволяет сделать вывод о  «нормальности» 
русско-израильской литературы и, как следствие, «нормаль-
ности» ее филологического, методологического распознава-
ния и различения в рамках некой последовательной научной 
программы. 

Итак, попробуем сформулировать теоретически валидное 
определение русско-израильской литературы в наиболее сжа-
том и емком виде. Русско-израильская литература есть плод 
творчества израильтян на русском языке, каковое творчество 



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 12 из 27

составляет новое диссипативное сообщество индивидуаль-
ных литературных текстов, авторов, институций и  прочих 
акторов и  процессов, реализующих эмерджентность нового, 
«русско-израильского» качества и объединенных структурой 
генеративной сцены миметической конкуренции русского 
и  израильского «двойников», где под двойниками подразу-
меваются любые знаки (образы, символы, топонимы и  т. п.), 
подверженные динамике различения/уподобления и взаимо-
замещения. Центральная роль «чудовищного двойника», с его 
динамикой замещения «израильского», связана с характером 
трансформации и встречи с «конкурентом» — встречи еврея 
со страной евреев. Этот уникальный характер почти нигде 
больше не наблюдается или, во всяком случае, не становится 
генеративным источником новой культурно-литературной 
формации, порождающей собственный новый литературный 
процесс с  собственными сообществами и  институциями. До-
бавим, что этот характер определяет, по какому принципу 
и в каких целях формируются различные конкурирующие суб-
сообщества внутри сообщества русско-израильской литера-
туры, а также почему они меняются и исчезают. 

2.

Появление русско-израильской литературы знаменуется 
не просто появлением новых тем, мотивов и  символов, а  оз-
начает переход на новый, более высокий уровень сложно-
сти. В этом суть происходящей трансформации, и в этом она 
схожа с  эмерджентными трансформациями в  живой приро-
де и  в  культуре вообще. И  поэтому теперь мы можем задать 
вопрос, как и  почему совершается этот переход, то есть как 
именно рождается и  протекает «эмердженция». Возникает 
и  другой вопрос: при помощи каких инструментов, какого 
метода следы этой трансформации могут быть обнаружены, 
каким «прибором» можно зафиксировать переход на новый 
уровень сложности, то есть эмерджентность? Для того чтобы 
ответить на эти вопросы, мы должны попытаться вникнуть 
в  суть происходящей трансформации, и  прежде всего, в  ее 
функцию. 

В терминах философских концепций Карла Поппера и его по-
следователей, можно предположить, что при помощи перехо-
да на новый уровень сложности эмерджентности или универ-
сальности литература пытается решить ряд специфических 



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 13 из 27

проблем, которые возникают в  жизни литературы и  автора, 
оказавшегося в другой стране, в частности, еврея репатриан-
та в Израиле. Другими словами, для того чтобы выжить, лите-
ратура развивает в себе новые — эмерджентные — качества. 
Попробуем взглянуть на эти процессы под углом сегодняшне-
го неодарвинизма (как он суммирован, например, у Дойча)14: 
литературные формы, которые представляют собой особого 
рода репликаторы, сходные с генами и мемами, эволюциони-
руют не для пользы группы или индивида, а ради собственно-
го выживания и распространения. Следовательно, прибавоч-
ная сложность не может быть сведена к биографическим или 
общественным факторам и  объяснена ими, а, напротив, эти 
последние обретают смысл в  литературной истории, будучи 
рассмотрены в свете новых форм сложности. Ключом к пони-
манию этих процессов стал бы такой метод, который позволил 
бы обнаруживать данные репликационные формы. А посколь-
ку они представляют собой, как не раз подчеркивалось, дис-
сипативные структуры, возникающие и исчезающе в хаотиче-
ских системах, то нам потребуется инструмент, позволяющий 
их выявлять и анализировать. 

Начнем с того, что мы уже знаем об этих формах: они пред-
ставляют собой репликаторы, организующиеся в  диссипа-
тивные структуры. Другими словами, они стремятся к  са-
мовоспроизведению и  распространению в  текстах и  других 
дискурсивных и  даже недискурсивных (например, невер-
бальных и институциональных) практиках, но, поскольку они 
вынуждены выживать в  хаотической среде, то они не могут 
«эволюционировать» беспрерывно и  последовательно, а  вы-
нуждены время от времени, в большой степени непредсказу-
емым образом (как непредсказуемы все хаотические системы) 
создавать неустойчивые и  переменчивые закономерности. 
Единственной их «телеологией» является диссипативная ре-
пликация. Эту мысль трудно принять, так как мы слишком при-
выкли к идентичностным (например, идеологическим или со-
циологическим) объяснительным теориям, но в  хаотических 
(а  возможно, и  в  любых других) системах они не работают. 
Итак, мы можем уже достаточно ясно сформулировать задачу: 
она будет состоять в создании метода для анализа русско-изра-
ильских диссипативных репликаторов. 

Но что собой представляет репликатор, когда речь идет 
о  трансформационной, диссипативной, хаотической лите-
ратурной системе? Наиболее напрашивающаяся аналогия 

14	 Д. Дойч, Начало бесконечности…, с. 72–74.



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 14 из 27

с  мемом недостаточно точна: мем содержит определенный 
объем знания в  виде системы знаков, содержание которой 
может быть выражено набором дискурсивных высказываний, 
и  он должен быть стабилен; наш репликатор должен содер-
жать также знание о самоорганизации из хаоса, увеличиваю-
щей сложность и  приводящей к  трансформации, к  созданию 
новых форм, и  он должен быть способен, при помощи этих 
дополнительных «инструкций» по выживанию в  хаосе, неста-
бильным образом воспроизводить по нарастающей все более 
сложные, такие же нестабильные формы поведения. Как мы 
знаем, русско-израильская литература характеризуется вза-
имными замещениями знаков из нескольких специфических 
рядов, прежде всего, израильского и русского. Наш искомый 
репликатор должен представлять собой своего рода набор 
правил, программу, алгоритм, нечто, похожее на ДНК, управ-
ляющую этой эмерджентной русско-израильской семиотиче-
ской динамикой. 

Но и это еще не всё. В отличие от обычного мема, русско-из-
раильский диссипативный эмерджентный репликатор должен 
также регулировать воспроизведение и усложнение социаль-
ного и  институционального поведения, культурных, практи-
ческих и недискурсивных формаций. Он не может быть также 
просто сочетанием некоторого количества мемов, поскольку, 
согласно законам эмерджентности, которые мы приняли за 
аксиому, сложное не выводится из простого. Отсюда следует, 
что он не может быть набором сюжетов, символов, метафор, 
мотивов, архетипов, хронотопов и т. п., но должен содержать 
знание о том, как всё это может быть преобразовано в состав 
русско-израильской литературной формации. Другими слова-
ми, искомый репликатор есть репликатор не какой-то опреде-
ленной формы, а  эмерджентности, приводящей к  возникно-
вению и распространению всех русско-израильских сложных 
формы  — русско-израильский диссипативный репликатор 
эмерджентности. 

Предположим, что именно этот репликатор является тем 
механизмом, который приводит к хорошо наблюдаемому вы-
теснению и замещению «израильского» в русско-израильском 
дискурсе, одному из центральных явлений, свидетельствую-
щих о  рождении нового уровня сложности и  универсально-
сти. В таком случае, из каких «деталей» должен состоять этот 
механизм? Одного фрейдистского замещения недостаточно 
для объяснения этого явления. Не помогает и  соединение 
фрейдизма с  семиотикой, как у Патриса Пави. Бартовский 



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 15 из 27

механизм мифотворчества путем стирания и  подмены одно-
го мифа другим также не объясняет увеличения сложности. 
Можно еще долго перечислять все нехаотические, несинер-
гитические модели трансформации, но результат будет тот же. 
Нам требуется иная научная парадигма. 

Для начала разложим этот процесс русско-израильской 
трансформации на составляющие ее фазы. Первой и  самой 
очевидной фазой будет собственно трансформация алии, ре-
патриации в  Израиль. Алия редко представлена в  собствен-
ном качестве и чаще заменяется иными, не бытовыми, а куль-
турными или психологическими процессами: борьба за выезд, 
трудности акклиматизации, метафоры разрыва с  родиной 
и картины, также часто метафорические, встречи с новой стра-
ной. Например, алия может выразиться в образах хирургиче-
ской операции, как у Дины Рубиной, или в еще более жутких 
образах концлагеря, как у Давида Цифриновича-Таксера. Итак, 
с одной стороны, всё поэтическое мышление основано на по-
добных заменах, но данная конкретная замена, точнее, замена 
данного момента, становится особенно распространенной. 
Мы можем указать на причину этого: новый образ позволяет 
одновременно удерживать и  соединять два состояния  — до 
и после, там и здесь, а именно эта функция должна быть задей-
ствована, если представления и воплощения требует именно 
трансформация, становление, сингулярность. Для этого образ 
должен работать как осциллятор или даже коллайдер, не по-
зволяющий освободиться ни от одной из возможностей исто-
рической реализации, а  напротив, сталкивающий их вновь 
и вновь, поддерживающий в подвешенном стабильном состо-
янии тот взрыв порождения нового культурного смысла, о ко-
тором писал Лотман в Культуре и взрыве. 

Возьмем теперь следующую фазу процесса трансформации: 
осознание новой реальности. До того, как будут запущены 
механизмы культурного реализма, позволяющие автору на-
конец погрузиться в  познание израильской реальности, дис-
курс обычно претерпевает замену данности тем или иным 
субститутом. Это может быть мгновенное чувство «как я здесь 
очутился?!», стабильное отчуждение или весьма распростра-
ненная мифология сошествия в ад, жизни после смерти, путе-
шествие «на тот свет» и т. п. Параллельно с этой заменой или 
сразу после нее наступает критическая фаза встречи с  «чу-
довищным двойником», то есть с  евреем-израильтянином. 
Здесь также происходит взрыв возможностей и  появление 
разных исторических альтернатив, которые могут привести 



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 16 из 27

к  отождествлению с  двойником, разотождествлению с  ним, 
уничтожению или замене его другим двойником или, чаще 
всего, множеством двойников, разбросанных по временным 
пластам и странам. 

Этот механизм приводит обычно к  следующей фазе транс-
формации  — к  наложению друг на друга образов, разведен-
ных и столкнутых в коллайдере первой фазы. Так появляются 
сложные образы песка-воды, Иерусалима-Ленинграда, как, 
например, у Дениса Соболева. Авторы, сумевшие «перера-
сти» комплекс чудовищного двойника, часто попадают в фазу 
культурного эпистемологического реализма и  погружаются 
в  толщу израильской и  еврейской культуры, и  замены у них 
становятся более сложными, как, например, замена Иерусали-
ма интернетным И/е_рус.олимом у Елизаветы Михайличенко 
и  Юрия Несиса или литературным псевдо-апокрифом у Не-
кода Зингера. Еще более сложные системы замен могут быть 
обнаружены в авангардистской и экспериментальной поэзии. 

Итак, трансформация во всех ее фазах может быть представ-
лена в виде следующего скрипта. (1) Выделение (сингуляция) 
заменяемого события, его «синкопирование», удаление из 
временнОго настоящего, из непосредственного проживания 
и представления. (2) В образовавшейся пустоте возникает сво-
его рода осциллятор или коллайдер, удерживающий, условно 
говоря, все значимые состояния, не исключенные синкопи-
рованием, в каковом коллайдере только и может возникнуть 
хаос многочисленных нелинейных и непредсказуемых состо-
яний. (3) В  этом «коллайдере» происходит взрывное образо-
вание множественных возможностей, их столкновение и  ис-
пытание. Детерминистический хаос, который здесь возникает, 
порождает всё многообразие возможностей развития жира-
ровского кризиса неразличимости и сцены знакопорождения. 
(4) То, что рождается в  этом хаосе представляет собой куль-
турно-познавательную диссипативную структуру, некое но-
вое знание, воплощенное в новой форме поведения, несводи-
мой к тем, что предшествовали акту сингуляции, построению 
коллайдера и  экспериментирования с  ним. (Например, идея 
И/е_рус.олима несводима к  российскому прошлому героев 
или к  их иерусалимским историческим фантазиям («истори-
ческому экстриму»), но она придает им новый смысл.) Работа 
этой системы ограничена некоторыми условиями, поэтому 
хаос имеет всё же детерминистический, описуемый характер, 
но в  любой из фаз трансформации одновременно существу-
ет множество возможностей, и  даже выбор одной из них не 



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 17 из 27

отменяет другие, не останавливает хаотическое бурление 
всех исторических альтернатив, а  лишь на короткий момент 
времени, едва заслоняющий собой «синкопу» настоящего 
времени, создает диссипативную форму. Как ясно из ее назва-
ния, она тут же распадается, и этим всегда заканчивается лю-
бая из возможных трансформаций русско-израильского дис-
курса. Однако возникшее новое знание — знание не о форме, 
всегда временной и во многом случайной, а знание о том, как 
она была создана — это эмерджентное (и генеративно-антро-
пологическое) знание, коль скоро оно остается, «выживает» 
после эксперимента с хаосом, запоминается, берется на воо-
ружение, становится частью габитуса. Оно содержит инфор-
мацию о наиболее успешных способах литературной работы 
с репатриантской трансформацией, то есть становится репли-
катором русско-израильской литературной формации. 

Теперь мы можем представить описанный выше скрипт рус-
ско-израильского эмерджентного диссипативного репликато-
ра в сжатом виде: осознание настоящего времени заменяется 
детерминистическим хаосом взорвавшихся возможностей, 
в  котором ненадолго возникает и  тут же исчезает дисси-
пативная структура знаков отождествления-и-разотож-
дествления с  русскими, израильскими, еврейскими и  прочими 
чудовищными двойниками репатрианта, каковая структура 
воплощает новое знание о настоящем (далее этот цикл может 
повторяться). 

В эту формулировку не входит понятие реальности, однако 
нетрудно заметить, что такие понятия, как осознание настоя-
щего или знание о нем сигнализируют о том, что репликатор 
служит созданию, усложнению и расширению знания о реаль-
ности. Тем самым также предполагается не только реалисти-
ческая, но и рациональная природа репликатора, независимо 
от мировоззрения автора или его намерений. Если сформули-
ровать культурную и, возможно, психологическую функцию 
репликатора в  наиболее простой форме, то можно сказать, 
что она состоит в  (направленной на познание реальности) 
рационализации репатриантского хаоса неразличимости. 
Этот репликатор распространяется по текстам русско-изра-
ильской литературы, производя сюжеты, метафоры, образы, 
мифы и т. д. В ходе этого процесса он и сам вступает в конку-
ренцию с другими сходными репликаторами. Поэтому нужно 
добавить очень важное положение: данный вид репликатора 
представляется сегодня, когда мы оглядываем прошедшие сто 
лет русско-израильской литературы, весьма невариабельным, 



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 18 из 27

жестким, то есть отвечающим требованию хорошей описа-
тельной теории, предложенному Дэвидом Дойчем. Однако 
это не значит, что результаты его работы, то есть вышеупомя-
нутые сюжеты, метафоры и т. д., детерминированы чем-либо 
еще, кроме механизма их порождения. Напротив, они откры-
ты бесчисленным творческим возможностям, что следует хотя 
бы уже из хаотической природы самого репликатора. Из этого 
также следует, что «качество» этих результатов вовсе не гаран-
тировано репликатором, но лишь предполагается как цель: 
репликатор распространяется и выживает и в плохой литера-
туре, но хорошая, более эстетически значимая, плодотворная 
и читаемая литература больше способствует этому. 

Так мы подходим к следующему вопросу. Цель эстетики, то 
есть искусства и красоты, согласно Дойчу, состоит в «переда-
че сигналов через пропасть между двумя людьми […] с помо-
щью трудно подделываемых механизмов, рассчитанных на то, 
что их будут распознавать сложно имитируемыми алгорит-
мами сопоставления образов»; конечная же цель  — «поиск 
универсальной объективной истины»15. Исследуемый нами 
русско-израильский репликатор, несомненно, призван слу-
жить той же цели. Теперь мы можем сформулировать вопрос 
о  художественной ценности в  более точных терминах: если 
исключить из рассмотрения все прочие факторы, определяю-
щие эстетическую значимость русско-израильского текста, то 
в какой степени и в каком смысле она будет связана с эффек-
тивностью работы репликатора? Поскольку репликатор как 
раз и  является таким «трудно подделываемым механизмом, 
рассчитанным на то, что [его] будут распознавать сложно ими-
тируемыми алгоритмами сопоставления образов», то в какой 
мере удается ему пробить путь к  «универсальной объектив-
ной истине», которая в  искусстве принимает вид «объектив-
ной красоты»?16 Возможно, будучи поставлены в такой форме, 
эти вопросы позволят нам прикоснуться к проблеме воспри-
ятия или невосприятия, важности или невидимости, читаемо-
сти или некоммуникабельности русско-израильской литера-
туры — проблеме, волнующей ее авторов и критиков с самого 
ее основания в 1920-х годах. 

Теория репликатора, вкупе с сопровождающей ее эстетиче-
ской теорией, дает на этот вопрос простой и ясный ответ: цен-
ность и успешность русско-израильской литературы зависит 
от того, распознается ли читателем ее репликатор, удается ли 

15	 Д. Дойч, Начало бесконечности…, с. 275–277.
16	 Там же.



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 19 из 27

последнему выжить и воспроизвестись в его сознании, то есть 
удается ли ей передать такой трудно подделываемый сигнал, 
который воспринимался бы читателем как объективная кра-
сота и, следовательно, приращение знания объективной исти-
ны, нового знания о заново открываемой реальности. Пробле-
ма невидимости или неузнаваемости, невостребованности 
или непонятости русско-израильской литературы возникает 
тогда, когда сигнал не проходит, репликатор не срабатыва-
ет, неподдельность и  сложность механизма его порождения 
не обнаруживаются. В  этом случае она воспринимается как 
вторичная, провинциальная, маргинальная или просто худо-
жественно ничтожная. Срыв работы репликатора приводит 
к потере ею как культурно-эпистемологической, так и эстети-
ческой привлекательности. Срыв этот, в свою очередь, может 
произойти по двум основным причинам: читатель не обладает 
механизмом воспроизведения русско-израильского реплика-
тора, либо текст, в отношении производящего его репликато-
ра, не обладает тем качеством, которое хорошо известно по 
формуле, которую упоминает также Дойч: «не убавить, не при-
бавить», что параллельно качеству низкой вариабельности 
в научных теориях. 

Первый случай проще: отсутствие взаимопонимания между 
евреями и неевреями, израильтянами и иностранцами служит 
легко объяснимой причиной межкультурной некомпетентно-
сти, приводящей к срыву адекватного восприятия литературы 
даже опытными и тонкими критиками. От непонимания Миха-
илом Осоргиным романов Авраама Высоцкого и до непонима-
ния Данилой Давыдовым стихов Анны Горенко продолжается 
история этого эпического провала русистики. Решение этой 
проблемы настолько же простое, насколько и  трудно осуще-
ствимое. Дэвид Дойч называет его «просвещением». Только 
лишь знание русско-израильской литературы, ее истории 
и  теории способно в  корне изменить восприятие большей 
части составляющих ее текстов. Однако преодолевать барьер 
незнания и  нежелания открывать сознание динамическим 
критическим процессам, менять привычки и развеивать пре-
дубеждения — это задача необычайно трудная для любого ин-
дивидуума и  тем более для профессионального сообщества. 
В  свое время, например, Леонид Кацис потратил десятиле-
тия работы на преодоление нееврейского подхода к  еврей-
ским писателям, но сегодня трудно сказать, сумел ли он хоть 
немного изменить взгляды коллег-русистов. Я полагаю, что 
русско-украинская война, идущая с  2014 года и  перешедшая 



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 20 из 27

в  тотальную фазу в  2022, еще более усилила закрытость, ста-
тичность и некритичность интеллектуальных сообществ, при-
чем не только в России. Война, начавшаяся арабской резней 7 
октября 2023 года привела не к повышению сочувствия к Из-
раилю и интереса к израильской культуре, а, напротив, к но-
вой, невиданной с 1930-х годов волне антисемитизма в мире. 
Трудно ожидать существенных сдвигов в плане просвещения 
в ближайшее время.

Вторая  — эстетическая  — проблема, препятствующая рас-
познаванию, восприятию и  оценке русско-израильской лите-
ратуры, по сути своей более сложна, однако, как ни странно, 
работа над ее решением более осуществима, и  ожидание 
успеха в этой работе более реалистично, чем в предыдущем 
случае, поскольку успех этот зависит от творческих усилий 
самих авторов. Суть данной проблемы можно выразить сле-
дующим образом: утрата русско-израильским репликатором 
его невариабильности приводит к  провалу передачи и  вос-
приятия трудно подделываемого уникального «сигнала» 
русско-израильского текста, каковой сигнал только и  может 
приблизить читателя к  познанию объективной красоты, ана-
логичной объективной истине. Провал «сигнала» делает текст 
трудно распознаваемым, снижает его значимость и  выделен-
ность в  бурных потоках перегруженных событиями литера-
турных процессов. Другими словами, причиной эстетической 
неудачи, приводящей к  «невидимости» русско-израильской 
литературы (если отбросить другие факторы, не относящиеся 
к  теории репликатора), является дезинтеграция русско-изра-
ильского репликатора, смешение его с  другими, часто мно-
гочисленными репликаторами, которые либо подавляют его 
своей мощью, не позволяя укрепиться и  транспонироваться 
в сознание читателя или в другие тексты (то, что называется 
влиянием), либо настолько рассеивают внимание читателя, 
что ни один репликатор не в силах развить достаточной силы, 
чтобы передаться читателю и закрепиться в его сознании в ка-
честве культурно-познавательной репрезентации объектив-
ной реальности. 

И  в  самом деле, русско-израильским писателям, особенно 
прозаикам, редко удается создать текст, в  котором каждая 
фраза была бы полностью закономерна, точна и гармонично 
соединена как со всеми другими фразами, так и  с  целым, то 
есть с единым, неповторимым, неподражаемым художествен-
ным замыслом, запрограммированным в  русско-израиль-
ском репликаторе. «Генотип», заложенный в этот репликатор, 



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 21 из 27

не приводит к  появлению совершенного «организма», из-за 
того, что подвергается по дороге слишком многочисленным 
мутациям и  слишком вольной «генной инженерии». Надо по-
лагать, что таким образом, подвергая русско-израильский 
репликатор вариабельным, то есть необязательным с его точ-
ки зрения, преобразованиям, авторы ищут способа добиться 
большей универсальности, и это становится причиной, среди 
прочего, устранения и  замещения Израиля и  израильского 
как культурного знака. Однако в итоге это приводит к обрат-
ному эффекту  — к  утрате эмерджентной универсальности, 
поскольку, как мы показали выше, русско-израильская дисси-
пативная структура является более, а не менее эмерджентной 
по отношению к русскому, израильскому и т. д., то есть более 
универсальной. Это непонимание губительно для русско-из-
раильской литературы, для ее значимости и  «видимости» 
на всемирной литературной сцене, для ее художественной 
успешности. Для сравнения, пусть и  весьма условного, мож-
но сказать, что так же, как для всего мира «русская душа» во-
плотилась в произведениях Достоевского, Толстого и Чехова, 
«душа русско-израильского репатрианта» должна воплотить-
ся в произведениях русско-израильской литературы. Ключом 
к этому воплощению является исследуемый нами репликатор. 
Коль скоро развитие репликации всегда происходит в сторо-
ну увеличения ее точности17, то мы вправе ожидать, что и рус-
ско-израильская литературная репликация будет становиться 
всё более точной, а следовательно, более эстетически успеш-
ной. И наконец, коль скоро репликация является функцией не 
копирования поведения других людей, а творческого мышле-
ния18, то можно ожидать увеличения не только эстетической 
успешности и, как следствие, популярности русско-израиль-
ской литературы, но и ее новаторской активности, способно-
сти к  непредсказуемым открытиям, изобретениям и  смелым 
экспериментам.

Тем не менее, несмотря на упомянутые ожидания, мы не 
находим в  русско-израильской литературе линейного воз-
растания эффективности репликации. Напротив, динамика 
приближения и удаления от эстетически точного и успешного 
изображения «русско-израильской души» носит фрагментар-
ный, прерывистый характер, который и придает репликатору 
предикат диссипативности. Юлий Марголин не начинает с той 
точки, где остановился Авраам Высоцкий, Давид Маркиш не 

17	 Д. Дойч, Начало бесконечности…, с. 320.
18	 Там же, c. 318.



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 22 из 27

продолжает начатое Марголиным, Дина Рубина не воспри-
нимает наследие Маркиша, Денису Соболеву не нужен опыт 
Рубиной, а Евгению Никитину — опыт Соболева. Достижения 
работы репликатора почти не накапливаются в  памяти лите-
ратуры и критики, и каждое новое поколение вынуждено за-
ново его изобретать и  развивать едва ли не с  нуля. Почему? 
Нужно отбросить сразу тривиальные (или, в терминах Дойча, 
парохиальные) объяснения. Так, принадлежность к  разным 
волнам алии ничего не объясняет: как показывает история, 
эти волны находились в тесном контакте, и более того, в кон-
такт вступали часто люди, находящиеся по разные стороны 
государственных границ. Нельзя отнести это и  на счет огра-
ниченности горизонтов и  духовной лености: большинство 
русско-израильских писателей люди знающие, многие из них 
настоящие интеллектуалы, прозаики же, особенно романисты, 
обычно серьезно изучают исторические и культурные матери-
алы, необходимые им для написания романов. Иногда прихо-
дится слышать, что литература плоха, к тому же маргинальна, 
поэтому писатели не читают друг друга. Однако и это неверно, 
и самое яркое тому подтверждение — Александр Гольдштейн, 
посвятивший десятки своих эссе малоизвестным и  не очень 
интересным авторам, но так и не собравшийся написать о сво-
их собратьях-соотечественниках, многие из которых к тому же 
были его друзьями. Многие сетуют на отсутствие «литератур-
ного процесса», имея в виду обычно систематическую литера-
турную критику и организаторскую деятельность. Но литера-
турных журналов всегда было немало, и в большинстве из них 
публиковались рецензии и  критические, а  иногда и  литера-
туроведческие статьи. А для поддержания преемственности 
количество значения не имеет, и одна статья Майи Каганской, 
Нелли Гутиной или Дениса Соболева могла иметь решающее 
значение. Почему же этого не случилось?

Нетрудно заметить, что парохиальные объяснения (их спи-
сок можно продолжать еще долго) касаются внешних фак-
торов, и  все они оказываются несостоятельными. Разумное 
объяснение нужно искать не в  исторических, социальных 
или политических обстоятельствах. Проблема возникает 
из-за сбоя в  передаче определенного знания, каковой сбой 
в  свою очередь происходит в  силу некоторой особенности 
устройства русско-израильского репликатора. Можно пред-
положить, что эта особенность присуща ему имманентно, а не 
является дефектом или сбоем в его работе (тем более трудно 
считать ее сбоем, что она проявляется на протяжении всей 



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 23 из 27

столетней истории русско-израильской литературы, и  поэто-
му не может быть случайностью). Как следствие, репликатор 
воспроизводит и структуру порождения знания, и невозмож-
ность его стабильной передачи другим. В  этом заключается 
также сложность в восприятии русско-израильской литерату-
ры и  самого факта ее существования. Попробуем проверить 
это предположение. 

Мы обнаружили, что репликатор предписывает следую-
щий порядок событий: настоящее (время) замещается хаосом, 
хаос — диссипативной структурой (генеративной сцены и чу-
довищного двойника), структура — новым знанием (о реаль-
ности), знание — новым бытием в настоящем и т. д. по кругу. 
В  этой схеме есть только одна точка, в  которой происходит 
срыв передачи знания: это последняя стадия, когда новое 
знание о реальности заменяется самой реальностью, то есть 
проживанием настоящего времени (что вызвано тем, что из-
начально действие репликатора запускается тем, что насто-
ящее взрывается хаосом). Другими словами, возникновение 
знания обусловлено сдвоенным событием утраты-обретения 
настоящего. Вновь обретенное знание может быть передано 
другим, но передать настоящее невозможно  — это противо-
речие в терминах, поскольку предполагает временнУю протя-
женность; можно передать знание о взрыве, но не сам взрыв; 
знание о возникающей в хаосе структуре — но не саму дисси-
пативную структуру, коль скоро она непредсказуема. То есть 
поскольку передача, трансляция неизбежно требует времени, 
то настоящее, производящее знание, исчезает, оставляя после 
себя в  лучшем случае только репликатор, и  другой человек 
вынужден действовать в ином, своем собственном настоящем, 
запуская работу репликатора сначала. 

Эта ситуация немного напоминает принцип неопределен-
ности Гейзенберга в квантовой механике: невозможно в одно 
и то же время обладать настоящим временем и знанием о нем. 
Возникшее в одном событии или тексте «русско-израильское 
знание» исчезает по мере того, как оно передается другим. 
Тем самым реализуется самая суть диссипативной структуры: 
она исчезает, как только пытаются ее измерить, зарегистриро-
вать, перевести и  передать знание о  ней. Поэтому в  каждый 
конкретный момент времени приходится ожидать ее появ-
ления из хаоса, с тем чтобы можно было воспроизвести или, 
точнее, открыть знание заново. Я полагаю, можно считать, что 
мы объяснили, почему в  саму структуру русско-израильско-
го диссипативного репликатора заложена непередаваемость 



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 24 из 27

производимого им нового знания, вследствие чего передача 
репликатора и даже его активное распространение в некото-
рые периоды истории русско-израильской литературы тем 
не менее не приводят к закреплению и передаче откровений 
о «русско-израильской душе». 

Если дела в самом деле обстоят так, то можем ли мы ожидать, 
как было сказано выше, что работа репликатора со временем 
будет становиться более точной и эффективной, приводя тем 
самым к увеличению художественной значимости и успешно-
сти русско-израильской литературы? С неодарвинистской точ-
ки зрения, предложенной Дойчем, репликатор вовсе не забо-
тится об индивидуумах или о целых сообществах, ему нет дела 
до успешности литературных публикаций или издательских 
проектов. В  лучшем случае его распространение приведет 
к  таким его мутациям, которые окажутся более эффективны-
ми, чем его предыдущая версия, и они-то и продолжат его эво-
люцию. Открываемое в  результате его работы знание может 
и не быть приспособленным для передачи во времени; его это 
не касается. Тем не менее, передача, сохранение и накопление 
этого знания могли бы быть для него полезными, как бывают 
полезны накапливающиеся изменения в генах для увеличения 
приспособляемости организма. Эта польза проявляется не 
в непосредственном влиянии на репликатор, а в создании бо-
лее благоприятных внешних условий, среды для репликации. 
Другими словами, накопление русско-израильского «литера-
турного знания» так меняет сознание людей и  состоящее из 
них сообщество, что репликация, включая и передачу репли-
катора другим людям, и работа самого репликатора, становит-
ся более точной и, следовательно, более успешной. Таким об-
разом, хотя мы не можем ни изменить структуру репликатора, 
ни заставить его передавать и  сохранять знание, мы можем 
повлиять на сохранение, передачу и накопление знания в сре-
де. В  сущности, это то, чем занимаются журналы и  издатели, 
критики и ученые. Теперь же мы можем лучше понять, почему 
так слаба обратная связь между этими последними, с  одной 
стороны, и творческим процессом, с другой: объем знания, за-
регистрированного критиками и сохраненного в журнальных 
статьях, не коррелирует с  точностью, то есть успешностью 
работы репликатора. Как же в таком случае структура знания 
всё же может повлиять на улучшение работы репликатора? По 
всей видимости, только одним способом, а  именно, способ-
ствуя его «мутациям» и  приводя к  повышению конкуренции 
между его различными версиями. Как же может знание влиять 



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 25 из 27

на репликатор и  даже вызывать его мутацию, если между 
ними нет корреляции? По-видимому, одним только способом, 
следующим из самого устройства репликатора, точнее из той 
точки, в  которой он соприкасается с  тем, что вне его: путем 
изменения структуры «настоящего» или — его же на выходе — 
«реального». 

Момент настоящего является для детерминистического хао-
са, который его замещает, тем, что можно назвать начальными 
условиями. И, как всегда в хаотических системах, влияние на-
чальных условий нелинейно и непредсказуемо. То есть, коль 
скоро мы имеем дело со сложной эмерджентной системой, от-
сутствие видимой механической корреляции между знанием 
и репликатором еще не значит, что между ними нет связи. Про-
сто эта связь не дана заранее, а является проблемой, решению 
которой может быть посвящена творческая и исследователь-
ская работа. Эта работа может привести к возникновению но-
вых эмерджентных переходов через хаос и новых флуктуаций 
в возникающей при этом диссипативной структуре, что в ито-
ге может привести к незначительным изменениям в структуре 
репликатора. Тем не менее, при всей своей незначительности, 
эти изменения могут закрепиться, если они увеличивают точ-
ность репликации (то есть усиливают приближение к тому, что 
мы условно назвали «русско-израильской душой»). И  тогда 
видоизмененный, мутировавший репликатор вступит в  кон-
куренцию с предыдущей версией. Эти изменения происходят 
очень медленно, поэтому они не влияют на основополагаю-
щую, в  терминах Дойча, «невариабильность» репликатора. 
Они не заметны для непосредственных участников процесса, 
как незаметна (или непредсказуема) и  связь между знанием 
(начальными условиями) и репликацией (хаосом). 

Вот простой пример. Израильские тексты Эфраима Севелы 
от халуцианских текстов Марка Эгарта отделяет около сорока 
лет. Для обоих авторов встреча с Землей Израиля закончилась 
расставанием с  нею. Однако если у Эгарта причина этого со-
стоит в едва ли не мифологическом пожирании землей трудя-
щихся на ней ее детей и, как следствие, в провале попытки сы-
новнего воссоединения с матерью, у Севелы она состоит уже 
во вполне оформившемся конфликте с  чудовищным двойни-
ком. В обоих случаях мы имеем дело с одним и тем же репли-
катором. Но смена начальных условий, а именно существенно 
более реалистическое (пусть и  неверное) знание Севелы об 
Израиле, приводит к  модификации репликатора в  сторону 
большей точности в представлении того конфликта, который 



ROMAN KATSMAN IR.2025.14.01 c. 26 из 27

открывает двери хаоса, вытесняющего в  сознании писателя 
настоящее. Как ни странно, реалистический роман Эгарта вос-
производит мифологическую структуру срыва усилия труда, 
а  идеологические фантазии Севелы  — реалистическую дис-
сипативную структуру хаоса, заполняющего опустошенную 
душу писателя. В итоге модификация репликатора Эгарта про-
игрывает в конкуренции модификации Севелы, и в 70-е годы 
именно последняя получает наибольшее распространение. 

Если наша гипотеза о  русско-израильском репликаторе 
обладает объяснительной силой, то она должна послужить 
основанием для методологии, позволяющей изучение рус-
ско-израильской литературы во всей ее эмерджентной уни-
версальности, с  одной стороны, и  с  точки зрения ее художе-
ственной успешности, с другой. Другими словами, мы вправе 
надеяться получить ключ к  научному и  критическому ее ос-
мыслению, причем именно в ее уникальном качестве, а не как 
частного случая русской или израильской литературы. Быть 
может, тем самым осуществится наконец старинная мечта 
«автономистов» от русско-израильской литературы, только 
без ничем не оправданной претензии на автономию. Речь 
идет, скорее, о  понимании русско-израильского сообщества 
как автопоэтической системы, в терминах Умберто Матураны 
и Франсиско Варелы — закрытой, но состоящей в синергети-
ческих отношениях с  окружающим миром, самовоспроизво-
дящейся, но нуждающейся для этого в  инородных ресурсах. 
В дальнейших исследованиях мы займемся разработкой мето-
да для такого осмысления уникальности русско-израильской 
литературы.

Библиография

Бенуа Ж., Никакого предела. О том, что мысль действительно может де-
лать, ч. I., пер. с англ. И. Прись, «Вопросы философии» 2023, № 7, с. 82–92.

Габриэль M., Власть искусства, пер. Д. Кралечкин, Издательство Института 
Гайдара, Москва 2023.

Дойч Д., Начало бесконечности. Объяснения, которые меняют мир, «Альпина 
Диджитал», Москва 2011.

Жирар P., Насилие и священное, пер. с французского Г. Дашевский, Новое ли-
тературное обозрение, Москва 2000.

Зингер Г.-Д., Земля Земля, Двоеточие, Иерусалим 2024.
Кацман P., Проза алии 1990–2000-х годов // Очерки по истории русско-изра-

ильской литературы, ред. Р.  Кацман, М.  Шраер, Academic Studies Press, 
Boston 2023, с. 227–302.

Кацман P., Русско-израильская литература и  чудовищный двойник, «Iudaica 
Russica» 2023, № 2 (11), с. 1–24.



К разговору о теории русско-израильской... IR.2025.14.01 c. 27 из 27

Прись И., Контекстуальный реализм. Интервью с  Жосленом Бенуа, «Сибир-
ский философский журнал» 2021, т. 19, № 1, с. 63–117.

Прись И., Трансцендентализм и контекстуальный реализм (КР) // Интеллек-
туальная культура Беларуси: от Просвещения к  современности. Мате-
риалы Восьмой международной научной конференции (21–22 ноября 2024 
года, г. Минск), в двух томах, т. 1, Четыре четверти, Минск 2024.

Прись И., Элементы контекстуального реализма, Lambert, London 2018.


	ROMAN KATSMAN 
	К разговору о теории русско-израильской литературы. Начало.
	В преддверии выхода новой книги автора 
История русско-израильской литературы
(Academic Studies Press, Boston)

