
ISSN 2353-9844

POSTSCRIPTUM POLONISTYCZNE, 2025 • 1 (35)

doi: 10.31261/PS_P.2025.35.14

Emi l iano R anocchi
https://orcid.org/0000-0002-4483-4504

Uniwersytet  w Udine
Udine,  Włochy

Tradycja hermetyczna  
w Rękopisie znalezionym w Saragossie  
Jana Potockiego.  
Rekonesans problematyki
Hermetic Tradition in Jan Potocki’s The Manuscript Found  
in Saragossa. Reconnaissance of the Issues

Abstract: 	 Traces of the presence of the Hermetic tradition in Father Chairemon’s churching in the 1794 and 1804 versions of Jan 
Potocki’s The Manuscript Found in Saragossa were already noticed more than 100 years ago by Tadeusz Sinko. Sinko 
also noted that the quotations from Poimandres and from De Mysteriis Aegyptiorum are fairly faithful paraphrases 
not of the Greek originals, but of their Latin translation by Marsilio Ficino. However, no further conclusions have yet 
been drawn from this statement. At this stage of the research, the question of the extent to which the decision to cite 
Hermetic texts via the Italian Renaissance tradition was a conscious authorial act and should be interpreted as such 
must remain unanswered. The author situates the references to the Renaissance Hermetic tradition in the context of 
a general interpretation of the story of the Eternal Jew (present only in the 1794 and 1804 versions of the novel), to 
which he has devoted a separate study, and posits that it is precisely around the speeches of Father Chairemon that 
it accrues. They form the real nucleus and give meaning to the narrative. He also makes conjectures about its implicit 
links with the thinking of progressive freemasonry on religio duplex. Under this term was the conviction, most clearly 
expressed by Carl Leonhard Reinhold in his text The Hebrew Mysteries, that the ancient Egyptians concealed under 
the guise of polytheism a philosophy of nature heralding modern Spinozism. The reference to renaissance Hermetic 
thought, and thus to the idea, popular at the turn of the 17th and 18th century, that the religion of ancient Egypt was 
the repository of all later cults, can therefore be interpreted as a creative attempt to confront and update the idea of the 
perennial philosophy in a spirit of tolerance and enlightened deism. The Manuscript Found in Saragossa would thus be 
placed in a row with works such as Gotthold Ephraim Lessing’s Natan the Wise or Johann Wolfgang Goethe’s Wilhelm 
Meister’s Journeyman Years.

Keywords: 	 Jan Potocki, hermeticism, freemasonry, The Eternal Jew

Abstrakt: 	 Ślady obecności tradycji hermetycznej w  wywodzie księdza Chairemona w  wersjach z  1794 i  1804 roku Rękopisu 
znalezionego w Saragossie Jana Potockiego zostały dostrzeżone już ponad 100 lat temu przez Tadeusza Sinkę. Sinko 
zauważył również, że cytaty z Poimandresa i z De mysteriis Aegyptiorum są dość wierną parafrazą nie tyle oryginałów 



PS_P.2025.35.14 s. 2 z 10	 Postscriptum Polonistyczne, 2025 • 1 (35)

greckich, ile ich łacińskiego przekładu pióra Marsilia Ficina. Z tej konstatacji nie wyciągnięto jednak dotąd dalszych 
wniosków. Na obecnym etapie badań pytanie o to, na ile decyzja o przytoczeniu tekstów hermetycznych za pośred-
nictwem włoskiej tradycji renesansowej była świadomym zabiegiem autorskim i jako taki powinna podlegać interpre-
tacji, musi pozostać bez odpowiedzi. Autor sytuuje odwołania do renesansowej tradycji hermetycznej w kontekście 
ogólnej interpretacji opowieści o Żydzie Wiecznym Tułaczu (obecnej wyłącznie w wersjach powieści z 1794 i 1804 
roku), której poświęcił osobne studium, i stawia tezę, że narosła ona właśnie wokół przemówień księdza Chairemona. 
To one tworzą prawdziwe jądro i  nadają sens tej narracji. Wysuwa również przypuszczenia co do nieoczywistych 
jej związków z myśleniem postępowego wolnomularstwa o duplex religio. Pod tym pojęciem kryło się przekonanie, 
najdobitniej wyrażone przez Carla Leonharda Reinholda w tekście pt. Die hebräischen Mysterien, jakoby dawni Egipcja-
nie pod pozorem politeizmu zasłaniali filozofię przyrody zapowiadającą nowożytny spinozizm. Nawiązanie zatem do 
renesansowej myśli hermetycznej, a co za tym idzie – do popularnej na przełomie XVII i XVIII wieku idei, jakoby religia 
starożytnego Egiptu stanowiła skarbnicę wszystkich późniejszych kultów, może zostać zinterpretowane jako twórcza 
próba konfrontacji i aktualizacji idei philosophia perennis w duchu tolerancji i oświeconego deizmu. Rękopis znaleziony 
w Saragossie znalazłby się zatem w jednym rzędzie z takimi dziełami jak Natan mędrzec Gottholda Ephraima Lessinga 
czy też Lata nauki Wilhelma Meistra Johanna Wolfganga Goethego.

Słowa kluczowe: 	 Jan Potocki, hermetyzm, wolnomularstwo, Żyd Wieczny Tułacz

Pytanie o  rolę, jaką w  Rękopisie znalezionym w  Saragossie odgrywa 
tradycja hermetyczna, nie może być rozpatrywane bez uwzględnie-
nia złożonej historii powstawania dzieła. Wieloletnie badania prowa-
dzone przez wydawców Jana Potockiego  – François Rosseta i  Domi-
nique’a  Triaire’a  – umożliwiły wyodrębnienie trzech różnych etapów 
kształtowania się powieści czy też jej wersji: kolejno z 1794 (zachowanej 
jedynie we fragmencie), 1804 (niedokończonej) i z 1810 roku. Odwoła-
nia do tzw. Corpus Hermeticum, a dokładniej do § 31 Pimandra (lub 
też Poimandresa), oraz do dzieła syryjskiego neoplatonika Jamblicha 
De Mysteriis Aegyptiorum, niewchodzącego wprawdzie bezpośrednio 
w skład Corpus Hermeticum, ale od wieków z nim łączonego (również 
często wydawniczo), znajdują się w opowieści Żyda Wiecznego Tułacza1, 
która – jak udowodniło wydanie krytyczne Rosseta i Triaire’a (Potocki, 
2006) – zniknęła niemal bez śladu z ostatniej zachowanej wersji powie-
ści (1810).

Odniesienia do tekstów z  kręgu Corpus Hermeticum w  narracyjnej 
fikcji padają z ust Chairemona, egipskiego kapłana bogini Izydy, pod-
czas jego nocnych wykładów, na które Ahaswer, późniejszy Żyd Wieczny 

1  Kolejno w dniach 28.–30. wersji z 1794 roku (Potocki, 2010: 394–405) i 33.–35. wer-
sji z 1804 roku (Potocki, 2006: 333–371).



Emiliano Ranocchi • Tradycja hermetyczna…	 PS_P.2025.35.14 s. 3 z 10

Tułacz, uczęszcza za namową swojego przyjaciela, Rzymianina Germa-
nusa. Nie ulega wątpliwości, że to dla tych wykładów Potocki zbudował 
całą obszerną historię Żyda Wiecznego Tułacza, swobodnie nawiązując 
do motywów pochodzenia ludowego, jednak przewrotnie przepracowu-
jąc je w duchu wręcz przeciwnym do przesłania ludowej legendy, gdyż 
postać Jezusa w  narracji Potockiego została całkowicie zmarginalizo-
wana (do spotkania z Nim dochodzi wyłącznie w wersji z 1794 roku, 
w  wersji z  1804 roku narracja urywa się w  pół zdania, zanim jeszcze 
Ahaswer spotka Jezusa). Wykłady Chairemona stanowią zatem właści-
we jądro historii Żyda Wiecznego Tułacza, odsłaniając zarazem całą jej 
pretekstowość i służebność wobec tych pierwszych. Niewątpliwie nar-
racyjna słabość postaci Żyda Wiecznego Tułacza była jedną z przyczyn, 
które skłoniły Potockiego do zrezygnowania z niej w ostatniej wersji po-
wieści (Jacob, 2010; Frischknecht, 2018: 270).

W interpretacji legendy u Potockiego wszystko jest znaczące: przenie-
sienie Ahaswera do Egiptu (motyw obcy ludowym przekazom) i miej-
sce, w którym odbywa się nocna inicjacja w misteria Izydy – ogród przy 
jej świątyni. Chairemon nie porusza motywu tzw. inskrypcji w Sais – 
napisu, który miał widnieć na nadprożu świątyni Izydy w Sais. Napis 
ten, zachowany w dwóch subtelnie różniących się przekazach u Plutar-
cha i  Proklosa, w  drugiej połowie XVIII wieku był często przytacza-
ny na poparcie tezy o tożsamości bóstwa przemawiającego w pierwszej 
osobie w tej inskrypcji z hebrajskim Bogiem Starego Testamentu, rów-
nież wypowiadającym się w pierwszej osobie (obaj mieli być uosobie-
niem Natury) (Harrauer, 1994–1995).

W trakcie lektury trudno jednak oprzeć się wrażeniu, iż topografia 
tego kluczowego epizodu w historii Żyda Wiecznego Tułacza mówi coś 
więcej o samej treści owych wykładów. Geograficzne okolice świątyni 
Izydy, gdzie mają miejsce wykłady Chairemona, uzmysławiają figu-
ralnie sąsiedztwo treści owych wykładów z  religią naturalną (symbo-
lizowaną przez Izydę). Utożsamienie egipskiej Izydy (jako symbolu 
przyrody, natura naturans) z  hebrajskim Elohimem  – którą to kwe-
stię podejmował Carl Leonhard Reinhold (1788), a za nim Friedrich 
Schiller (1790) oraz Immanuel Kant (1998: 417), a  wreszcie Novalis 



PS_P.2025.35.14 s. 4 z 10	 Postscriptum Polonistyczne, 2025 • 1 (35)

(1999: 199–236) – było bowiem związane z tzw. Pantheismusstreit z lat 
80. XVIII wieku. Kontrowersję tę wywołała publikacja korespondencji 
między Friedrichem Heinrichem Jacobim a Mosesem Mendelssohnem, 
w której omawiany był domniemany spinozyzm nieżyjącego już Gotthol-
da Ephraima Lessinga (Piórczyński, 2016). Spór zainteresował następnie 
również Johanna Wolfganga Goethego, Johanna Gottfrieda Herdera, Im-
manuela Kanta i innych, a z czasem miał głęboko wpływać także na filo-
zofię niemieckiego idealizmu. Z jednej strony praca Reinholda podsuwała 
interpretację istoty religii starożytnego Egiptu i Izraela w kluczu deizmu, 
z drugiej głosiła potrzebę aktualizacji owych dawnych treści w zamknię-
tych kręgach oświeconej masonerii w  duchu duplex religio (Assmann, 
2017), co oznaczało zewnętrzne zachowanie historycznych obrzędów 
religijnych, za którym kryło się hołdowanie religii naturalnej. Nie wie-
my, co z  tej zawziętej debaty toczącej się w krajach niemieckich w  la-
tach 80. XVIII wieku (oraz w liberalnych lożach niemieckiej i austriackiej 
masonerii) dotarło do Potockiego, ale pamiętajmy, że to właśnie na 1785 
rok datuje się jego spotkanie w Karlsbadzie z Herderem i Goethem, pod-
czas którego – jak dowiadujemy się z listu samego Herdera do Johanna 
Gottfrieda Eichhorna – Potocki i Herder rozmawiali o Biblii i o Egipcie 
(Potocki niedawno wrócił ze swej podróży do ziemi faraonów; Ranocchi, 
2007). W tym kontekście zagadnienie pokrewieństwa egipskiego kosmo-
teizmu i hebrajskiego monoteizmu oraz ogólnej względności i historycz-
ności wszystkich kultów – o tym bowiem mowa w wykładach Chairemo-
na – łączyło tezę o egipskim wychowaniu (jeśli nie wręcz pochodzeniu) 
Mojżesza, a zatem o przejęciu przez Mojżesza (i przez Żydów) obrzędów 
i prawd religii od Egipcjan2, z tematyką religii przyrody, na którą zdaje się 
wskazywać lokalizacja nocnej inicjacji w misteria Izydy.

To na tym tle należy rozpatrywać sięgnięcie Potockiego po Corpus 
Hermeticum. Już ponad 100 lat temu Tadeusz Sinko, bazując wyłącznie 
na polskim przekładzie Rękopisu… autorstwa Edmunda Chojeckiego 
(do tekstu francuskiego mało kto miał wówczas dostęp), dzięki swej 

2  Teza ta, w dużym skrócie, broniona była przez Ralpha Cudwortha i Williama War-
burtona.



Emiliano Ranocchi • Tradycja hermetyczna…	 PS_P.2025.35.14 s. 5 z 10

niezawodnej intuicji wyczuł, że niemal dosłowne odniesienia do Pi-
mandra i do De Mysteriis Aegyptiorum3 nie były bezpośrednim tłuma-
czeniem oryginału greckiego, tylko echem łacińskiego przekładu tek-
stów hermetycznych pióra Marsilia Ficina (Sinko, 1920). Przekład ten, 
dokonany na początku lat 60. XV wieku z polecenia Kosmy Medyceusza 
Starszego, zapoczątkował w Europie okres dużego zainteresowania pi-
smami hermetycznymi.

Nie wiemy, dlaczego Potocki sięgnął po wersję łacińską zamiast po 
oryginał grecki4 lub którykolwiek przekład na dowolny znany mu język 
nowożytny (włoski czy francuski). Czy to dlatego, że nie miał pod ręką 
innej edycji tych dzieł (ale przeniesienie tekstu bez zasadniczych zmian 
z wersji z 1794 do wersji z 1804 roku temu zaprzecza), czy też dlatego, że 
odwoływanie się do tradycji hermetycznej za pośrednictwem przekładu 
Ficina miało dla niego dodatkowe znaczenie? Do interpretacji gęstych 
wywodów Chairemona decyzja ta potencjalnie wprowadza bowiem 
szerszy kontekst  – renesansowy neoplatonizm i  koncepcję prisca the-
ologia, czyli zakładanej pierwotnej jedności wszystkich religii i kultów, 
kulminującej w chrześcijańskim Objawieniu, a głoszonej przez Ficina 
i Pica. Innymi słowy, nie jest wykluczone, że Potocki za pośrednictwem 
tekstów hermetycznych rozprawił się również z koncepcją filozoficzną, 
która powstała na skutek bezpośredniego oddziaływania odkrywanego 
na nowo Corpus Hermeticum. Jest to oczywiście wyłącznie hipoteza, ale 
są pewne ślady w tekście, które zdają się ją potwierdzać.

Przede wszystkim zauważmy rzecz na pierwszy rzut oka oczywistą: 
teksty hermetyczne, do których nawiązuje Chairemon w  swych prze-
mówieniach, należą do ścisłego kręgu hermetyzmu późnoantyczne-

3  Chodzi zasadniczo o dwa dłuższe cytaty: „modlitwę egipską”, wypowiadaną przez 
Chairemona w 28. (1794) / 33. dniu (1804), której pochodzenie z księgi Pimandra jest 
podawane przez samego kapłana, oraz dłuższy cytat z Jamblicha w 29. (1794) / 34. dniu 
(1804). Kryptocytatami z Jamblicha De Mysterii Aegyptiorum jest ponadto przeplatany 
również dalszy wywód Chairemona.

4  Pierwsza edycja: Adrien Turnebus (1554); druga: François Foix de Candalle (1574); 
trzecia: Francesco Patrizi (1591).



PS_P.2025.35.14 s. 6 z 10	 Postscriptum Polonistyczne, 2025 • 1 (35)

go, czyli do nurtu filozoficzno-religijnego pozostającego na przecięciu 
różnych obszarów wpływów: od rozlicznych odmian neoplatonizmu 
przez autentyczne pozostałości przeszłej religii starożytnego Egiptu 
po rozmaite wczesne odmiany chrześcijaństwa. To w  tym korpusie, 
według Ficina i Pica, miała się wyrazić starodawna mądrość egipska, 
współczesna Pięcioksięgowi. Nie ma natomiast tutaj drugiego nur-
tu hermetyzmu, tego ezoterycznego i  alchemicznego, którego główny 
tekst znalazł się w Tablicy szmaragdowej. Ponieważ kanon Corpus Her-
meticum powstał nie na skutek decyzji jakichkolwiek władz (jak to się 
działo w wypadku kanonu świętych ksiąg żydów i chrześcijan), tylko na 
mocy uzusu oraz w wyniku oddziaływania i prestiżu przekładu Ficina, 
trudno jest zarysować ostrą granicę pomiędzy hermetyzmem „filozo-
ficznym” a hermetyzmem „okultystyczno-alchemicznym”. Są badacze, 
którzy zdecydowanie odrzucają taki podział (Garin, 2016); są i  tacy, 
którzy go podtrzymują (Ebeling, 2018). Nie ulega jednak wątpliwości, 
że zagadnienie magii i astrologii jest podejmowane również w tekstach 
wchodzących w  skład Corpus Hermeticum lub pozostających z  nim 
w ścisłym związku (jak tzw. Asclepius); pytanie tylko, jaka to jest ma-
gia (pytanie wielkiego kalibru, które zaprzątało umysły Ficina i Pica już 
w XV wieku). Bez wchodzenia w debatę, która nie dotyczy bezpośrednio 
tematu niniejszego wywodu, wystarczy stwierdzić, że Potockiego nurt 
okultystyczno-alchemiczny nie interesuje – po pierwsze dlatego, że jest 
późniejszy w stosunku do tekstów wchodzących w zakres Corpus Her-
meticum, po drugie dlatego, że wykracza poza temat religii i wierzeń, 
stanowiący przedmiot wykładów Chairemona.

Równocześnie Potocki zdaje się – co zaskakujące – całkowicie ignoro-
wać fakt, że już w 1614 roku Isaac Casaubon podważył tradycyjną sta-
rodawność tekstów wchodzących w zakres Corpus Hermeticum, dowo-
dząc na podstawie analizy języka i innych elementów historycznych, że 
nie mogły one zostać skomponowane wcześniej niż w III–IV wieku n.e. 
Wprawdzie informacja ta potrzebowała trochę czasu, by wejść do po-
wszechnego obiegu; poza tym pojawili się uczeni tacy jak Ralph Cu-
dworth – który zaproponował zróżnicowane datowanie poszczególnych 
tekstów hermetycznych i  twierdził, że późne datowanie mogło wręcz 



Emiliano Ranocchi • Tradycja hermetyczna…	 PS_P.2025.35.14 s. 7 z 10

być dowodem niezwykłej żywotności dawniejszej koncepcji (Cudworth, 
1678) – oraz inni, jak Athanasius Kircher, którzy po prostu Casaubona 
nie brali pod uwagę. Niemniej u schyłku XVIII wieku, a co dopiero na 
początku wieku XIX, nie uchodziło już odwoływać się wprost do Her-
mesa Trismegistosa jako autora Corpus Hermeticum, może poza krę-
giem różokrzyżowców i późnych zwolenników alchemii, którzy na do-
datek wykorzystywali Trismegistosa w swej walce przeciwko tolerancji 
i deizmowi, czyli w celach zupełnie odwrotnych niż Potocki.

Cytaty z  tekstów hermetycznych w  wykładach Chairemona zakłada-
ją ich datowanie przynajmniej na czasy okołochrystusowe, zatem dużo 
wcześniejsze, niż ustalił Casaubon. Jakby tego było mało, Potocki wra-
ca do genealogii mitologicznej, opowiadającej o  istnieniu przynajmniej 
trzech Hermesów (u Cycerona i Laktancjusza nawet pięciu); nie inaczej 
jest w jego tablicach chronologicznych. Jego beztroskie podejście w tym 
zakresie (przy czym Sydney Aufrère zauważył także inne nieścisłości hi-
storyczne; Aufrère, 2001) zdaje się kłócić z nieomal archeologicznym – jak 
na tamte czasy – odtworzeniem realiów. Czy oznacza to, że Potocki był 
po prostu niedouczony i nie znał Casaubona? Albo że podtrzymywał tezy 
Cudwortha? Czy też że miał na tyle wyraźną świadomość odmienności 
twórczości literackiej w stosunku do badań naukowych, że uznał, iż na-
ukowe rygory go tutaj nie obowiązują? Pytanie to pozostaje otwarte.

Ciekawe zatem, i nieco przewrotne, wydaje się to, iż Potocki zacho-
wał całą zewnętrzną strukturę koncepcji Ficina, tylko tu i ówdzie nieco 
od niej odchodząc. Przejął z  niej istnienie trzech Hermesów  – wśród 
nich Trismegistosa, do którego Chairemon odnosi się w trzech różnych 
miejscach swoich wykładów i który miał być młodszym współczesnym 
Mojżesza – a w konsekwencji względnie wczesne datowanie Corpus Her-
meticum. Równocześnie nie przejął jednak idei upadku – przejścia z pier-
wotnego stanu teologicznej czystości na skutek upływu czasu, a zatem nie 
ma u niego też potrzeby powrotu do owej rzekomej starodawnej mądro-
ści (co stanowiło trzon koncepcji prisca teologia). Zamiast tego Potocki 
głosi niemożność powrotu do nieosiągalnego, zamierzchłego początku 
i przedstawia koncepcję powolnej, nieuniknionej przemiany doświad-
czenia religijnego:



PS_P.2025.35.14 s. 8 z 10	 Postscriptum Polonistyczne, 2025 • 1 (35)

Religie, tak jak wszystkie sprawy tego świata, podlegają powolnym i nie-
ustannym wpływom, stale odmieniającym ich kształt i istotę, co sprawia, 
że po kilku stuleciach religia, uważana za niezmienną, podsuwa wiernym 
całkiem inne przekonania, alegorie, których znaczenia nie sposób już prze-
niknąć, czy dogmaty, którym daje się wiarę w połowie (Potocki, 2016)5.

Idea zmiany staje się zatem u Potockiego zjawiskiem nieuniknionym 
o  niemal geologicznym charakterze. Obrzędy religijne, podobnie jak 
mity, okazują się pojemnikami znacznie stabilniejszymi w  czasie niż 
treści, które zawierają. Niejako wyprzedzając myśl Aby’ego Warburga, 
Potocki zdaje się mieć na myśli, że formy są trwalsze niż znaczenia, któ-
re im przypisujemy.

Literatura

Assmann J., 2017, Religio Duplex. Ägyptische Mysterien und Europäische Aufklärung, 
Suhrkamp, Berlin.

Aufrère S., 2001, Jean Potocki et les savoirs égyptiens de l’antiquité tardive, w: „Le Ma-
nuscrit trouvé à Saragosse” et ses intertextes, éds. J. Herman, P. Pelckmans, F. Rosset, 
Peeters, Louvain–Paris, s. 73–89.

Cudworth R., 1678, The True Intellectual System of the Universe. The First Part, Wherein 
All the Reason and Philosophy of Atheism is Confuted and Its Impossibility Demonstrat-
ed, Richard Royston, London.

Ebeling F., 2018, Das Geheimnis des Hermes Trismegistos. Geschichte des Hermetismus, 
Vorwort J. Assmann, C.H.Beck, München.

Frischknecht L., 2018, Jean Potocki romancier au travail. Les variantes dans les trois ver-
sions du Manuscrit trouvé à Saragosse (1794, 1804, 1810), Champion, Paris.

Garin E., 2016, Hermétisme et Renaissance, Editions Allia, Paris.
Harrauer C., 1994–1995, „Ich bin, was da ist…”: Die Göttin von Sais und ihre Deutung von 

Plutarch bis in die Goethezeit, „Wiener Studien”, vol. 107/108, Festschrift Hans Schwa-
bl, I, s. 337–355.

5  Polski przekład wersji z 1804 roku, pióra Anny Wasilewskiej, ukazał się wyłącznie 
w postaci cyfrowej, bez numeracji stron.



Emiliano Ranocchi • Tradycja hermetyczna…	 PS_P.2025.35.14 s. 9 z 10

Jacob C., 2010, L’histoire du Juif errant, enquête sur une disparition, w: Jean Potocki ou le 
dédale des Lumières, éds. F. Rosset, D. Triaire, Presses universitaires de la Méditerra-
née, Montpellier, s. 269–292.

Kant I., 1998, Werke in 6 Bänden, Bd. 6, Kritik der Urteilskraft und Schriften zur Natur-
philosophie, Hrsg. W. Weischedel, WBG, Darmstadt.

Novalis, 1999, Werke, Tagebücher und Briefe Friedrich von Hardenbergs, Bd. 1, Das dich-
terische Werk, Tagebücher und Briefe, Hrsg. R. Samuel, WBG, Darmstadt.

Piórczyński J., 2016, Spór o  panteizm. Droga Spinozy do filozofii i  kultury niemieckiej, 
Fundacja na Rzecz Nauki Polskiej, Toruń.

Potocki J., 2006, Œuvres IV (1 e 2), éds. F. Rosset, D. Triaire. Peeters, Louvain–Paris.
Potocki J., 2010, La première version du Manuscrit trouvé à Saragosse, éds. F. Rosset, 

D. Triaire, w : Jean Potocki à nouveau, éd. É. Klene, Rodopi, Amsterdam–New York, 
s. 323–431.

Potocki J., 2016, Rękopis znaleziony w  Saragossie. Nowe tłumaczenie wersji autorskiej 
z 1804 roku, oprac. F. Rosset, D. Triaire, przeł. A. Wasilewska, Wydawnictwo Literac-
kie, Kraków.

Ranocchi E., 2007, Karlsbad, lato 1785, w: Rzeczy minionych pamięć. Studia dedykowane 
profesorowi Tadeuszowi Ulewiczowi w 90. rocznicę urodzin, red. A. Borowski, J. Niedź-
wiedź, Księgarnia Akademicka, Kraków, s. 419–447.

Ranocchi E., 2023, Ritorno all’Egitto. L’Ebreo errante nel Manoscritto trovato a Sarago-
zza di Jan Potocki, w: L’Ebreo errante. Nuove prospettive su un mito europeo, a cura di 
F. Franceschini, S. Grazzini, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, s. 281–299.

Reinhold C.L., 1788, Die Hebräischen Mysterien oder die Älteste Religiöse Freymaurerei. 
In zwey Vorlesungen gehalten in der [loge] zu **** von Br. Decius, Göschen, Leipzig.

Schiller F., 1790, Die Sendung Moses, „Thalia”, Nr 10, s. 3–37.
Sinko T., 1920, Historia religii i filozofia w romansie Jana Potockiego, Polska Akademia 

Umiejętności, Kraków.
Yates F., 1964, Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, University of Chicago Press, 

Chicago.

EMILIANO RANOCCHI – Fellow Researcher, Chair of Polish Studies, Dipartimento 
di Lingue e  Letterature, Comunicazione, Formazione e  Società, Università 
di Udine, Italy / dr hab., Katedra Literatury Polskiej, Dipartimento di Lingue 



PS_P.2025.35.14 s. 10 z 10	 Postscriptum Polonistyczne, 2025 • 1 (35)

e  Letterature, Comunicazione, Formazione e  Società, Uniwersytet w  Udine, 
Włochy.

A graduate in Russian and German Studies at the University of Urbino, he ob-
tained his doctorate in Polish Literature at the University of Rome “La Sapienza.” 
He is currently head of the chair of Polish Studies at the University of Udine. Major 
publications: Karlsbad, lato 1785 [Karlsbad, Summer 1785] (in: Rzeczy minionych 
pamięć. Studia dedykowane profesorowi Tadeuszowi Ulewiczowi w 90. rocznicę uro-
dzin [Things Past Memory. Studia Dedicated to Professor Tadeusz Ulewicz for His 
90th Birthday], ed. A. Borowski, J. Niedźwiedź, Kraków 2007), Ritorno all’Egitto. 
L’Ebreo errante nel Manoscritto trovato a Saragozza di Jan Potocki (in: L’Ebreo erran-
te. Nuove prospettive su un mito europeo, a cura di F. Franceschini, S. Grazzini, Roma 
2023), Ecfrasi di un’estasi. La Santa Cecilia di Raffaello descritta da Antoni Malczewski 
(Dell’Orso 2024).

Absolwent rusycystyki i germanistyki na Uniwersytecie w Urbino, doktoryzował 
się z literatury polskiej na Uniwersytecie Rzymskim „La Sapienza”. Obecnie jest 
kierownikiem Katedry Literatury Polskiej na Uniwersytecie w Udine. Najważniej-
sze publikacje: Karlsbad, lato 1785 (w: Rzeczy minionych pamięć. Studia dedyko-
wane profesorowi Tadeuszowi Ulewiczowi w 90. rocznicę urodzin, red. A. Borowski, 
J. Niedźwiedź, Kraków 2007), Ritorno all’Egitto. L’Ebreo errante nel Manoscritto tro-
vato a Saragozza di Jan Potocki (w: L’Ebreo errante. Nuove prospettive su un mito 
europeo, a cura di F. Franceschini, S. Grazzini, Roma 2023), Ecfrasi di un’estasi. La 
Santa Cecilia di Raffaello descritta da Antoni Malczewski (Dell’Orso 2024).

E-mail: emiliano.ranocchi@uniud.it


