
Romanica Silesiana 2025, No 1 (27), p. 1/10
ISSN 2353-9887

https://doi.org/10.31261/RS.2025.27.10

Wacław Rapak
Université Jagellone

https://orcid.org/0000-0003-1441-8187

Quelques réflexions sur le récit :  
variantes canonique vs modernes

Some thoughts on storytelling: canonical vs modern variants

Abstract
The object of the reflections I shall engage in is the story and storytelling in its canonical variant, which 
our civilization inherited from Greek antiquity, as well as the modern variants of this narrative catego-
ry. What the article is not about is the story as an epic genre or subgenre, even if there are important 
common points between the category in question and the (sub)genre in its various manifestations. 
Drawing on a  number of sources, from Aristotle to Genette and Gefen, this article brings together 
relevant notions, conceptions and their implementations, and concludes with some pertinent examples.

Key words: story, storytelling, tradition, modernity, concepts of the story, realizations

Les réflexions que je me propose de faire dans le cadre de mon article se situent 
dans la perspective d’une puissante tradition littéraire qui constitue un point de 
référence incontournable pour toute esquisse d’une (r)évolution de cette forme nar-
rative qu’est le récit. Forme, elle reste en une relation directe avec la catégorie narra-
tologique qui, dans notre tradition, littéraire fait remonter à Aristote et à sa Poétique. 
Mon objectif n’est pas de reconstruire une (r)évolution de la catégorie en question, 
tâche impossible, non plus d’assurer le passage d’une tradition grecque, celle de la 
mimèsis, vers des modifications qu’apportent les modernités de notre époque, mais, 
plutôt, tâche modeste, d’essayer d’opposer quelques principaux traits du premier 
avatar du récit, que l’on dit canonique, à certains de ses avatars modernes. 

Selon les propositions de Gérard Genette faites dans Fiction et diction (Genette, 
1991), nuancées plus tard dans son article « Fiction ou diction » (Genette, 2003), 
la distinction est à  faire entre fiction (qui n’est autre que contenu) et diction qui 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed
https://doi.org/10.31261/RS.2025.27.10
https://orcid.org/0000-0003-1441-8187


RS.2025.27.10  p. 2/10 Études

recouvre les réalités textuelles de la forme. Il n’est pas sans importance que Genette, 
cette fois-ci, dans « Fiction ou diction » rappelle que « dans l’œuvre de fiction, l’ac-
tion fictionnelle fait partie, et Aristote (qui, je le rappelle, nomme mimèsis ce que 
nous nommons fiction) pense qu’elle fait l’essentiel de l’acte créateur ; inventer une 
intrigue et ses acteurs est évidemment un art » (Genette, 2003, p. 133). On se sou-
vient de ce passage de la Poétique d’Aristote où celui-ci par une double généralisa-
tion valorise explicitement la fiction : 

Il est donc clair d’après cela que le poète doit être poète d’histoires plutôt que de 
vers, d’autant qu’il est poète en raison de l’imitation et qu’il imite des actions. Et 
au cas où il compose un poème sur des événements qui ont eu lieu, il n’en est pas 
moins poète : car rien n’empêche que certains événements qui ont eu lieu soient de 
nature telle qu’il est vraisemblable qu’ils aient lieu : c’est pour cette raison qu’il en 
est le poète (Aristote, 1990, p. 99). 

Ainsi le poète, « artisan » de fables » / « poète d’histoires plutôt que de vers », 
demeure « mimète » aussi bien quand il imite les actions que quand il relate celles 
du passé. Fiction, histoire, action, nœud d’intrigues au caractère dynamique 
reviennent donc à mettre en évidence la dominante de la théorie aristotélicienne. 
Dans ces remarques générales je tiens à noter que c’est seulement depuis la Poétique 
d’Aristote que le récit – catégorie ou forme narrative, non pas genre ou sous-genre 
épique – devient, comme le formule, dans sa Stylistique de la prose, Anne Herchberg 
Pierrot, « transgénérique » (Herschberg-Pierrot, 1993, p. 15). Le transfert historique 
se fait du dramatique à l’épique, tous deux étant les grands genres littéraires ayant 
une longue tradition qui remonte à l’Antiquité grecque. 

Ayant libéré cette catégorie narratologique des contraintes imposées par Platon, 
pour qui la seule poésie dramatique, lexis et non pas diegesis, avait les vértus mimé-
tiques, Aristote accorde à la poésie épique ainsi valorisée une dimension mimétique 
nouvelle. Alexandre Gefen note à ce propos que « [l]a  représentation littéraire, la 
mimèsis des anciens, ce n’est donc pas le récit plus “les discours” : c’est le récit, et 
seulement le récit » (Gefen, 2003, p. 99). La diégèse, au départ en Grèce domaine 
du rhapsode (TLFi)1, plus tard, de par une identification fausse, domaine de l’au-
teur, pour nous à présent celui du narrateur, donne au récit ses lettres de noblesse2.  

1	 Selon Le Trésor de la Langue Française informatisé, étymologiquement le terme grec rhapsode 
signifie : « qui coud ou ajuste des chants ». Derrière l’on trouve « la métaphore du tailleur » que certains 
spécialistes appliquent tant aux récits homériques que ceux des troubadours et trouvères. 

2	 La mimèsis et son équivalent moderne qu’est « représentation » posent naturellement des pro-
blèmes ontologiques sur leur rapport à la réalité, à l’imitation de celle-ci, pour le récit sur le rapport 
mots / signes et réalité. Ces problèmes exigeraient une autre présentation. Il est à poser comme hypo-



RS.2025.27.10  p. 3/10Wacław Rapak  •  Quelques réflexions sur le récit : variantes canonique…

Si, dans l’interprétation de Genette mimèsis est fiction, si, dans celle d’Alexandre 
Gefen mimèsis est récit, j’en déduis qu’ainsi le récit est une catégorie non seulement 
fondamentale, mais en même temps générale, où cette unité indivisible qu’est le 
récit épique comprend narration (forme) et fiction (contenu). La mimèsis, d’essence 
et de nature fictionnelle, reste donc synonyme de diégèse. 

Une « tradition moderne » – qui en garde les traits de base, et qui, dans le cadre 
de celle-ci, depuis les récits médiévaux jusqu’au XIXe siècle (siècle des changements 
fondamentaux)  – nous a  laissé en héritage ce modèle où la perspective du narra-
teur omniscient, omniprésent et impersonnel demeure  – même si elle manifeste 
quelques symptômes de crise – toujours de référence. Pour le modèle que j’évoque 
(omniscience, omniprésence, impersonnalité3 comme prérogatives du narrateur) 
la formule de Gustave Flaubert, « l’auteur dans son œuvre doit être comme Dieu 
dans l’univers, présent partout, visible nulle part », reste en vigueur4. Même si cela 
pourrait être pris pour une généralisation abusive, il est à  en déduire encore un 
autre modèle où le récit épique dans sa version canonique – que, nota bene, « tra-
dition moderne » continue à réaliser – se résume en la triple structure d’un « il-au-
trefois-ailleurs ». Cela dit, pour la clarté des contrastes que j’essaie de mettre en évi-
dence, je tiens à dire qu’à partir du tournant du siècle XIXe–XXe les modernités et 
modernismes subissent une (r)évolution pour passer du modèle traditionnel d’un 
« il-autrefois-ailleurs » vers un « je-ici-maintenant », où les deux pronoms person-
nels renvoient à la narration, tandis que les quatre adverbes à la fiction. 

Je tiens à rappeler que la théorie aristotélicienne, par ailleurs dite souvent doc-
trine, avait imposé pour plusieurs siècles à la pratique et à la perception de la poésie 
épique d’autres critères de perfection du récit. Toujours dans son sens aristotélicien 
pris pour canonique, il est indispensable pour les « poètes d’histoires » d’agencer les 
histoires « comme dans les tragédies en forme de drame, autour d’une action une, 
formant un tout et menée jusqu’à son terme, ayant un commencement, un milieu 
et une fin, pour que, pareille à un être vivant qui est un et forme un tout, elle pro-
cure le plaisir qui lui est propre » (Aristote, 1990, p. 123). Je ne fais ici que signaler 
cet aspect « morphologique » du canon poétique directeur d’Aristote – lequel, fait 
penser à  la Morphologie du conte de Vladimir Propp  – pour souligner l’impor-
tance stratégique de l’idée d’« agencement des actions accomplies » et sa dimension  

thèse qu’à la représentation canonique (mimèsis II) succède la re-présentation moderne qui impose une 
nouvelle conception des activités mimétiques. 

3	 La formule « il était une fois » permet d’expliciter cette impersonnalité que le pronom « il » 
introduit. Cette formule, je la dis « magique ». 

4	 Flaubert qui, à cet égard, perpétue cette « tradition moderne », rêve en même temps d’un « livre 
sur rien » et, par là, inaugure une modernité romanesque où ce n’est plus le contenu qui forme la forme 
mais, d’une façon qui lui est propre, la forme contribue à former le contenu. 



RS.2025.27.10  p. 4/10 Études

pragmatique. Paul Ricoeur, que cite Jean-Michel Adam, reformule et résume cette 
idée d’Aristote pour dire que « [l]a mise en intrigue consiste principalement dans 
la sélection et dans l’arrangement des événements et des actions racontées, qui font 
de la fable une histoire “complète et entière”, ayant commencement, milieu et fin » 
(Ricœur, 1986, p. 13 ; Adam, 2001, p. 49). La version canonique du récit mimétique 
ne serait complète sans un autre élément structurant important qui est « une limite 
qu’implique la nature même de l’objet ». Aristote précise que 

pour ce qui est de l’étendue, le plus long est le plus beau, tant que l’ensemble 
demeure parfaitement clair ; pour fixer rapidement une limite, l’étendue qui per-
met le passage du malheur au bonheur ou du bonheur au malheur à travers une 
série d’événements se succédant selon la vraisemblance ou la nécessité, offre une 
limite satisfaisante (Aristote, 1990, p. 97). 

La morphologie de cette unité formelle bien organisée d’un tout bien délimité, 
dynamique, vraisemblable et nécessaire, impose à cet « être vivant » qu’est dans cette 
conception le récit une ontologie particulière. Sans doute, reste-elle fondamentale-
ment autre que celle du réel, pourtant, dans sa structure interne, elle semble imiter 
les principes que l’on prend, même à présent, pour fondateurs de notre perception 
de la réalité. C’est certes la chronologie et la causalité qui sont en jeu. La formulation 
lapidaire d’Alexandre Gefen met en évidence que la mimèsis aristotélicienne, diffé-
rente de celle de Platon, on le sait, propre non seulement au récit dramatique, mais 
aussi au récit épique, est « une opération de médiation, universelle et naturelle à la 
fois ». Qui plus est, dans le même paragraphe Gefen note qu’une telle opération de 
médiation est « [p]osée comme un processus psychologique fondamental et spéci-
fique [qui] entr[e] en œuvre non seulement dans l’expérience esthétique mais aussi 
dans toute connaissance… » (Gefen, 2003 p. 18). C’est dans le cadre d’une telle « tra-
dition moderne » que le modèle canonique du récit trouve ses réalisations les mieux 
connues et reconnues. Étiqueté réaliste, il connaît son apogée en France au milieu 
du XIXe siècle. C’est Honoré de Balzac qui, dans sa Préface au Cabinet des Antiques, 
fournit, une belle « défense et illustration » de la doctrine réaliste. Il y parle du « fait 
vrai » et constate que « La plupart des livres dont le sujet est entièrement fictif, qui 
ne se rattachent de près ou de loin à aucune réalité, sont mort-nés ; tandis que ceux 
qui reposent sur des faits observés, étendus, pris à la vie réelle, obtiennent les hon-
neurs de la longévité » (Balzac, 1839, p. 12). L’ambition du grand écrivain de « faire 
concurrence à l’état civil » est devenu emblématique. Dans les démonstrations sco-
laires on recourt aussi parfois aux métaphores de la fenêtre ou du miroir. Comme le 
fait, le cas est bien connu, Stendhal dans Le Rouge et le noir pour présenter – en une 
mise en abyme métatextuelle – son idée sur le romanesque où « Un roman est un 



RS.2025.27.10  p. 5/10Wacław Rapak  •  Quelques réflexions sur le récit : variantes canonique…

miroir que l’on promène le long d’un chemin ». Le récit canonique, une unité triple 
interchangeable – mimèsis ↔ fiction ↔ récit – reste toujours au service de ce que 
l’on appelle l’illusion du vrai ou l’illusion d’authenticité.

Si l’enjeu en est stratégique et l’histoire fort complexe qui, par ailleurs, va 
jusqu’au roman expérimental de Zola et bien au-delà – « habent sua fata libelli » –, 
il est à  noter, chose bien connue, voire banale, mais digne, me semble-t-il, d’être 
reprise qu’à la même époque, au milieu du XIXe siècle, au moment de l’apogée du 
réalisme dans toutes ses manifestations, nota bene, tant littéraires que picturaux, 
quelques changements se produisent. Même si la peinture ne paraît pas rester en 
une relation d’interdépendance directe avec le récit épique, dans mes présenta-
tions je consacre beaucoup d’attention à  l’avènement de l’impressionnisme pictu-
ral. Dans le présent article je me limite pourtant à  noter qu’Eugène Boudin, l’un 
des précurseurs français du mouvement en question, fait ses débuts au moment 
où – autour de 1855 – l’apogée du réalisme pictural (Gustave Courbet) et du réa-
lisme romanesque (de Gustave Flaubert jusqu’au naturalisme) se manifeste tout 
en montrant des parallélismes de fond. À  noter encore que de l’avis de plusieurs 
spécialistes, l’impressionnisme inaugure  – au départ imperceptiblement pour la 
majorité de ses contemporains  – une « crise de la représentation ». Épistémolo-
gique, esthétique et éthique, elle est le résultat d’une remise en question radicale 
de la mimèsis qu’accompagne certes celle de la triple unité du vrai, du beau et 
du bon. Le résultat final en est, dans la suite d’une telle (r)évolution, l’apparition 
d’une nouvelle épistémè et, par conséquent, de nouveaux paradigmes modernes  
(Kuhn, 1968).

La représentation canonique que notre civilisation a hérité de l’Antiquité grecque 
rationaliste commence à  accepter des modifications radicales dans les formes du 
récit dominantes jusqu’au XIXe siècle. Les signes précurseurs en sont ceux qu’avait 
introduits le Romantisme, dont « la poétique du fragment » que Maurice Blanchot 
définit comme première parmi toutes les modernités postérieures. Sa formule révé-
latrice à  cet égard est « [l]a  discontinuité ou la différence comme forme –, ques-
tion et tâche que le romantisme allemand et en particulier celui de l’Athenaeum 
a non seulement pressenties, mais déjà clairement proposées, avant de les remettre 
à Nietzsche et, au-delà de Nietzsche, à l’avenir » (Blanchot, 1969, p. 527). Dans son 
article publié dans la revue Cahiers de narratologie Mihaela Marin semble reprendre 
cette idée fondamentale, quand elle dit que « [d]ans cette nouvelle démarche de la 
pensée, la position paradoxale du fragment – appartenant à l’achevé et à l’inachevé 
simultanément – ne tient pas tout simplement de la représentation logique et géo-
métrique des faits ». Dans la suite de son raisonnement elle ajoute qu’« au-delà de 
la situation purement philosophique, cette contradiction au niveau des concepts, la 
tension créée entre la réalité infinie, innommable, et le langage comme instrument 



RS.2025.27.10  p. 6/10 Études

de connaissance deviennent le signe d’une tension plus profonde, manifestée dans 
plusieurs symptômes de la modernité ». Selon Mihaela Marin toujours, c’est ainsi 
que « [l]e fragment et la vision fragmentaire ne sont en fait, à  la fin de ce siècle 
troublé, que l’analogue formel qu’on pourrait rattacher à un mal d’être dans le temps, 
à ce sentiment d’inquiétude de la disparition des mondes familiers, à  la mémoire 
essayant de refaire et de fixer les choses telles qu’elles étaient « autrefois », et qu’elles 
ne seront plus jamais » (Marin, 2001, p. 8).

C’est à partir de là que la représentation, dont la peinture impressionniste et le 
récit (jusqu’au monologue intérieur), changent de forme pour – quelques décénnies 
plus tard – changer, l’une et l’autre, de statut ontologique. De nouvelles perspectives 
s’ouvrent pour amener le récit vers ce que la critique nomme aujourd’hui la re-pré-
sentation à  opposer à  la représentation dite ici canonique. Ce qui, dans le cadre 
d’une telle (r)évolution, devenait petit à  petit son nouvel objet de représentation, 
c’est tout ce qui était jusqu’à cette époque-là « irreprésenté » car « irreprésentable » 
(Nycz, 1998). Selon Wolfgang Welsch, la conscience nouvelle qu’il y avait derrière 
était celle « qu’aucune représentation n’est suffisante, finale et définitive » (Welsch, 
1998, p. 440–441). D’où « la crise de la représentation traditionnelle », d’où, à l’autre 
bout, l’importance grandissante d’une « poétique des approximations » ou de celle 
des croquis.

Revenir encore à l’impressionnisme et à sa signification historique me permet 
de compléter cette présentation générale par un autre trait de cette modernité en 
train de se faire au tournant du siècle que le récit épique semble partager5. Ce n’est 
certes pas l’histoire de ce grand mouvement artistique qui m’intéresse, mais l’es-
sence du tout nouveau geste créateur inauguré par Eugène Boudin, continué plus 
tard par Édouard Manet, Claude Monet. Il me faut préciser que c’est l’impression 
elle-même qui se trouve au centre de nes propos. Devenue une catégorie philoso-
phique capitale à la fin du XIXe siècle, faisant partie du « tournant antipositiviste », 
valorisée par « la philosophie de la vie » (Die Lebensphilosophie), l’impression est 
prise pour un élément fondamental des données primaires de l’expérience vitale 
humaine. Dans son article de 2010, Jean-Claude Gens distingue quatre aspects dans 
la vision diltheyenne de la notion de vie. Je n’en cite que trois que je crois les plus 
significatifs pour mon propos. C’est que :
1.	 La vie n’est jamais ce qu’elle est que pour la conscience, vie en tant qu’elle est 

vécue. Elle n’est rien d’étant mais pur relationnel, pensée en termes d’excitation 
et de mobilité. Wilhelm Dilthey est le premier à voir la représentation non plus 

5	 Et le récit dramatique qui semble « impressionniste » dans le théâtre symboliste. La critique l’est 
non seulement dans ce que l’on nomme « critique impressionniste ». La « philosophie de la vie » pour 
ne pas chercher plus loin.



RS.2025.27.10  p. 7/10Wacław Rapak  •  Quelques réflexions sur le récit : variantes canonique…

en aptitudes ou facultés mais en termes de mode de comportement. Cette vision 
influencera considérablement Martin Heidegger.

2.	 La vie se caractérise par la mobilité de son déploiement. La vie a pour corrélat le 
monde. Il n’y a de monde que vécu. La texture du monde est celle de ces configu-
rations signifiantes. Wilhelm Dilthey qualifie ce monde de « monde de l’esprit » 
qui de ce fait possède des configurations toujours singulières et changeantes au 
cours du temps.

3.	 L’expression Vie traduit pour nous ce qui est le plus connu, le plus intime, mais 
aussi le plus obscur (abyssal). La vie excède toujours ce que la conscience peut 
appréhender, elle est une énigme non pas théorique, mais une énigme qui 
importe pour un vivant ». (Gens, 2010, p. 67)
Les représentants de cette philosophie c’est, évidemment, Friedrich Nietzsche, 

cité ci-dessus, Wilhelm Dilthey, que nomme Jean-Claude Gens dans la citation que 
je viens de faire, Henri Bergson, à qui « la philosophie de la vie » doit la nouvelle 
conception du temps humain (« la durée ») et de la mémoire. Dans son ouvrage sur 
« les modalités du modernisme », Włodzimierz Bolecki insiste sur le versant litté-
raire de l’impressionnisme ainsi défini qui, selon lui, va du modernisme jusqu’au 
Nouveau Roman. Il le présente comme un des traits principaux d’un « style », 
comme il le nomme, et d’une catégorie esthétique (« wrażeniowość »6) que, selon lui 
toujours, les lettres modernes perpétuent jusqu’aujourd’hui (Bolecki, 2012, p. 102).  
Il me semble certain qu’à l’origine d’un tel « style », du « style impressionniste », 
représentatif pour toute la « phénoménologie littéraire »7, reste le monologue inté-
rieur. Édouard Dujardin, à qui revient le prestige d’être inventeur de ce style nou-
veau, révolutionnaire, encouragé par Valéry Larbaud, quarante-quatre ans après 
la publication de son roman Les lauriers sont coupés, publie, après coup, un essai 
qui porte le titre Le monologue intérieur, son apparition, ses origines, sa place dans 
l’œuvre de James Joyce et dans le roman contemporain (Dujardin, 1931). Dans sa 
forme complète, rarement citée, ce titre fait clairement allusion à  l’histoire de la 
reconnaissance du rôle qu’avait joué James Joyce dans la carrière du « style », c’est- 
à-dire du nouveau procédé littéraire proposé par Édouard Dujardin.

J’ai encore à  revenir sur le nouveau geste créateur inauguré par les peintres 
impressionnistes et à souligner que les parallélismes ne sont nullement formels, évi-
demment, les matières de tous ses arts sont toutes différentes, mais un essentiel 
parallélisme du geste créateur. Je ne fait que citer un passage que l’on dit stratégique 
pour ce nouveau procédé littéraire :

6	 Selon Bolecki, l’impressionnisme, « wrażeniowość », en tant que catégorie, a pour traits princi-
paux absence de médiation, immédiateté, une certaine instantanéité.

7	 Ce qui explique que certains critiques aient associé l’impressionnisme pictural, littéraire, voire 
musicale à la philosophie de la vie et appelé ce style de créativité « phénoménologie ».



RS.2025.27.10  p. 8/10 Études

Le monologue intérieur est, dans l’ordre de la poésie, le discours sans auditeur et 
non prononcé, par lequel un personnage exprime sa pensée la plus intime, la plus 
proche de l’inconscient, antérieurement à toute organisation logique, c’est-à-dire 
en son état naissant, par le moyen de phrases directes réduites au minimum syn-
taxial, de façon à donner l’impression de «tout venant». (Dujardin, 1931, p. 58–59)

Dujardin ajoute que « [l]a  différence ne consiste pas en ce que le monologue tra-
ditionnel exprime des pensées moins intimes que le monologue intérieur, mais en 
ce qu’il les coordonne, en démontre l’enchaînement logique ». C’est « le flux inin-
terrompu des pensées » qui fait entrer dans les avatars postérieurs du monologue 
intérieur (dit, par exemple, par Dorrit Cohn, monologue autonome, par Gérard 
Genette, le discours immédiat, par Alain Rabatel la parole intérieure), des modi-
fications radicales. La force en est que, par conséquent, le récit moderne dans ses 
formes multiples, son contenu, équivalent de mimèsis, cesse de suivre la logique 
canonique où la chronologie et la causalité régissent la structure interne de la fic-
tion. De la fiction qui, chez Aristote, on l’a dit, équivaut à la mimèsis (élément fon-
damental de la triple unité mimèsis ↔ fiction ↔ récit), l’évolution va tout d’abord 
aux structures toutes nouvelles que caractérisent la logique associative (associations 
d’idées) secondée par une immédiateté et, au niveau de la structure, une tendance 
plus ou moins visible à la parataxe, le cheminement nous amène d’Édouard Dujar-
din par Marcel Proust à, par exemple, Marguerite Duras.

De toutes ces caractéristiques celle qui reste sans doute fondamentale car essen-
tielle du point de vue du geste créateur est l’intériorisation de la parole littéraire 
avec toutes ses conséquences dont une qui me semble importer plus que les autres. 
C’est la poétisation des récits de cette mouvance moderne et moderniste qui, par ail-
leurs, s’avère par nombre de points parallèle et similaire à la prosaïsation du langage 
dit, selon les usages traditionnels, poétique, lui aussi en pleine (r)évolution. Parmi 
d’importantes conséquences de ce geste créateur impressionniste aux contours tel-
lement larges8 il y  a  une crise dont, dans son article, Martin Jay parle en termes 
d’un abandon du traditionnel « paradigme du perspectivisme cartésien » (Jay, 1998, 
p. 315) qui, nota bene, n’est autre que celui du premier rationalisme européen. Cette 
rencontre de la nouvelle épistémè où la primauté de l’expérience, l’intériorisation 
de la parole littéraire, la perspective «détranscendentalisée» concourent à  former 
les conditions pour que le récit moderne, non seulement littéraire, puisse se faire 
à la première personne grammaticale sans le dictat de la mimèsis canonique. Est-il 
possible de dire que cette tendance naturelle de l’homme d’imiter le réel disparaît ?

8	 Ce sont l’intériorisation et la « poétique de l’expérience » qui fondent ce geste créateur.



RS.2025.27.10  p. 9/10Wacław Rapak  •  Quelques réflexions sur le récit : variantes canonique…

Étant négative, la réponse à une telle question exigerait une autre communica-
tion. Elle viserait une argumentation où, évidemment, le nouveau réalisme, « l’art 
non mimétique », ne rompt pas d’avec le réalisme dans ses sens modernes. Les 
œuvres représentatives restent réalistes parce qu’elles expriment l’attitude de leurs 
auteurs face à la réalité. Le langage artistique sert à faire émerger de nouvelles réa-
lités. L’exemple majeur en est Marcel Proust et sa conception de la nouvelle écriture, 
du récit moderne  / moderniste. Ce Proust qui, on le sait, dans son essai Contre 
Sainte-Beuve l’explicite et, contre « la méthode sainte-beuvienne », dit qu’elle 

méconnaît ce qu’une fréquentation un peu profonde avec nous-mêmes nous 
apprend : qu’un livre est le produit d’un autre moi que celui que nous manifestons 
dans nos habitudes, dans la société, dans nos vices. Ce moi-là, si nous voulons 
essayer de le comprendre, c’est au fond de nous-mêmes, en essayant de le recréer 
en nous, que nous pouvons y parvenir (Proust, 1965, p. 157–158).

La voie aux autres modernités du XXe et du XXIe est large ouverte. Leurs carac-
téristiques composent une riche variété de formes d’expression, de narration, de 
re-présentation où le récit subit d’importantes modifications. Ses réalisations pro-
posent diverses variantes dont celle de Marcel Proust, celles d’André Gide, d’André 
Malraux, de Louis-Ferdinant Céline, de Jean-Paul Sartre et d’Albert Camus inau-
gurent chacune une poétique originale. Ce qui me semble commun à celles que je 
mentionne et à  celles qui suivent reste, à  part différente, une autoconscience des 
créateurs d’une autonomie de leurs récits par rapport à la réalité. Dans la majorité 
de cas la nouvelle mimèsis retrouve ses traits essentiels dans une autoréférentialité et 
une autotélicité relatives. À commencer par le récit autothématique, ou le récit dans 
le récit, dit métarécit, où la frontière entre la prose fictionnelle et non-fictionnelle 
connaît une première grande remise en question. Une des conséquences en est sans 
doute une dévalorisation de la fiction.

Bibliographie

Adam, J.-M. (2001). Les textes : types et prototypes, Récit, description, argumentation, explica-
tion et dialogue. Nathan. (3. éd. revue et corrigée)

Aristote. (1990) Poétique. Edition des Belles Lettres, Librairie Générale Française.
Balzac, H. (1839). Préface. In Cabinet des Antiques (p. 1–14). Paris : Hippolyte Souverain.
Bolecki, W. (2012). Modalności modernizmu. Studia, analizy, interpretacje, Instytut Badań 

Literackich PAN. 



RS.2025.27.10  p. 10/10 Études

Dujardin, É. (1931). Le monologue intérieur, son apparition, ses origines, sa place dans l’oeuvre 
de James Joyce et dans le roman contemporain, Paris : Albert Messein éditeur.

Gefen, A. (2003). La mimèsis, Flammarion. (2e édition corrigée).
Genette, G. (1991). Fiction et diction. Editions du Seuil. 
Genette, G. (2003). Fiction ou diction. Poétique, 2(134), p. 133.
Gens, J.-Cl. (2010). L’Herméneutique diltheyenne des mondes de la vie. Philosophie, 108, 67.
Herschberg-Pierrot, A. (1993) Stylistique de la prose. Éditions BELIN.
Jay, M. (1998). Kryzys tradycyjnej władzy wzroku. Od impresjonistów do Bergsona.  

In R. Nycz (Dir.) Odkrywanie modernizmu. Przekłady i komentarze. Universitas.
Kuhn, Th. (1968). Struktura rewolucji naukowych (H. Ostromęcka, Trad.). Warszawa.
Kuźma E. (Dir.). (1998). Literatura wobec niewyrażalnego. IBL PAN.
Marin, M. (2001). Fragment romantique et perspective narrative dans la poétique natura-

liste. Cahiers de Narratologie, p. 8, https://journals.openedition.org/narratologie/10222.
Nycz, R. (1998). „Wyrażanie niewyrażalnego” w literaturze nowoczesnej (wybrane zagadnie-

nia). In W. Bolecki, E. Kuźma (Dir.), Literatura wobec niewyrażalnego. PAN.
Proust, M. (1965). Contre Sainte-Beuve. Éditions Gallimard. VIII « La méthode de Sainte-

Beuve », p. 157.
Rabatel, A. (2001) Les représentations de la parole intérieure. Monologue intérieur, discours 

direct et indirect libres, point de vue. Langue française, 132, 72–95.
Ricoeur, P. (1986). Du texte à l’action. Esprit/Seuil.
Welsch, W. (1998). Narodziny filozofii postmodernistycznej z ducha sztuki modernistycznej. 

In R. Nycz (Dir.), Odkrywanie modernizmu. Przekłady i komentarze. Universitas.
TLFi. (s.d.). Rhapsode, Trésor de la Langue Française informatisé, http://stella.atilf.fr, consul-

té le 20 octobre 2025.

Notice bio-bibliographique

Wacław Rapak, professeur à l’Université Jagellone, romaniste, son domaine de recherche est 
la littérature française moderne et contemporaine. Auteur d’une étude sur Maurice Blanchot, 
de deux études consacrées à l’œuvre de Henri Michaux, de plusieurs articles sur les lettres 
françaises. Adresse électronique : waclaw.rapak@uj.edu.pl.

https://journals.openedition.org/narratologie/10222
http://stella.atilf.fr
mailto:waclaw.rapak@uj.edu.pl

	Wacław Rapak: Quelques réflexions sur le récit : variantes canonique vs modernes


