
Romanica Silesiana 2025, No 2 (28), p. 1/13
ISSN 2353-9887

https://doi.org/10.31261/RS.2025.28.08

Ewa Kalinowska
Université de Varsovie, Pologne

https://orcid.org/0000-0002-8251-2696

Faat Kiné d ’ Ousmane Sembène,  
femme libre dakaroise 

Faat Kiné by Ousmane Sembène, Free Dakar Woman

Abstract
Faat Kiné, protagonist of the eponymous film by Senegalese director Ousmane Sembène, is a strong, 
independent, and self-assured woman. She embodies freedom within a  traditionalist society that 
grants women few rights. She symbolizes modernity: in a world dominated by patriarchy, she asserts 
her voice and achieves her goals. Sembène foregrounds an exceptional woman who seizes power rath-
er than waiting for it to be granted. The  film appears as a  living manifesto of feminism, providing 
the framework for our analysis. 

Keywords: African woman, feminism, freedom, daily life, Ousmane Sembène, Faat Kiné

Liberté et contexte africain :  
approche sociale vs approche individualiste

La notion de liberté dans le  contexte africain est majoritairement considérée 
et analysée à l ’ échelle du continent ou des régions. Dans divers écrits liés aux pre-
mières époques des contacts de l ’ Europe avec l ’ Afrique, surtout celle de l ’ esclavage, 
la liberté est ainsi examinée comme un phénomène collectif, concernant les Afri-
cains (les Noirs) comme groupes et peuples, sans qu ’ il s ’ agisse d ’ approfondir la 
question de libertés individuelles.

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed
https://doi.org/10.31261/RS.2025.28.08
https://orcid.org/0000-0002-8251-2696


RS.2025.28.08  p. 2/13 Varia

La structuration de la société autour de groupes, tels que les ethnies, les tribus, 
les klans et les castes, parfois assimiliés aux zones géographiques qu ’ ils habitent, 
est toujours vivace en Afrique noire.  .  .  .  En somme, ethnies, tribus, castes ont 
toujours existé — depuis l ’ apparition du Noir africain, en tout cas — et, comme 
manifestation de la volonté de l ’ ancêtre, elles sont sacrées. Le  Noir africain est 
donc tenu de les respecter. (Konaté, 2010, p. 59)

Lors des époques postérieures, cette approche collective de la thématique de 
liberté n ’ a pas changé ; à l ’ époque coloniale, les revendications de l ’ indépendance 
étaient exprimées de manière globale : à ce propos, il suffit de citer le mouvement  
de la négritude qui, littéraire et culturel, était proche des idées politiques anticolo-
niales et panafricanistes. À  l ’ époque actuelle, se laissent remarquer les tendances 
de se libérer de l ’ influence et de la domination néocoloniales. L ’ idée de la liberté 
(ou des libertés) se pose aussi dans le contexte de gouvernements autoritaires ou de 
dictatures, présents dans plusieurs pays africains depuis les indépendances (Dehou-
mon, 2011 ; Logan & Penar, 2019).

Telle était la situation du continent et les besoins prioritaires lors des périodes 
successives, non que la liberté individuelle ait été totalement négligée et mise en 
oubli, mais le cours de l ’ histoire obligeait de se concentrer sur les approches valori-
sant les collectivités.

Force est de souligner le  contexte africain et l ’ organisation des sociétés tradi-
tionnelles qui mettaient en valeur la vie collective (Konaté, 2010, p. 37, 51), le rôle 
d ’ un groupe en général et celui de personnes âgées : un tel dispositif social entraî-
nait naturellement les limites de l ’ indépendance de groupes entiers — des jeunes et 
des femmes, pour ces dernières indépendemment de l ’ âge. Pourtant, il est à préci-
ser que le concept de la liberté individuelle, s ’ exprimant sous forme d ’ opposition 
aux coutumes et aux institutions qui imposent une vision unique en matière de 
pensée et d ’ action, n ’ était pas formulé jusqu ’ à l ’ époque relativement récente (vers 
le milieu du xxe siècle). Il faut cependant remarquer et mettre en relief que la liber-
té et l ’ indépendance personnelles sous-tendent une masse d ’ ouvrages de divers 
genres  — romans, récits, autobiographies, etc. Dans ces textes, la tension vers la 
liberté ne s ’ exprime pas nécessairement par une opposition active au système social 
en place, une attitude militante ou un conflit violent : les protagonistes de telles 
œuvres formulent rarement leurs revendications de manière directe, mais leurs 
vies — avec tout ce qui leur arrive — constituent des preuves vivantes de leurs états 
d ’ âme ; s ’ exprime ainsi la volonté de contester tout ce qui impose des contraintes 
à leurs corps, cœurs et esprits (Luste, 2015, p. 97–108).



RS.2025.28.08  p. 3/13Ewa Kalinowska  •  Faat Kiné d ’ Ousmane Sembène, femme libre…

Les femmes libres existent-elles en Afrique ?

Toutes les règles qui régissent nos vies sont faites 
par les hommes et pour les hommes.

Nous n ’ avons jamais le droit de décider de notre vie. 
Nous ne sommes que des pantins entre les mains de 

nos pères, de nos maris et de tous les autres.
(Sidibé, 2006, p. 86–87)

Le  féminisme, associé à  la lutte pour la liberté et l ’ égalité des droits, apparaît 
dans le contexte africain comme un phénomène difficile, voire impossible, à cause 
de la perception répandue et considérée comme naturelle et inébranlable de la situa-
tion des femmes dans les cultures traditionnelles et patriarcales en Afrique. Les sté-
réotypes sont surtout maintenus en dehors de l ’ Afrique et s ’ appuient sur une image 
uniforme et commode de la femme africaine, éternellement lésée et discriminée.

Or, si le modèle patriarcal de la société et de la famille reste dominant en Afrique, 
ceci ne change pas le fait qu ’ il y a eu (et qu ’ il en existe toujours) des sociétés matriar-
cales africaines1 dans lesquelles la position des femmes était forte. Sont aussi connues 
des figures de femmes exceptionnelles qui ont joué un rôle important dans l ’ histoire 
de leurs peuples, depuis l ’ époque coloniale, comme Kimpa Vita, reine du Congo, et 
jusqu ’ aux temps modernes, comme Wangari Muta Maathai, lauréate du prix Nobel 
de la paix en 2004 (Coquery-Vidrovitch, 2013, p. 64–81 ; Sweetman, 1984).

Les féminismes africains ne forment pas un mouvement unifié. De nombreuses 
militantes (y compris des écrivaines africaines) refusent d ’ être indiquées comme 
féministes, même si dans la pratique, elles ne visent rien d ’ autre qu ’ à changer les 
mentalités et à établir des relations sociales et familiales basées sur l ’ égalité et le res-
pect. La solidarité des femmes, la construction de groupes de soutien (sororités) 
sont des phénomènes considérés comme utiles, voire indispensables, au quotidien 
(Dieng, 2021, p.  45–47). Le  terme « féminisme » lui-même est souvent rejeté par 
les femmes africaines qui se mobilisent pour changer leurs propres place et rôle 
dans les sociétés traditionnelles africaines. Le  concept de féminisme, tel qu ’ il est 
issu de l ’ idéologie du monde occidental, est considéré comme incompatible avec 
les conditions historiques, culturelles et sociales de l ’ Afrique (Lem Atanga, 2013, 
p. 303–304 ; Oyĕwùmí, 2003 ; Poivre, 2009). Une critique assez forte à l ’ égard des 
mouvements féministes occidentaux se laisse remarquer et les stigmatise comme 

1	 Les peuples matriarcaux d ’ Afrique : Wodaabe (de l ’ ethnie Fulbe), Ashanti (Ghana), Bubi 
(Guinée équatoriale), Bijagós (Guinée-Bissau), Antanakarana (Madagascar) (Göttner-Abendroth, 
2013/2019).



RS.2025.28.08  p. 4/13 Varia

agressifs et imposant leur vision des problèmes des femmes, ce qui est perçu en 
Afrique comme une sorte d ’ impérialisme intellectuel, ou une nouvelle expression 
du néocolonialisme2.

Le trait commun des féminismes africains (Lem Atanga, 2013, p. 305–307 ; Osha, 
2006), c ’ est la nécessité de montrer la diversité du monde des femmes noires de leur 
propre point de vue et de permettre d ’ exprimer l ’ opinion sur les questions qui les 
concernent. Les féministes noires n ’ acceptent pas l ’ image immuable de la femme afri-
caine, victime silencieuse et impuissante. En même temps, elles ne luttent pas contre 
les hommes ni ne combattent l ’ institution du mariage. Les femmes africaines consi-
dèrent l ’ émancipation comme une cause commune des deux sexes : l ’ amélioration 
du sort des femmes passe par l ’ amélioration des conditions de vie de l ’ ensemble de 
la société, il va donc sans dire que l ’ action en faveur des femmes doit être une action 
conjointe des représentants des deux sexes. Les féminismes africains (Kalinowska, 
2022, p. 17–34) utilisent des stratégies adaptées à des conditions spécifiques, mettant 
la famille, le mariage, la coexistence harmonieuse et l ’ équité en première place par-
mi leurs postulats, et non l ’ exigence absolue de l ’ émancipation complète des femmes.

Vu l ’ impossibilité de s ’ identifier aux tendances féministes occidentales, les 
femmes africaines ont commencé à  proposer leurs propres concepts, développés 
sur la base de cultures africaines et d ’ expériences spécifiques (Orlando, 2006). 
Il convient de souligner qu ’ il n ’ y a pas de culture africaine unique (tout comme il 
n ’ y a pas de modèle unique de femme africaine), et que les relations difficiles entre 
les femmes et les hommes varient considérablement d ’ un pays africain à  l ’ autre 
(Loomba, 1998/2011, p. 164–183).

Liberté et féminisme chez Ousmane Sembène

Ousmane Sembène était une des personnalités phares de la culture sénégalaise 
et auteur d ’ une œuvre riche — cinématographique et littéraire. Homme de parole, 
il ne reculait devant aucune difficulté et il en avait connu un nombre considérable 

2	 L ’ analyse des déclarations et des opinions des féministes occidentales et africaines fait ressortir 
un malentendu mutuel : les femmes africaines accusent les femmes européennes d ’ avoir une vision 
unifiée de la situation des femmes et de ne pas tenir compte de la spécificité historique et culturelle de 
l ’ Afrique, mais elles ne voient pas elles-mêmes la diversité des féminismes occidentaux. On pourrait 
ainsi formuler l ’ opinion que le différend entre féministes occidentales et féministes africaines n ’ a pas 
de fondement substantiel, mais qu ’ il résulte dans une large mesure d ’ idées stéréotypées sur les fémi-
nismes occidentaux et, d ’ autre part, de l ’ uniformité de l ’ image des femmes africaines.



RS.2025.28.08  p. 5/13Ewa Kalinowska  •  Faat Kiné d ’ Ousmane Sembène, femme libre…

lors de ses activités artistiques et toutes les autres : tirailleur pendant la Seconde 
Guerre mondiale, docker au port de Marseille, syndicaliste. Il  semblait tenir tout 
le  monde à  distance (Gadjigo, 2013, p.  139–227), mais en dépit de son caractère 
peu commode, voire désagréable, il savait apprécier la sincérité et l ’ honnêteté.  
Au-dessus de tout, Sembène respectait les femmes et estimait leur rôle dans la vie 
familiale et sociale. L ’ amour et l ’ estime qu ’ il vouait à sa mère ne connaissaient pas 
de bornes (Gadjigo, 2013, p. 47–53)3.

Ce respect est visible dans la plupart des textes et films ; plusieurs œuvres du 
Sénégalais mettent les femmes au premier rang de l ’ action  — depuis son pre-
mier long métrage, La Noire de… (nouvelle, 1962 ; film, 1966), et jusqu ’ au dernier,  
Mooladé (film, 2003). Et si les femmes n ’ occupent pas toujours les places princi-
pales dans les films et textes littéraires, elles sont toujours dotées de traits expressifs 
et présentées de manière suggestive (Lindo, 2010, p. 110–111), elles dominent ainsi 
les personnages masculins mesquins. C ’ est le cas de Xalà, roman de 1973 et film 
de 1975 ; si El Hadj Abdou Kader Beye est le héros principal, presque constamment 
présent, il est un personnage pitoyable et sans diginité. Par contre, les femmes de sa 
famille, qui apparaissent dans un nombre limité de scènes, attirent l ’ attention par 
leurs traits individuels et gestes qui confirment leur volonté d ’ agir selon leur propre 
discernement : Adja Awa Astou, sa première femme, obéissante en apparence, mais 
elle sait tranquillement faire valoir son opinion ; Oumi N ’ Doye, la seconde, éner-
gique, bavarde et superficielle en apparence, mais honnête et sincère ; sa fille Rama, 
représentant les nouvelles générations, intelligente et perspicace.

Ousmane Sembène se plaçait toujours parmi les hommes qui prenaient parti 
des femmes ; il reconnaissait leur importance capitale dans la vie des communautés. 
Sans contester le rôle de la tradition, Sembène comprenait parfaitement la nécessité 
de faire évoluer l ’ organisation traditionnelle des sociétés africaines pour valoriser 
les femmes, piliers incontournables de l ’ Afrique (Akudinobi, 2006).

Bien des écrivains ont su exprimer dans leurs œuvres l ’ admiration et la grati-
tude envers les femmes : Ahmadou Kourouma, Emmanuel Dongala, Ibrahima Ly ou 
Moussa Konaté : « Chez nous les femmes sont exploitées, surexploitées. Tant qu ’ elles 
n ’ auront pas le statut qu ’ elles méritent, nous resterons sous-développés . . . l ’ essen-
tiel est fait par les femmes. Les Africains n ’ ont de respect pour les femmes qu ’ en 
tant que mères. Ce n ’ est plus possible ! » (Djian, 2010, p. 99–100)4.

3	 Sembène affichait chez lui le portrait de sa mère, Ramatoulaye Ndiaye, qui dominait ceux de 
Samory Touré, de Malcolm X ou d ’ Amilcar Cabral.

4	 Il faut reconnaître que les écrivains africains anglophones ne sont pas derrière leurs confrères 
d ’ expression française. Les plus grands, comme Ngũgĩ wa Thiong ’ o ou Nuruddin Farah, ou moins 
connus, comme Moses Ose Utomi ou Ibrahim al-Koni, ont su se prononcer en faveur des femmes 
(Gosh, 2023).



RS.2025.28.08  p. 6/13 Varia

Faat Kiné, liberté incarnée

Je suis africaine et croyez-moi,  
cela signifie qu ’ on a le cœur bien solide.

(Sidibé, 2006, p. 138)

Faat Kiné occupe une place particulière dans la création artistique de Sembène ; 
ce film, réalisé en 2000, est le premier volet de la trilogie prévue — Héroïsme au 
quotidien. Le second que Sembène a eu le temps de terminer, c ’ était Mooladé, dont 
l ’ héroïne, Collé Ardo, donne asile aux quatre petites filles qui refusent d ’ être exci-
sées et doit par conséquent s ’ opposer à toute la communauté.

Faat Kiné est le seul film du réalisateur sénégalais qui est serein tout au long de 
son action, on ne pourrait pas non plus imaginer une fin plus rassurante et pleine 
d ’ espoir quant à l ’ avenir. Les problèmes et difficultés existent, ils ne sont pas occul-
tés, mais le tout est dominé par l ’ énergie positive et la détermination de la protago-
niste.

Faat Kiné est une femme libre, forte, autonome et indépendante de tous les 
points de vue. Tout ce qu ’ elle a, elle ne le doit qu ’ à elle-même ; les années difficiles 
vécues dans sa première jeunesse ont forgé sa force et ont affermi son sentiment 
de liberté. Elle a  su venir à bout de tous les obstacles et difficultés que lui posait 
la vie au sein de la société traditionnelle patriarcale, ne faisant aucune concession 
aux femmes, surtout aux mères célibataires, dotées d ’ un caractère rebelle et d ’ une 
langue bien pendue.

Sa situation familiale est simple, mais difficilement acceptable dans une socié-
té attachée aux valeurs traditionnelles : Faat Kiné vit seule avec ses deux enfants 
qu ’ elle avait eus de pères différents, hors mariage ; elle les a élevés seule, avec l ’ aide 
de sa mère (qui avait payé cher d ’ avoir protégé sa fille contre son mari). En tant que 
mère, elle a tout fait pour que ses enfants terminent l ’ école, elle est prête à les aider 
lors de leurs études. Il est nécessaire de souligner que Faat Kiné est citadine et que 
tout se passe à Dakar ; il est certain que le milieu urbain offrait à la protagoniste des 
opportunités d ’ atteindre l ’ autonomie et la liberté qui auraient été impossibles à la 
campagne (Coquery-Vidrovitch, 2013, p. 136–145)5.

5	 La scientifique a effectué aux années 1970–1980 une enquête à Naumwongo (banlieue de Kam-
pala, en Ouganda) auprès de cent soixante-deux femmes qui avaient quitté les campagnes pour s ’ instal-
ler en ville : « Toutes travaillaient dur, mais considéraient manifestement que leur sort, lié à l ’ économie 
du marché et à la réalité monétaire, était meilleur qu ’ à la campagne. Insérées dans des activités régu-
lières ou “informelles”, elles appréciaient surtout de se sentir autonomes par leur travail et par leurs 
gains » (Coquery-Vidrovitch, 2013, p. 137).



RS.2025.28.08  p. 7/13Ewa Kalinowska  •  Faat Kiné d ’ Ousmane Sembène, femme libre…

Bien qu ’ elle soit une femme seule, sans titre professionnel (elle avait été relé-
guée de son école avant le baccalauréat, à cause de sa première grossesse), elle est 
économiquement indépendante : gérante d ’ une station d ’ essence, elle gagne sa vie, 
celle de ses enfants et de sa mère. Femme moderne, elle ne nie pas l ’ utilité d ’ anciens 
moyens d ’ entre-aide en participant à une tontine6 et en profite, renforçant en même 
temps des liens sociaux (Keating et al., 2010 ; Lo, 2013 ; Lo, 2019). Psychologique-
ment et physiquement, l ’ autonomie de Faat Kiné s ’ exprime de manière directe : 
pour ses besoins intimes, elle se paie un partenaire et elle sait se défendre dans 
toute situation de conflit. Elle chasse sans états d ’ âme Guèye, son ancien profes-
seur et père de sa fille, elle refuse de prêter de l ’ argent à Alpha, gérant d ’ une sta-
tion d ’ essence et polygame irresponsable, elle réprimande la cliente faussaire, etc. 
Bref, comme annonçait le  titre de la trilogie prévue par Ousmane Sembène, Faat 
Kiné apparaît comme une héroïne du quotidien : sans déclarations, elle fait preuve 
de courage et de volonté forte qui s ’ affermissent avec l ’ âge. Les scènes de réminis-
cence rappellent les périodes difficiles de la vie de Faat Kiné, jeune, sans diplôme, 
chassée du domicile familial par son père après sa première grossesse, arnaquée 
par le  père de son second enfant, elle a  su assumer tous les problèmes du quoti-
dien et en est ressortie forte. Le quotidien n ’ a pas eu d ’ effet aliénant qui pousserait 
l ’ héroïne à  l ’ isolement et au déséquilibre7 ; quant à  l’« oppression du présent »8, si 
elle était ressentie par l ’ héroïne, les spectateurs en restent ignorants. Il serait exagé-
ré de mettre la femme africaine sur un piédestal vu qu ’ elle sait porter le poids des 
expériences quotidiennes, tandis que ses consœurs occidentales succombent sous 
ce même fardeau. Il est néanmoins juste de valoriser Faat Kiné par rapport à cer-
taines héroïnes littéraires et cinématographiques européennes.

L ’ énergie et la routine quotidienne ne rendent pas Faat Kiné dure, elle reste 
bonne et compatissante — distribue l ’ aumône, aide financièrement ceux qui en ont 
besoin, elle sait devenir conciliante envers son amie. Les portraits de personnages 
importants pour l ’ Afrique (Patrice Lumumba, Kwame Nkrumah, Nelson Mandela, 

6	 « Le  principe des tontines est simple : un groupe d ’ amis ou de proches décident de se réu-
nir régulièrement pour mettre leur épargne en commun. Chacun apporte régulièrement une somme 
fixe. . . . À chaque rencontre il y a autant de sommes versées que de membres dans la tontine — une 
seule personne reçoit l ’ intégralité du dépôt. Et ainsi de suite, jusqu ’ à ce que tous les adhérents aient 

“bouffé la tontine”. Véritables institutions de solidarité traditionnelle, les tontines sont non seulement un 
système d ’ épargne et de crédit, mais aussi de protection sociale, de lieu d ’ échange culturel et de réseau 
d ’ influence » (Bidzogo, 2012).

7	 L ’ exemple clinique en est donné dans le  film Jeanne Dielman, 23, quai du Commerce, 
1080  Bruxelles, réalisé par Chantal Akerman, en  1975 : https://www.bfmtv.com/people/cinema/
comment-jeanne-dielman-de-chantal-akerman-est-devenu-le-meilleur-film-de-tous-les-temps_
AN-202304190349.html.

8	 Selon l ’ expression employée par Michel de Certeau (1980).

https://www.bfmtv.com/people/cinema/comment-jeanne-dielman-de-chantal-akerman-est-devenu-le-meilleur-film-de-tous-les-temps_AN-202304190349.html
https://www.bfmtv.com/people/cinema/comment-jeanne-dielman-de-chantal-akerman-est-devenu-le-meilleur-film-de-tous-les-temps_AN-202304190349.html
https://www.bfmtv.com/people/cinema/comment-jeanne-dielman-de-chantal-akerman-est-devenu-le-meilleur-film-de-tous-les-temps_AN-202304190349.html


RS.2025.28.08  p. 8/13 Varia

Thomas Sankara,  etc.9), affichés dans la cour et sur la terrasse de sa maison, per-
mettent de considérer Faat Kiné comme patriote africaine.

Ainsi, à  toutes les étapes de l ’ action, Faat Kiné fait-elle preuve d ’ indépen-
dace  — tout ce qu ’ elle entreprend, elle le  fait en toute liberté, sans se soumettre 
à une convention quelconque ou à qui que ce soit. Ce sont la liberté et la conscience 
de femme-mère qui motivent toutes les actions de Faat Kiné et ont abouti à  for-
ger son caractère ferme. Il est indispensable de souligner que tout ce processus est 
(était) pratique, conditionné par le quotidien ; Faat Kiné ne fait pas de déclarations, 
n ’ emploie pas de termes pathétiques prônant l ’ autonomie et l ’ indépendance des 
femmes (Orlando, 2006). Dans la scène finale retentissante, c ’ est Djib, son fils, qui 
reconnaît en public les mérites de sa mère et son courage, tout en condamnant la 
misère morale, la lâcheté et l ’ hypocrisie de son propre père et de celui d ’ Aby.

D ’ autres personnages féminins

Faat Kiné n ’ est pas le seul personnage féminin du film, elle se trouve en compa-
gnie de plusieurs autres dont — faut-il le considérer comme la preuve de la partiali-
té d ’ Ousmane Sembène ? — aucun n ’ a de caractères négatifs.

Maamy, mère de Faat Kiné, représente les générations des femmes élevées dans la 
soumission absolue au monde patriarcal ; elle est traditionnaliste, mais bienveillante 
et sereine. Elle sait donner son opinion, mais elle le fait de manière aimable, quoique 
décidée. Aby, sa petite-fille, la troisième génération féminine de la famille, appartient 
à la modernité. Elle apprécie l ’ importance de l ’ éducation ; il lui reste encore à mûrir, 
mais elle est prête à affronter les défis de la vie. D ’ autres encore, comme Adèle, la 
bonne, ainsi que Mada et Amy Kassé, amies de Faat Kiné, viennent rejoindre le défi-
lé de divers types féminins représentant le  monde en pleine évolution  — entre la 
tradition et la modernité. Il est ainsi possible d ’ observer, d ’ un côté, l ’ incapacité de 
s ’ opposer à la volonté du père qui marie sa fille adulte à son insu, et, de l ’ autre, les 
échanges libres et ouverts sur la vie intime. Tous ces personnages, y compris Madame 
Wade, épouse de Massamba (partenaire payé), qui attaque Faat Kiné pour sauver son 
mariage et des personnages épisodiques (Yandé, amie d ’ Aby ; femme faussaire à la 
station d ’ essence ; femme fleuriste, etc.) ont des caractères bien affirmés, ce qui est 
évident, même si l ’ apparition de tel ou autre personnage est brève.

9	 En guise d ’ une pointe d ’ humour : pendant quelques secondes, est visible le  portrait d ’ Ous-
mane Sembène.



RS.2025.28.08  p. 9/13Ewa Kalinowska  •  Faat Kiné d ’ Ousmane Sembène, femme libre…

Il est tout aussi visible que les personnages masculins ne servent qu ’ à rehaus-
ser les femmes ou de faire un contraste (Lindo, 2010, p. 113–116). Ils ne sont pas 
tous négatifs, il y  en a  qui semblent quasi irreprochables, mais leur présentation 
semble presque fade : il en est ainsi de Jean, ami et compagnon de Faat Kiné ; de 
Djibril, fils de Faat Kiné, sincère et quelque peu désinvolte, mais courageux et 
ambitieux ou encore de Sagna, personnage de second plan, qui travaille à  la sta-
tion d ’ essence. Quant aux hommes donnant une très mauvaise image de leur 
genre, ils sont légion, il suffit de mentionner Guèye, père d ’ Aby, qui a  eu une 
relation avec Faat Kiné, lycéenne, alors qu ’ il était professeur dans le  même lycée 
et BOB (Boubacar Omar Bayane), père de Djibril, type plus minable encore, frau-
deur, voleur, incapable d ’ assumer ses propres actes et paroles. D ’ autres  — Mon-
sieur Sène qui prône étourdiment le  modèle traditionnel de la famille ; Massam-
ba Wade qui, marié, a  servi d ’ étalon à  Faat Kiné (contre retribution adéquate) 
ou Alpha, homme incapable qui ne reconnaît aucune de ses fautes — et quelques 
individus épisodiques n ’ ont d ’ autre rôle que de donner la pire image possible  
des hommes.

Vision de la société sénégalaise/africaine  
au tournant du xxe et du xxie siècle

Lors de la scène finale, Djib prononce une sorte de réquisitoire contre les mau-
vaises traditions et les habitudes condamnables qui freinent l ’ Afrique dans sa voie 
de bons changements et de progrès. Le modèle traditionnel de la vie conjugale et 
familiale, avec le rôle prédominant de l ’ homme, reste fort ; ceci devrait changer car 
l ’ homme peut garder une position privilégiée, mais à condition de la mériter. Une 
femme seule, qui parvient à mener une vie autonome et assure une bonne situation 
matérielle à  toute sa famille, devrait avoir droit de disposer librement de sa per-
sonne, sans subir des pressions de mariage.

Une nouvelle approche aux relations hommes — femmes, basée sur l ’ égalité des 
droits et des obligations, se fraie ainsi lentement le chemin (Akudinobi, 2006) ; les 
pistes de redressement sont indiquées, mais le chemin à faire est encore très long 
(Coquery-Vidrovitch, 2011, p. 203–205).

Les questions religieuses ne sont touchées que de manière discrète ; le Sénégal 
étant un pays musulman (visite de l ’ imam, distribution de l ’ aumône, lieu de prière 
à la station d ’ essence, etc.), il n ’ est donc pas aisé d ’ introduire des changements trop 
radicaux dans tous les domaines. Le  champ religieux connaît quelques nouvelles 



RS.2025.28.08  p. 10/13 Varia

approches — Faat Kiné, musulmane, va se marier avec Jean qui est catholique ; leurs 
fils pensent déjà à la cérémonie qui ne se fera ni à la mosquée ni à l ’ église, mais à la 
mairie. S ’ il est possible d ’ admettre que l ’ influence réelle de la religion sur le quo-
tidien sénégalais est limitée (Dieng, 2021, p. 181–195), il ne saurait toutefois être 
question de la laïcisation de la vie et de la liberté totale des mœurs.

Le film d ’ Ousmane Sembène est-il féministe ?

Maints critiques, chercheurs en littérature ou lecteurs n ’ ont pas hésité à consi-
dérer Faat Kiné comme féministe, ceci était d ’ autant plus facile que Sembène se 
prononçait fréquemment en faveur des femmes et de la modification de leur statut 
dans les sociétés africaines. Est-ce effectivement le féminisme qui s ’ exprime tout au 
long du film ? La réponse dépend du sens qui est donné à cette notion.

Il  ne s ’ agit pas certainement du féminisme qui serait semblable à  un niveau 
quelconque aux mouvements européens (occidentaux), mais il est utile de rappe-
ler une phrase de Mariama Bâ, auteure du célèbre roman Une si longue lettre : « Si 
défendre l ’ intérêt des femmes c ’ est être féministe, oui, je suis féministe » (Dieng, 
2021, p. 182).

Les problèmes majeurs traités lors de la présentation de la situation des femmes 
africaines  — excision, polygamie, éducation  — sont partiellement présents dans 
Faat Kiné. En plus, certains aspects délicats, tenus jusque-là en secret, sont direc-
tement soumis aux spectateurs : les femmes — les plus jeunes, comme Aby, et plus 
âgées, comme Faat Kiné et ses amies – parlent librement de leur vie la plus intime. 
Tout rebelle qu ’ il était, Sembène se rendait parfaitement compte qu ’ une telle fran-
chise risquait de l ’ exposer aux critiques des milieux traditionalistes et savait s ’ en 
protéger grâce à l ’ utilisation intelligente de périphrases et d ’ euphémismes10.

Ainsi, par sa propre caractéristique et à  travers toute une série de détails, 
Faat Kiné apparaît-elle comme une véritable héroïne du quotidien. Cette femme 
autonome et indépendante, sans déclarations ou théorisations, en dehors de 
toute note de pathos, est une incarnation vivante de la liberté. Elle prouve, 
par toute sa vie et ses actions, que les subalternes peuvent désormais parler  
(Spivak, 1988/2009).

10	 La dernière scène du film mérite de ce point de vue une attention particulière : Faat Kiné et 
Jean entrent en contact intime, rien n ’ est montré directement et, pourtant, tout est clair.



RS.2025.28.08  p. 11/13Ewa Kalinowska  •  Faat Kiné d ’ Ousmane Sembène, femme libre…

Fiche technique du film : 
Titre : Faat Kiné								        Production : les Films Doomireew 
Réalisation : Ousmane Sembène				   Langue : français et wolof 
Scénario : Ousmane Sembène				    Format : couleur — mono — 35 mm 
Photographie : Dominique Gentil			   Durée : 90 minutes 
Son : El Hadj M ’ Bow							      Date de sortie : 2000 
Montage : Kahéna Attia Riveill 
Musique : Yandé Codou Sène

Bibliographie

Akudinobi, J. G. (2006). Durable Dreams: Dissent, Critique, and Creativity in Faat Kiné and 
Moolaadé. Meridians: Feminism, Race, Transnationalism, 6(2), 177–194.

Bidzogo, E.  (2012). Vers un véritable autofinancement de l ’ investissement en Afrique ? 
Témoignage en forme de projet, de souhait, de suggestion sur les tontines au Cameroun. 
La Revue des Sciences de Gestion, 255–256, 167–170. https://shs.cairn.info/revue-des 

-sciences-de-gestion-2012-3-page-167?lang=fr
Certeau M.  (de). (1980). L ’ Invention du quotidien : Vol.  1. Arts de faire. Union générale 

d ’ éditions.
Coquery-Vidrovitch, C. (2011). Petite historie de l ’ Afrique. La Découverte.
Coquery-Vidrovitch, C. (2013). Les Africaines. Histoire des femmes d ’ Afrique subsaharienne 

du xixe au xxe siècle. La Découverte.
Dehoumon, M. (2011). Les principes de liberté et d ’ égalité dans la réalité sociale des droits 

de l ’ homme en Afrique. HAL Open Science. https://shs.hal.science/halshs-00589792v1
Dieng, R. S. (2021). Féminismes africains. Une histoire décoloniale. Présence Africaine.
Djian, J.-M. (2010). Ahmadou Kourouma. Seuil.
Gadjigo, S. (2013). Ousmane Sembène : une conscience africaine. Présence Africaine.
Gosh, K. (2023, March 9). 14 Books by Male African Authors Who are Feminist Allies. Brittle 

Paper. https://brittlepaper.com/2023/03/14-books-by-male-african-authors-who-are-fe 
minist-allies/

Göttner-Abendroth, H. (2019). Les sociétés matriarcales : Recherches sur les cultures autoch-
tones à travers le monde (C. Chapplain, Trad.). Éditons des femmes — Antoinette Fou-
que. (Texte original publié 2013)

Kalinowska, E.  (2022). Feminizmy negroafrykańskie a  feminizmy Europy i Zachodu. In 
M. Malinowska & A. Walczyna (Red.), Zapomniane, Nieobecne, Niepotrzebne, Niechcia-
ne  — kobieca (nie)obecność na przestrzeni wieków (s.  9–36). Wydawnictwo Naukowe 

https://shs.cairn.info/revue-des-sciences-de-gestion-2012-3-page-167?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-des-sciences-de-gestion-2012-3-page-167?lang=fr
https://shs.hal.science/halshs-00589792v1
https://brittlepaper.com/2023/03/14-books-by-male-african-authors-who-are-feminist-allies/
https://brittlepaper.com/2023/03/14-books-by-male-african-authors-who-are-feminist-allies/


RS.2025.28.08  p. 12/13 Varia

Elipsa: www.academia.edu/100895044/Feminizmy_negroafryka%C5%84skie_a_femini 
zmy_Europy_i_Zachodu_African_Feminisms_vs_Western_Feminisms

Keating, Ch., Rasmussen, C., & Rishi, P. (2010). The Rationality of Empowerment: Micro-
credit, Accumulation by Dispossession, and the Gendered Economy. Signs: Journal of 
Women in Culture and Society, 36(1), 153–176.

Konaté, M. (2010). L ’ Afrique noire est-elle maudite ? Fayard.
Lem Atanga, L.  (2013). African feminism? In L.  Lem Atanga, S.  E.  Ellece, L.  Litosseli-

ti, & J. Sunderland (Eds), Gender and Language in Sub-Saharan Africa: Tradition, Strug-
gle and Change (p. 301–314). John Benjamins Publishing Company. www.researchgate.
net/publication/248706957

Lindo, K. (2010). Ousmane Sembene ’ s Hall of Men: (En)Gendering Everyday Heroism. 
Research in African Literatures, 41(4), 109–124.

Lo, M. S. (2013). Confidant Par Excellence, Advisors and Healers: Women Traders’ Intersec-
ting Identities and Roles in Senegal. Culture, Health & Sexuality, 15(4), 467–481.

Lo, M. S. (2019). Embodiment and Visualization of Senegalese Women ’ s Agency and Econo-
mic Empowerment. Films for the Feminist Classroom, 5(1). http://ffc.twu.edu/issue_5-1/
feat_Lo_5-1.html

Logan, C., & Penar, H. P. (2019). Les libertés des Africains sont-elles en train de s ’ effriter ? 
[Numéro spécial]. Synthèse de Politique. Afrobaromètre, 55, www.afrobarometer.org/
publication/pp55-les-libertes-des-africains-sont-elles-en-train-de-seffriter/

Loomba, A.  (2011). Kolonializm. Postkolonializm (N.  Bloch, Tłum.). Wydawnictwo 
Poznańskie. (Oryginalny tekst opublikowany 1998)

Luste, B. S. (2015). L ’ Afrique et ses fantômes : Écrire l ’ après. Présence Africaine.
Orlando, V. (2006). The  Afrocentric Paradigm and Womanist Agendas in Ousmane Sem-

béne ’ s Faat Kiné (2001). Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East, 
26(2), 213–224.

Osha, S. (2006). Introduction: African Feminisms. QUEST: An African Journal of Philosophy 
/ Revue Africaine de Philosophie, 20(1–2), 5–10. www.academia.edu/1067845/Is_gen 
der_yet_another_colonial_project

Oyĕwùmí, O. (Ed.). (2003). African Women & Feminism: Reflecting on the Politics of Siste-
rhood. Africa World Press.

Poivre, O. (Dir.). (2009). L ’ engagement au féminin [Numéro spécial]. Cultures Sud, 172. 
Cultures France.

Sidibé, F. F. (2006). Une saison africaine. Présence Africaine.
Spivak, G. Ch. (2009). Les subalternes peuvent-elles parler ? (J.  Vidal, Trad.). Éditions 

Amsterdam. (Texte original publié 1988). https://blogs.law.columbia.edu/critique1313/
files/2020/06/SPIVAK-Les-subalternes-peuvent-elles-parler.pdf

Sweetman, D. (1984). Women Leaders in African History. Heinemann.

http://www.academia.edu/100895044/Feminizmy_negroafryka%C5%84skie_a_feminizmy_Europy_i_Zachodu_African_Feminisms_vs_Western_Feminisms
http://www.academia.edu/100895044/Feminizmy_negroafryka%C5%84skie_a_feminizmy_Europy_i_Zachodu_African_Feminisms_vs_Western_Feminisms
http://www.researchgate.net/publication/248706957
http://www.researchgate.net/publication/248706957
http://ffc.twu.edu/issue_5-1/feat_Lo_5-1.html
http://ffc.twu.edu/issue_5-1/feat_Lo_5-1.html
http://www.afrobarometer.org/publication/pp55-les-libertes-des-africains-sont-elles-en-train-de-seffriter/
http://www.afrobarometer.org/publication/pp55-les-libertes-des-africains-sont-elles-en-train-de-seffriter/
http://www.academia.edu/1067845/Is_gender_yet_another_colonial_project
http://www.academia.edu/1067845/Is_gender_yet_another_colonial_project
https://blogs.law.columbia.edu/critique1313/files/2020/06/SPIVAK-Les-subalternes-peuvent-elles-parler.pdf
https://blogs.law.columbia.edu/critique1313/files/2020/06/SPIVAK-Les-subalternes-peuvent-elles-parler.pdf


RS.2025.28.08  p. 13/13Ewa Kalinowska  •  Faat Kiné d ’ Ousmane Sembène, femme libre…

Notice bio-bibliographique

Ewa Kalinowska, HDR, enseigne à  l ’ Institut de Linguistique Appliquée de l ’ Université de 
Varsovie. Ses recherches concernent les littératures d ’ expression française de l ’ Afrique sub-
saharienne et des îles de l ’ océan Indien. Elle a participé à plusieurs conférences, sessions 
d ’ études et congrès, liés à la littérature et à la didactique du FLE — en Pologne et à l ’ étranger 
(Liège, Porto, Prague, Budapest, Québec, Durban, Ouidah, etc.). Elle a publié une monogra-
phie consacrée à l ’ engagement exprimé dans des œuvres romanesques d ’ Afrique : Diseurs de 
vérité. Conceptions et enjeux de l ’ écriture engagée dans le roman africain de langue française 
(Werset, Lublin 2018). Elle est l ’ auteure de plusieurs articles, dont « La solitude qui s ’ ignore : 
l ’ isolement de Johnny Chien Méchant », „Postkolonialne dzieci francuskojęzycznej litera-
tury afrykańskiej”, ou « Exorciser un traumatisme extrême. Le  génocide rwandais dans la 
langue et la littérature ». Membre de l ’ Association des Africanistes Polonais (Polskie Towa-
rzystwo Afrykanistyczne).

e.kalinowska@uw.edu.pl

mailto:e.kalinowska@uw.edu.pl

	Ewa Kalinowska: Faat Kiné d ’ Ousmane Sembène, femme libre dakaroise

