Romanica Silesiana 2025, No 2 (28), p. 1/11
ISSN 2353-9887
https://doi.org/10.31261/RS.2025.28.06

LAHCEN BAMMOU
Université Cadi Ayyad, Maroc
@ https://orcid.org/0009-0007-9017-2111

L’alphabet de la fronde : la manumission par la
Cruauté dans Les Cenci d’ Antonin Artaud

The Alphabet of Revolt: Manumission Through Cruelty in Antonin Artaud’s The Cenci

Abstract
This article examines freedom through the act of writing in Antonin Artaud’s work. Specifically, it
seeks to demonstrate how his play, The Cenci, embodies his theory of cruelty. To this end, it anal-
yses the ethopoeia (character portrayal) of the two main antagonists: Count Cenci and his daugh-
ter Beatrice, with particular emphasis on the sensitive theme of incest. Finally, the article shows how
Artaudian writing functions as a form of symbolic liberation, exploring various writing processes and
the aesthetic quest within the didascalia.

Keywords: Artaud, freedom, theatre, subversion, process

Désambiguiser la liberté, concept aussi amorphe que protéiforme, revient a se
bercer d’illusions. Elle est existence dans I’omerta des organes, dans I’élan du désir
et son entreprise, elle est: « notion qui se définit négativement comme I’absence de
contrainte ; positivement, comme 1’état de celui qui fait ce qu’il veut» (Julia, 1975,
p. 155). Lorsqu’elle se met en résonance avec la littérature, la liberté se concré-
tise dans I’'intimité d’un état d’Ame, posant les valeurs a créer tout en permettant
a 'individu de devenir celui qu’il veut étre. Pour le dire autrement, quand elle se
fait manquement au consensuel des reégles, elle rapproche I’art de la vie, priorise
la fantaisie et varie les plaisirs du récepteur, quitte a étre mal comprise ou s’enliser
dans le marasme de I'informe.

Quand Sartre (1948) postule dans Qu’est-ce que la littérature ? que «I’auteur
écrit pour s’adresser a la liberté des lecteurs» (p. 58), il suggere en amont que la
littérature ne s’adresse pas aux esclaves, attendu qu’elle exhorte a 'exercice du


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed
https://doi.org/10.31261/RS.2025.28.06
https://orcid.org/0009-0007-9017-2111

RS.2025.28.06 p.2/11 Etudes

droit de penser par soi-méme hors des sentiers battus. En aval, il sous-entend que
I’écrivain est également affranchi par essence a travers le refus de la complaisance
et de la dictature du commun. L’acte scriptural est sous cet angle le contrepoint de
deux libertés: I'une portée par I'imagination et la créativité, I’autre par la faculté
de juger et la distance critique. Légion sont ces littérateurs «libres», et Antonin
Artaud en est une figure marquante.

Ce poete, acteur et metteur en scene prend le parti d’une dramaturgie a rebours
des canons classiques. Chez lui, la narration éclate, la lumiére acquiert une fonction
expressive et le dialogue est un cri primal. Les Cenci (1935), sa seule piéce ache-
vée et interprétée par ses soins, illustre parfaitement cette écriture de la subversion.
Empruntée a Stendhal et Shelley, cette tragédie dit le sort funeste de Béatrice Cenci,
jeune fille condamnée & mort, pour avoir tué ’auteur de son viol : son propre pére.
Des lors, une question se pose: dans quelle mesure Les Cernci, par son rejet délibéré
des canons dramaturgiques traditionnels, matérialise-elle un acte d’émancipation
par la suprématie du texte? Pour apporter des éléments de réponse a cette
problématique, il conviendra d’analyser la conception artaudienne du théatre en
relation avec le choix des personnages, des thémes et des faits de style.

La cruauté artaudienne ou I’esthétique de la déflagration

Il va sans dire que ’acte d’écrire comme manumission symbolique chez Artaud
est inextricablement lié a sa théorie de la « cruauté», développée dans Le Thédtre
et son double (1938). Il est donc primordial d’en rappeler lapidairement quelques
traits définitoires.

Pareil faire dramatique récuse un réalisme psychologique, prenant a contrepied
la substantifique moelle du théatre occidental : la purgation des passions. Il rejette
par conséquent toute analyse scrupuleuse des sentiments et empreinte de consumé-
risme. Il estime qu’elle désenrichit la représentation de la réalité en la dessaisissant
de sa dimension métaphysique. Pour rappel, cet épithétisme renvoie chez Artaud
a «la forme la plus haute de la poésie;; elle se traduit en images, symboles, récits cos-
mogoniques ou mythiques » (Dumouli¢, 1996, p. 47). Selon ce point de vue, il faut
cesser de « prostituer » un théétre évalué a la base de son interrelation directe avec
la réalité. Il soutient a ce propos que: « des histoires d’argent, d’angoisses pour de
I’argent, d’arrivisme social, d’affres amoureuses ou I'altruisme n’intervient jamais,
de sexualités saupoudrées d’un érotisme sans mystére, ne sont pas du théatre si
elles sont de la psychologie » (Artaud, 1938/1964a, p. 118). L’alternative est donc un



Lahcen Bammou ¢ L’alphabet de la fronde : la manumission par la... RS.2025.28.06 p.3/11

théatre unique et inopiné, qui ne se veut pas un miroir du vivre-ensemble, mais une
épiphanie de I'inconscient et ses abysses.

Dans la méme veine I’art scénique est immersion. Il se doit d’étre une expérience
sensorielle et psychique puisant dans les rituels tribaux et les mythes anciens pour
installer le spectateur au centre d’un spectacle qui I’enveloppe et le violente menta-
lement. Le dessein étant d’exhumer des forces primitives et des conflits universels,
nommément la vie et la mort, ’ordre et le chaos:

Un théétre qui produise des transes, comme les danses de Derviches et d’ Aissaouas
produisent des transes, et qui s’adresse a I’organisme avec des moyens précis, et
avec les mémes moyens que les musiques de guérison de certaines peuplades que
nous admirons dans les disques mais que nous sommes incapables de faire naitre
parmi nous. (Artaud, 1938/1964a, p. 128)

Ce relativisme culturel permet de recouvrer une force spirituelle susceptible
a travers une approche holistique de I’art, ot la tragédie « soigne » le spectateur au
lieu de susciter pitié et horreur, comme I’énongait Aristote dans la Poétigue.

Artaud va encore plus loin: il rejette certaines regles fondatrices du théatre clas-
sique, notamment la bienséance externe, qui « visait a ne choquer ni la sensibilité
ni les principes moraux du spectateur » (Couprie, 1998, p. 118), et la bienséance
interne, qui a « pour but de garantir la cohérence des personnages mis en scéne »
(Couprie, 1998, p. 120). Cette subversion se manifeste particuliérement a travers
le choix des personnages, de themes tabous et une esthétique résolument icono-
claste. Reste a vérifier comment cette théorie résonne dans Les Cenci.

La mécanique tragique des personnages chez Artaud

Artaud campe un Francesco Cenci qui a perpétré sans le moindre remords toutes
les iniquités imaginables. Il affiche, en athée convaincu, son exécration de la reli-
gion, qu’il raméne a un artifice superfétatoire : « balivernes que ces choses d’Eglise !
pour moi . . . un beau chef-d’ceuvre noir, c’est le seul héritage qu’il importe encore
de laisser » (Artaud, 1935, p. 11). Archétype du pere dévorant, il est également un
étre sadique et pervers; il a tué ses deux fils, suborné puis violé sa fille. Son ton lors-
qu’il lui parle est d’une ironie acerbe: «ton pére a soif, Béatrice. Ne donneras-tu
pas a boire a ton pere ? » (Artaud, 1935, p. 25). Il est méme capable d’assassiner sur
un simple changement d’humeur, comme en témoigne cette menace adressée a ses



RS.2025.28.06 p.4/11 Etudes

convives, proférée d’une voix caverneuse, accompagnée de gestes saccadés et d’un
rire hystérique: «a vos places, ou pas un homme vivant ne sortira d’ici» (Artaud,
1935, p. 22). Bref, Artaud couche sur papier un Barbe-Bleue capable de tout
sauf du bien.

Cette répulsive figure immonde sert justement de faux-fuyant pour amener
le récepteur a se remettre en question. En pulvérisant les jalons entre bien et mal,
Artaud le somme de rompre avec le parti pris et donc de revisiter des zones d’ombre
de son intériorité, la ou il n’a jamais osé se déambuler. Car, selon ce dramaturge,
«la pensée claire ne nous suffit pas. Elle situe un monde usé jusqu’a I’écceurement »
(Artaud, 1970, p. 66). La cruauté, conformément a ce point de vue, est un moyen
d’identification spectatorielle forcée, elle cherche a soustraire le récepteur a ses
démons intérieurs, a lui faire expérimenter physiquement I’horreur sans possibilité
de prise de distance. Le théatre artaudien ne représente pas, il agit.

Ce personnage fait sortir de ses gonds, selon qu’il assume son caractére enté-
nébré sur un ton cérémonieux. Le spectateur se trouve alors dans une position apo-
rétique ; écceuré par ses actes méphistophéliques, il est néanmoins suborné par son
charisme tragique. Il prend ainsi conscience qu’il évolue dans un monde aliéné par
son trop de conventions et se résout a ne pas le juger, car le mal est consubstantiel
a la nature humaine. Artaud congoit donc un protagoniste qui n’est pas sans rap-
peler Madame de Saint-Ange chez Sade, laquelle éprouve « deux plaisirs a la fois,
celui de jouir soi-méme de ces voluptés criminelles et celui d’en donner des legons »
(Sade, 1795/1994, p. 18). A travers I’assomption de leur sadisme, ces deux protago-
nistes se recoupent. Analysons maintenant un autre étre de papier.

Béatrice Cenci contraste avec tous les personnages du théatre classique. Elle
n’est ni une héroine idéalisée comme Phedre, ni mue par des dilemmes moraux
telle la Camille de Corneille. Elle n’obéit non plus a aucune volonté divine, contrai-
rement a Iphigénie. Son exécution sommaire est dénuée de fonction moralisatrice
comparée a celle d’Antigone, elle est gratuite et fait suite & un monde arbitraire.
Ce personnage est tout commodément une violence psychologique et physique
a charge de traumatiser le spectateur. Ses tribulations naissent des amourettes d’ un
parent pervers et despote, son parricide est le contrecoup d’un désespoir méta-
morphosé en un acte vindicatif. Aussi n’a-t-elle aucun discours noble a prononcer
et se contente d’un cri de douleur et d’horripilation: « mes yeux, sur quel affreux
spectacle en mourant vous vous ouvrirez. Quel est celui qui pourra m’assurer que,
la-bas, je ne retrouverai pas mon pére » (Artaud, 1935, p. 69).

Béatrice est ainsi une réécriture subversive du mythe d’(Edipe. Elle tue son
pére par réaction a sa cruauté et non par destin. Elle ne se repent pas en se cre-
vant les yeux, n’ayant agi que pour venger son honneur. Sa mort acceptée dans la
nonchalance totale ne lui confére aucune notoriété posthume, car la tyrannie est



Lahcen Bammou ¢ L’alphabet de la fronde : la manumission par la... RS.2025.28.06 p.5/11

toujours de mise. Elle n’est ni héroine ni sainte, elle est plutot une fille, évoluant
dans un microcosme insensé, affrontant seule I’animosité d’un pouvoir terrestre
incarné par l’autorité patriarcale et I'Eglise. Artaud se sépare donc de plusieurs
écrivains, entre autres Jean Cocteau (La Machine infernale, 1934), Jean Anouilh
(Moi, (Edipe, 1986) et André Gide ((Edipe, 1931). Il récuse I’idée de la malédiction
divine et la dichotomie corps/psyché pour déconstruire le mythe au prisme d’un
monde sans dieux et sans prophéties: « qu’on ne me parle plus jamais de Dieu »
(Artaud, 1935, p. 67). Il dépasse ainsi le culte d’un théatre-exutoire aux mauvais
instincts vers un spectacle de I’exorcisme, matérialisé par le cri, le sang et les gestes
saccadés. Artaud met en scéne des personnages atypiques pour aborder un théme
scabreux.

L’inceste artaudien ou la déchéance fondatrice

L’inceste, défini comme « phénomeéne complexe relatif, d’un c6té, a la sexualité,
la parenté biologique, les liens amoureux, et, d’un autre coté, a la parenté légale, la
prohibition, la législation sur le mariage » (Lannoy, 1992, p. 5), est un mantra litté-
raire. Des récits tels que Peau d’dne (1694) de Charles Perrault, Le Pére Goriot (1835)
de Balzac et Lolita (1955) de Nabokov en disent long.

Artaud ne déroge pas a cette regle, ce leitmotiv traverse de fond en comble
Les Cenci. Dumoulié (1996) ramene la prédilection de ce dramaturge pour le sujet
a son histoire familiale marquée par de nombreux mariages consanguins. Il précise
d’ailleurs que: «ses deux grand-meres, Marie et Catherine Chilé, étaient sceurs, et
a plus d’un égard ’identification d’Artaud & Héliogabale, lui-méme fils du ventre
double de deux sceurs, commence ici» (p. 6). Une telle conjoncture généalogique
ferait d’Artaud un étre-fusion et de la création un acte de cruauté.

Chemin faisant, I’inceste apparait dans Les Cenci comme une méchanceté ori-
ginelle, dénoncant une crise de la représentation, ou le réel est écrasé sous le poids
des normes. Il met en lumiére une circularité infernale, ’homme y est concomi-
tamment réclusionnaire et geolier de sa propre condition. De surcroit, ce theme
n’est pas narré, mais proféré sous forme de vocifération assortie de sanglots dans
une langue décrétée par la morale et ses Don Quichottes: « Cenci, mon pére, m’a
polluée » (Artaud, 1935, p. 42). L’euphémisme marqué par la métaphore verbale
«polluée » tient d’une autocensure, suggérant un jugement de valeur plutdt qu'une
expérience vécue. Il transpose I’acte incestueux dans un registre liturgique, dénon-
cant la duplicité de la doxa.



RS.2025.28.06 p.6/11 Etudes

Cauchemardesque bien plus que psychologique, 'inceste se rapporte chez
Artaud a une logique tragique: les personnages, en proie a un déterminisme moral
implacable, emblématisent une condition ontologique désespérée. Il devient une
allégorie de I'impuissance face a I'imparable du fatum inexorable comme en atteste
cette réplique: «mon seul crime, c’est d’étre née. Si je peux choisir ma mort, je
n’ai pas choisi ma naissance. C’est la qu’éclate la fatalité » (Artaud, 1935, p. 42).
Artaud, au-dela de ce no man’s land qui est le tabou, souligne ainsi que le propre
de 'homme est souffrance et son étre une tragédie, du moment qu’il est jeté sans
consentement dans un monde inepte et néronien.

L’insecte, dans cette optique, sert a remettre en question une institution fami-
liale per¢ue comme un lieu de brimade. Artaud révéle le caractere arbitraire de ses
codes et, par transitivité, I'artificialité de tous les dogmes sociétaux. Le spectateur,
patissant de ce chaos libérateur, prend conscience qu’il se reconnait, d’une certaine
maniére, en Héliogabale, ce roi qui «une fois sur le trone, n’accepte aucune loi;
et il est le maitre. Sa loi personnelle sera donc la loi de tous » (Artaud, 1934/1979,
p- 109). Derriére son caractére odieux, I'inceste devient partant révélation plutot
qu’hymne au nihilisme. Il se mue sous la plume artaudienne en une récréation par
la destruction; un seuil aux limites duquel le récepteur se métamorphose en une
énergie empalée par une brutalité purificatrice.

En somme, cette poétique du sabotage, faisant vibrer le corps au-dela de sa
finitude anatomique, met en corrélation ce jeu impitoyable de la vie et de la mort
a travers une écriture de la sédition.

L’émancipation par le code stylistique

Chez Artaud, la liberté par I’écriture se conquiert au-dela des idées. Elle se mani-
feste a travers un acte d’écrire éruptif, qui aspire a pulvériser le réel et a atteindre
la vérité, a « percer la peau, donc percer I'inconscient, le réve, I'image, afin d’en
extraire la magie » (Bouillon, 2016, p. 80). Vérifions comment la mise a mal de la
langue est un territoire de la dissidence.

On remarque un usage fréquent de I’écho rythmique, ot «le rythme d’un
groupe est repris dans le suivant, parfois & plusieurs reprises» (Dupriez, 1984,
p. 169). C’est le cas dans cette réplique dans laquelle Lucrétia verbalise sa tristesse,
une fois au courant du viol de sa fille Béatrice : « Mon Dieu! Mon Dieu ! Mon Dieu !
Mon Dieu!» (Artaud, 1935, p. 43). Artaud congoit ce procédé a sa maniére. Au
lieu d’utiliser un patron syntaxique long comme [sujet-verbe-c.0.d.], il arréte son



Lahcen Bammou ¢ L’alphabet de la fronde : la manumission par la... RS.2025.28.06 p.7/11

choix sur la structure [possessif-sujet], qu’il étire par réduplication et marque par
la modalité de I’énonciation exclamative. Cette économie grammaticale transforme
cette réplique en une invocation obsessionnelle, qui objective une virulence émo-
tionnelle et creuse un sentiment intense de détresse.

Cependant, dans d’autres énoncés, a titre d’exemplification: « assez... assez...
assez» (Artaud, 1935, p. 52), il y a combinaison de ce procédé au mot-phrase et
a 'aposiopese : «interruption soudaine d’un énoncé, d’une parole traduisant une
émotion, une insinuation, une allusion, une colére, une crainte, etc.» (Pougeoise,
2006, p. 57). Cela donne & entendre un cri écrasé sous le poids de I’indignation. La
violence essuyée est exorcisée sous forme d’imprécation, ol le spectateur ressent
plus qu’il ne comprend un langage brutal.

Par ailleurs, Artaud mobilise des variantes nouvelles de tactisme : « construire la
phrase de fagon que I’ordre des mots reproduise quelque chose du sens » (Dupriez,
1984, p. 445). Pour ce faire, il recourt aux points d’assise; des signes qui conférent
un ton particulier & une réplique, un titre ou une citation. C’est précisément
le cas dans:

CENCI, CENCI, CENCI, CENCI.
CENCI, faisant face aux voix, crie dans la tempéte. — EH BIEN, QUOI ! . ..
ORSINO. — RATE. (Artaud, 1935, p. 50)

Les segments en majuscules: « CENCI, CENCI, CENCI, CENCI», « EH BIEN,
QUOI » et «RATE » amorcent une image surréaliste, qui simule une violence ver-
bale. Dés lors, elle soumet les sens du lecteur a une tension permanente et constitue
«un cri de 'esprit qui se retourne vers lui-méme et est bien décidé a broyer désespé-
rément ses entraves » (Joski, 1970, p. 35).

Artaud revendique également sa liberté par I’écriture au moyen de efface-
ment lexical, c’est-a-dire: «utiliser, au lieu du nom propre, du nom commun spé-
cifique, ou méme de la proposition, des démonstratifs, des indéfinis, des outils
grammaticaux, des formes lexicales sans compréhension (truc, faire), voire un
signe algébrique ou un blanc» (Dupriez, 1984, p. 172). Cette technique se mani-
feste cousue de fil blanc dans une structure phrastique réduite a des blancs assortis

(Artaud, 1935, p. 47). Cela élargit la portée des assertions et confére a la moda-
lit¢ de [D’énonciation exclamative une dimension hyperbolique, qui frole
le non-sens.



RS.2025.28.06 p.8/11 Etudes

La didascalie de la cruauté

Artaud opte pour des didascalies longues, qui décrivent au lieu de situer. Elles se
profilent sous forme de textes paralleles a registre littéraire soutenu. Cette séquence
a dominante descriptive en dit long:

Cenci, Camillo, Béatrice, Lucrétia, des convives parmi lesquels le prince Colonna;
des mannequins en assez grand nombre. La scéne évoque a peu pres les Noces
de Cana, mais en beaucoup plus barbare. Des rideaux pourpres volent au vent,
retombent en plis lourds sur les murailles. Et tout & coup, sous un rideau soulevé,
éclate une scéne d’orgie furieuse, peinte comme en trompe-1’ceil. Les cloches de
Rome sonnent a toute volée, mais en sourdine, en accord avec le rythme tour-
billonnant du festin. Les voix s’amplifient, prenant la tonalité grave ou suraigué
et comme clarifiée des cloches. De temps en temps un son volumineux s’étale
et fuse, comme arrété par un obstacle qui le fait rejaillir en arétes aiguisées.
(Artaud, 1935, p. 18)

II est manifeste que cette didascalie s’inscrit dans une polyphonie information-
nelle étayée avec les jeux de lumiere, les nuances sonores et la dynamique des mou-
vements scéniques. Antonin Artaud fonde ce choix sur I'incapacité de I’écrit seul
a épuiser la densité expressive du théatre, c’est « un théétre d’idiot, de fou, d’inverti,
de grammairien, d’épicier, d’anti-poete et de positiviste, c’est-a-dire d’Occiden-
tal » (Artaud, 1938/1964a, p. 61). Dés lors, réplique et didascalie participent & une
sémantique du geste qui impose aux acteurs une prestation, o ils ne sont plus de
simples interpretes, mais des marionnettes de la cruauté. La représentation devient
partant une expérience spirituelle avant-gardiste se délestant de toute logique nar-
rative, alors que le texte est réduit a un catalyseur basique parmi d’autres. La quéte
esthétique est indéniablement au cceur de cette didascalie.

D’emblée, 'accumulation des désignateurs rigides: « Cenci, Camillo, Béatrice,
Lucrétia» condense en une formule concise une machine tragique, centrée sur les
rapports de force communs aux personnages. Le cadre de I’action est précisé par
des appositions explicatives comme « des convives parmi lesquels le prince Colon-
na» et «des mannequins en assez grand nombre », qui ancrent le spectacle dans un
contexte social défini. Les concessives « mais en beaucoup plus barbare » et « mais
en sourdine, en accord avec le rythme tourbillonnant du festin » introduisent deux
épanorthoses, rétractant respectivement les principales «la scéne évoque a peu
pres les Noces de Cana » et «les cloches de Rome sonnent a toute volée ». C’est un
coup de scalpel dans le langage, amenant un soulignement et une amplification du



Lahcen Bammou ¢ L’alphabet de la fronde : la manumission par la... RS.2025.28.06 p.9/11

trait sémique « étre barbare ». De surcroit, le paradoxe dans «les cloches de Rome
sonnent a toute volée, mais en sourdine », inhérent au rapport antonymique com-
mun aux vocables « sonnent » et « sourdine », place le lecteur au cceur de deux dis-
cours dissemblables, ot le vrai apparait peu vraisemblable.

La scene prend vie a travers des images prégnantes. La métaphore verbale
«volent » identifie les rideaux a des oiseaux évoluant dans une liberté rendue par la
lexie « vent». Le caractérisant spécifique «furieuse» introduit une seconde méta-
phore adjectivale, qui amorce une personnification de la lexie «scéne », I’érigeant
en entité vivante. Cet effet est prolongé par les comparaisons figuratives « comme en
trompe-1ceil » et « comme arrété par un obstacle » qui instaurent un fondu-enchainé
d’impressions visionnaires. En paralléle, la syntaxe participe a une dynamique
de la rupture. La locution adverbiale «et tout a coup » combinée a I’antéposition
du groupe complément circonstanciel de lieu «sous un rideau soulevé », met en
place une attente trompée et par conséquent une structure déceptive, ayant trait
au par’hyponoian. Sur le plan de la caractérisation, Artaud emploie une varié-
té d’adjectifs, notamment de forme «grand», de couleur « pourpres», de masse
«lourds », verbale «soulevé » et «aiguisées ». Cette richesse lexicale, secondée par
un style périodique et une liaison asyndétique, implémente une rhétorique de la
tension, en phase avec une pensée en mouvement opposée a toute linéarité.

Artaud récuse un théatre outrageusement psychologique et opte pour une écri-
ture, «ou la réalité n’a pas besoin d’étre figurée, ou est construit un rituel déli-
bérément fantasmatique» (Ubersfeld, 1993, p. 47). Il privilégie une expérience
sensorielle inspirée des rites tribaux et des mythes anciens afin de violenter psychi-
quement le récepteur. Cette volonté d’impact est cousue de fil blanc dans Les Cenci,
ou il met en scéne des personnages, figurant I’acmé de I'implacabilité : un pere qui
viole sa fille et une fille qui tue son pére. Une telle configuration dramatique imbibe
le lecteur d’une horreur, qui déjoue toute prise de distance.

Sur le volet thématique, Artaud déconstruit la duplicité de la doxa en disséquant
un sujet aussi sensible que I'inceste. Loin d’étre une provocation gratuite, cette
option est un faux-fuyant pour appesantir sur une crise de la représentation, fai-
sant que la société occidentale trépasse sous le poids de son trop de normes. Enfin,
le code stylistique, corrélé a la théorie de la cruauté, s’inscrit dans une dynamique
de I'iconoclasme, agissant comme lieu d’insoumission. La vision artaudienne axée
sur la déflagration du conventionnel et la confrontation a I'impensé va préfigurer
I’émergence d’un mouvement théatral majeur : le Nouveau Théatre.

Ce courant résonne des problématiques existentielles afférentes aux guerres et
génocides ayant marqué le xx° siecle. Il hérite de la provocation théatrale d’ Alfred
Jarry et integre bien que souvent, en les subvertissant, des principes comme la
distanciation brechtienne. Le nouveau théatre est essentiellement: «un esprit de



RS.2025.28.06 p.10/11 Etudes

protestation et d’insurrection contre tous les conformismes, hérités ou imposés,
esthétiques et idéologiques» (Lioure, 1998, p. 92). C’est dans ce mouvement de
remise en question que s’inscrit ’ceuvre de Samuel Beckett. Il met en avant des
étres de papier aux abois, taraudés par I’anathéme de I’incommunicabilité, pris au
piége d’une existence dépourvue de sens et acculés au repli sur soi. C’est le cas de
Murphy, dont les répliques sont souvent des monologues sans possibilité d’échange.
Il se retire du monde par la solitude pour mieux méditer sur sa condition. Il pergoit
autrui comme une source de contamination, qui empéche sa conscience de sentir
son existence.

Beckett creuse cette propension a I’enfermement chez ses personnages, en ins-
taurant un temps cyclique: jadis, aujourd’hui et demain se mélent interminable-
ment. Comme le dit Vladimir dans En attendant Godot: «le temps s’est arrété »
(Beckett, 1952, p. 30). L’homme est réclusionnaire d’un réel attentatoire a 1’épa-
nouissement, ot la répétition est subie et non choisie. Avec humour noir, Beckett
(1957) asséne méme des gorges chaudes aux situations tragiques: « Si je ne tue pas
ce rat il va mourir » (p. 90), afirme Clov dans Fin de partie. Ses personnages clow-
nesques, qui se prononcent sur fond de jeux de mots, de non-sens et de quiproquos,
rappellent des figures funestes et comiques, comme si les Pensées de Pascal étaient
jouées par les Fratellini. Moyennant ce dispositif, il révéle la faillite des systemes
de pensée traditionnels qu’ils relevent de la religion ou de la logique. Il oblitere les
repéres chronologiques et historiques pour mieux dénoncer un monde insensé qui
résiste a la signification.

Bibliographie

Armand-Laroche, J.-L. (1964). Antonin Artaud et son double. Pierre Fanlac.

Artaud, A. (1935). Les Cenci. Gallimard.

Artaud, A. (1964a). Le Thédtre et son double suivi de Le Thédtre de Séraphin. Gallimard.
(Texte original publié¢ 1938)

Artaud, A. (1964b). (Euvres complétes: Vol. 5. Autour du Théatre et son double et des Cenci.
Gallimard.

Artaud, A. (1970). GEuvres complétes : Vol. 3. A propos du cinéma. Gallimard.

Artaud, A. (1979). Héliogabale ou [’anarchiste couronné. Gallimard. (Texte original
publié 1934)

Beckett, S. (1952). En attendant Godot. Minuit.

Beckett, S. (1957). Fin de partie. Minuit.



Lahcen Bammou ¢ L’alphabet de la fronde : la manumission par la... RS.2025.28.06 p.11/11

Benac, H. (1988). Guide des idées littéraires. Hachette.

Bonardel, Fr. (1987). Antonin Artaud ou la fidélité a I'infini. Balland.

Bouillon, A. (2016). Gilles Deleuze et Antonin Artaud: L’impossibilité de penser. L’Harmat-
tan.

Couprie, A. (1998). Lire la tragédie. Dunod.

Dumoulié, C. (1996). Antonin Artaud. Seuil.

Dumoulié, C. (2000). Les thédtres de la cruauté : Hommage a Antonin Artaud. Desjonqueres.

Dupriez, B. (1984). Gradus : Les procédés littéraires. Union générale d’éditions 10/18.

Joski, D. (1970). Artaud. Editions universitaires.

Julia, D. (1975). Dictionnaire de philosophie. Larousse.

Lannoy, J.-D. (de)., & Feyereisen, P. (1992). L’Inceste. Presses universitaires de France.

Lioure, M. (1998). Lire le thédtre moderne : De Claudel a Ionesco. Dunod.

Michel, L. (2002). Lire le thédtre moderne. Nathan.

Pougeoise, M. (2006). Dictionnaire de poétique. Belin.

Sade, D. A. Fr. (de). (1994). La Philosophie dans le boudoir. Bookking International. (Texte
original publié 1795)

Sartre, J.-P. (1948). Qu’est-ce que la littérature ? Gallimard.

Ubersfeld, A. (1993). Lire le théatre (4¢ éd.). Editions sociales.

Thévenin, P. (1993). Antonin Artaud, ce désespéré qui vous parle. Seuil.

Virmaux, A. (1970). Antonin Artaud et le thédtre. Union générale d’éditions 10/18.

Virmaux, A., & Virmaux, O. (1996). Antonin Artaud : Qui étes-vous ? La Manufacture.

Notice bio-bibliographique

Lahcen Bammou est maitre de conférences habilité en littérature, stylistique et analyse du
discours a la Faculté Polydisciplinaire de Safi de I'Université Cadi Ayyad au Maroc. Il est
I"auteur d’une these sur la stylisation du récit carcéral marocain, notamment, Le Fou d’espoir
d’Abdellatif Laabi. Il a également rédigé une trentaine d’articles, portant sur le théatre,

le roman francophone et la traduction.

lahcen.bammou@uca.ac.ma


mailto:lahcen.bammou@uca.ac.ma

	Lahcen Bammou: L ’ alphabet de la fronde : la manumission par la Cruauté dans Les Cenci d ’ Antonin 

