
RSL.2025.35.08 s. 1 z 14 

	
Bo

ri
s L

an
in

  П
ол

ит
ич

ес
ки

й 
пе

рф
ом

ан
с..

.

Rusycystyczne Studia Literaturoznawcze nr 35 (2025), s. 1–14
ISSN 2353-9674

https://doi.org/10.31261/RSL.2025.35.08

Boris Lanin
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu
Polska

https://orcid.org/0000-0001-5542-7616

ПОЛИТИЧЕСКИЙ ПЕРФОМАНС  
КАК МОНТАЖ АТТРАКЦИОНОВ  
В ДИСТОПИЧЕСКОМ РОМАНЕ ЕВГЕНИЯ ЗАМЯТИНА МЫ*

POLITICAL PERFORMANCE AS A MONTAGE OF ATTRACTIONS  
IN YEVGENY ZAMYATIN’S DYSTOPIAN NOVEL WE
The following article discusses Yevgeny Zamyatin’s dystopian novel We (1920) 
which was examined with the use of  interdisciplinary methodology combining 
the tools of  performativity theory and semiotic analysis. In  the dystopias that 
gained popularity in 20th-century Russian literature and have since occupied an 
important place in the literary process, the aesthetic aspect gives way to political 
and sociological concerns. This shift of literary dominant was initiated by Zamya-
tin’s novel whose publication coincided with the emergence of Sergei Eisenstein’s 
montage theory. The analysis of the dictator’s portrayal and various instruments 
of political performance allows the conclusion that Zamyatin to an alarming ex-
tent anticipated political theatricalization – the procedure that gained momentum 
in the subsequent decades of the 20th century.
Keywords: 20th-century Russian literature, utopia, dystopia, performance, narra-
tion, plot, memory

* 	 This research was funded in whole or in part by Narodowe Centrum Nauki 
Reg. nr 2022/47/B/HS2/01244. For the purpose of Open Access, the author has 
applied a CC-BY public copyright license to any Author Accepted Manuscript 
(AAM) version arising from this submission.

https://doi.org/10.31261/RSL.2025.35.08
https://orcid.org/0000-0001-5542-7616
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.pl


	
Ru

sy
cy

st
yc

zn
e 

St
ud

ia
 L

ite
ra

tu
ro

zn
aw

cz
e 

20
25

 (3
5)

RSL.2025.35.08 s. 2 z 14 

POLITYCZNY PERFORMANS JAKO MONTAŻ ATRAKCJI  
W DYSTOPIJNEJ POWIEŚCI JEWGIENIJA ZAMIATINA MY
Przedmiotem artykułu jest dystopia My (1920) autorstwa Jewgienija Zamiatina, 
która została zbadana z  wykorzystaniem podejścia interdyscyplinarnego, łączą-
cego narzędzia teorii performatywności oraz analizy semiotycznej. W dystopiach, 
które zyskały popularność w  literaturze rosyjskiej XX wieku i  nadal zajmują 
istotne miejsce w procesie literackim, wymiar estetyczny dzieła ustępuje miejsca 
kwestiom politycznym i socjologicznym. Z tym przesunięciem dominanty utwo-
ru po raz pierwszy mieliśmy do czynienia właśnie w powieści Zamiatina, której 
wydanie zbiegło się z narodzinami teorii montażu, sformułowanej przez Siergieja 
Eisensteina. Analiza sposobu przedstawienia dyktatora oraz narzędzi politycz-
nego performansu w  powieści pozwala stwierdzić, że  Zamiatin w  dużej mierze 
antycypował teatralizację polityki – zabieg, który przybrał na sile w kolejnych de-
kadach XX wieku.
Słowa kluczowe: literatura rosyjska XX wieku, utopia, dystopia, performans, 
narracja, fabuła, pamięć

В  статье предлагается анализ политического перформанса 
в романе Замятина Мы через призму теории аттракционов 
Сергея Эйзенштейна. Цель статьи  – показать, что монтаж 
аттракционов и перформанс становятся для дистопии мерилом 
жанра, основой развертывания сюжета. Основной тезис статьи – 
политическая власть в  Мы строится как тщательно проду-
манный спектакль, смонтированный из последовательности 
аттракционов, направленных на эмоциональное воздействие 
на аудиторию (нумеров).

Повествование в  дистопии конструируется как «монтаж 
аттракционов». Так Эйзенштейн называл процесс – и результат – 
создания фильма. Для Эйзенштейна аттракцион – это 

всякий агрессивный момент театра, то есть всякий элемент его, подверга-
ющий зрителя чувственному или психологическому воздействию, опытно 
выверенному и математически рассчитанному на определенные эмоцио-
нальные потрясения воспринимающего, в свою очередь в совокупности 
единственно обусловливающие возможность восприятия идейной сторо-
ны демонстрируемого – конечного идеологического вывода1. 

1	 Сергей Эйзенштейн, “Монтаж аттракционов (1923),” в: Сергей Эйзенштейн, 
Избранные произведения в 6 томах. Т. 2 (Москва: Искусство, 1964), 269.



RSL.2025.35.08 s. 3 z 14 

	
Bo

ri
s L

an
in

  П
ол

ит
ич

ес
ки

й 
пе

рф
ом

ан
с..

.

В  период расцвета формального метода С.  Эйзенштейн 
«по-модному» для своего времени разъясняет: «Аттракцион 
в формальном плане я устанавливаю как самостоятельный 
первичный элемент конструкции спектакля – молекулярную 
(то есть составную) единицу действенности театра и театра 
вообще»2. 

В ходе гражданской войны и в результате массовой эмиграции, 
выразившейся в первой волне русской эмиграции, появилось 
новое поколение читателей и  зрителей, не привыкшее вос-
принимать вербальную метафорику. Именно поэтому новое 
послереволюционное искусство нуждалось в невербальных 
инструментах воздействия на новых зрителей, слушателей 
и  читателей. Роман Евгения Замятина Мы создавался в  те 
годы, когда Эйзенштейн обдумывал свою теорию аттракционов. 
В этом смысле закономерно, что дистопический текст предстает 
именно как монтаж аттракционов, ведь в нем аттракцион – это 
репрезентация власти. Важное действующее лицо аттракциона – 
диктатор, как бы он ни назывался: Благодетель, Большой Брат 
или как-нибудь еще. 

Центральные сцены в романе – это сцены общения Благоде-
теля с нумерами. После каждого из этих разговоров изменяется 
жизнь нумеров. Таких сцен – три, и только разговор с Д-503 
является частным, не публичным. Две другие сцены рассчитаны 
на суггестивный эффект массового зрелища. 

В Записи 9-й впервые Благодетель показан в действии, во 
время исполнения своей важнейшей функции – палаческой.

…мои глаза – тысячи глаз – туда, наверх, к Машине. Там – третий чугун-
ный жест нечеловеческой руки. И, колеблемый невидимым ветром, – пре-
ступник идет, медленно, ступень – еще – и вот шаг, последний в его жиз-
ни, – и он лицом к небу, с  запрокинутой назад головой – на последнем 
своем ложе. 

Тяжкий, каменный, как судьба, Благодетель обошел машину кругом, по-
ложил на рычаг огромную руку… Ни шороха, ни дыхания: все глаза – на 
этой руке. Какой это, должно быть, огненный, захватывающий вихрь  – 
быть орудием, быть равнодействующей сотен тысяч вольт! Какой вели-
кий удел!

2	 Эйзенштейн, “Монтаж аттракционов (1923),” 269–270.



	
Ru

sy
cy

st
yc

zn
e 

St
ud

ia
 L

ite
ra

tu
ro

zn
aw

cz
e 

20
25

 (3
5)

RSL.2025.35.08 s. 4 z 14 

Неизмеримая секунда. Рука, включая ток, опустилась. Сверкнуло не-
стерпимо-острое лезвие луча – как дрожь, еще слышный треск в трубках 
Машины. Распростертое тело – все в легкой, светящейся дымке – и вот 
на глазах тает, тает, растворяется с  ужасающей быстротой. И  – ничего: 
только лужа химически чистой воды, еще минуту назад буйно и красно 
бившая в сердце…3

Палачествуя, т.е. приводя в исполнение с помощью Машины 
Благодетеля свой собственный приговор, Благодетель само-
утверждается в качестве высшей и непререкаемой власти, на 
действия которой, по Александру Кожеву, исключена любая 
реакция нумеров.

А. Кожев утверждал, что 

в противоположность Власти в собственном смысле слова, т.е. власти че-
ловеческой, божественная «Власть», по существу, защищена от любой ата-
ки, поскольку исключается любая возможная на нее реакция, а сама эта 
Власть действует бесконечно, все то время, пока имеется воплощающее 
ее бытие4.

Когда Благодетель спускается с небес, он реализует свой статус 
Божественного правителя Единого Государства. 

Все глаза были подняты туда, вверх: в утренней, непорочной, еще не вы-
сохшей от ночных слез синеве – едва заметное пятно, то темное, то одетое 
лучами. Это с небес нисходил к нам Он – новый Иегова на аэро, такой же 
мудрый и любяще-жестокий, как Иегова древних. С каждой минутой Он 
все ближе – и все выше навстречу ему миллионы сердец – и вот уже Он 
видит нас. И я вместе с ним мысленно озираю сверху: намеченные тонким 
голубым пунктиром концентрические круги трибун – как бы круги пау-
тины, осыпанные микроскопическими солнцами (– сияние блях); и в цен-
тре ее – сейчас сядет белый, мудрый Паук – в белых одеждах Благодетель, 
мудро связавший нас по рукам и  ногам благодетельными тенетами сча-
стья (с. 232). 

3	 Евгений Замятин, «Мы». Текст и материалы к творческой истории ро-
мана, сост., подгот. текста, публ., коммент. и статьи Марина Юрьевна Лю-
бимова, Джулия Куртис (Санкт-Петербург: Мiръ, 2011), 170. В  дальней-
шем цитируем по тому же изданию. В скобках указываем номер страницы.
4	 Александр Кожев, Понятие власти, перев. Алексей Михайлович Рутке-
вич (Москва: Праксис, 2007), 23.



RSL.2025.35.08 s. 5 z 14 

	
Bo

ri
s L

an
in

  П
ол

ит
ич

ес
ки

й 
пе

рф
ом

ан
с..

.

Логичным кажется вопрос: а не является ли это нисхождение 
с небес трюком, а не аттракционом? С. Эйзенштейн пояснял: 

Аттракцион ничего общего с  трюком не имеет. Трюк… законченное до-
стижение в плане определенного мастерства (по преимуществу акробати-
ки), лишь один из видов аттракционов… в терминологическом значении 
является, поскольку обозначает абсолютное и в себе законченное, прямой 
противоположностью аттракциона, базируемого исключительно на отно-
сительном – на реакции зрителя5.

Благодетель потому и переизбирается в 48-й раз, что исполь-
зует эффективные методы воздействия на нумеров. Усталость 
нумеров от него приводит в итоге к репрессиям, но лишь в конце 
романа. Пока что он успешно превратил Единое Государство 
в «пространство ликования». Как заметил Михаил Рыклин, 

Иллюзионизм «пространств ликования» типа ВДНХ нацелен на ликвида-
цию того, что делает эти пространства возможными; так что постановка 
осуществляется не только ради «нового человека», но и ради того внеш-
него, которое, по всей видимости, радикально отвергается, подвергается 
деструкции6.

Деструкции в  романе Мы подвергается чувственное про-
странство, огражденное от Единого Государства Зеленой Стеной.  

Теория аттракционов Сергея Эйзенштейна вышла за пределы 
кинематографа, да и вообще искусства. Монтаж аттракционов 
оказывается не только стержнем визуального нарратива, но 
и  политических кампаний, которые часто встречаются во 
многих дистопиях. Особенностью политических аттракци-
онов, как показал профессор Джеффри Александер, является их 
доскональная продуманность и спланированность. Свершилось 
то, что предсказывал Д-503 в последнем предложении романа 
Мы: «…разум должен победить!» (с. 294). Разумность и праг-
матичность становятся характеристиками всех аттракционов. 

5	 Эйзенштейн, “Монтаж аттракционов (1923),” 270.
6	 Михаил Рыклин, Пространство ликования: тоталитаризм и различие 
(Москва: Логос, 2002), 15.



	
Ru

sy
cy

st
yc

zn
e 

St
ud

ia
 L

ite
ra

tu
ro

zn
aw

cz
e 

20
25

 (3
5)

RSL.2025.35.08 s. 6 z 14 

Дж. Александер замечает, что политика  – это не просто 
борьба за власть или реализация стратегий, а символическая 
деятельность, в которой политические лидеры и партии должны 
вызывать эмоции и убеждать общественность через успешное 
использование перформативных навыков. Если подойти 
к роману Е. Замятина Мы именно с этой точки зрения, то мы 
увидим, что многие инструменты современной политической 
борьбы были предсказаны еще в 1920 году. 

Джеффри Александер утверждает: «Политические истории – 
это истории о героях»7. Он рассматривает политические кам-
пании как спектакль, как театральные действия, как монтаж 
аттракционов, хотя и не применяет этого термина. Политики 
выступают в роли актеров, использующих риторику, символы, 
жесты и образы для создания впечатляющих перформансов. 
Успех политической кампании – а к ним в первую очередь отно-
сятся выборы – определяется тем, насколько убедительно лидер 
может передать аудитории те или иные ценности:

Герои возвышаются над обыденной политической жизнью, и истории, ко-
торые мы о них рассказываем, помогают нам понять, как они достигают 
этого. Эти повествования придают смысл, соединяя прошлое, настоящее 
и будущее: они оглядываются назад, чтобы осмыслить события, и одно-
временно предвосхищают следующий акт сюжета. В  юности герои про-
ходили испытания и страдали, как правило, ради чего-то большего, чем 
они сами. Однако в настоящем их страдания и подвиги обретают смысл 
и оправдание8.

7	 Jeffrey C. Alexander, The Performance of Politics (Oxford: Oxford University 
Press, 2010), 63 [перев. наш – Б.Л.]. Оригинал: «Political stories are all about 
heroes».
8	 Alexander, The Performance of Politics, 64 [перев. наш – Б.Л.]. Оригинал: 
«Heroes rise above ordinary political life, and the narratives we spin about them 
allow us to understand how they are able to do so. Stories about heroes create 
meaning by looking back to  the past from the present and by projecting the 
plot’s next act into the future, all at the same time. In their earlier lives, heroes 
were tested and suffered, usually on behalf of something greater than themselves. 
In the present, however, their suffering and their causes will be redeemed».



RSL.2025.35.08 s. 7 z 14 

	
Bo

ri
s L

an
in

  П
ол

ит
ич

ес
ки

й 
пе

рф
ом

ан
с..

.

Эффективность политического перформанса зависит от того, 
насколько аудитория верит в искренность и аутентичность 
лидера. Для этого лидер должен уметь интегрировать личные 
черты, идеологии и культурные символы в общий нарратив.

Этот нарратив формулирует и транслирует Благодетель, когда 
вызывает к себе Д-503. Кроме того, определенным посредником 
между Благодетелем и нумерами являются медиа, какими бы 
примитивными они ни были. Ведь медиа не только передают 
информацию, но и формируют интерпретации, которые влияют 
на то, какими воспринимают лидеров и события избиратели.

Дж. Александер показывает, что политика сегодня – это не 
только рациональная сфера, но и эмоциональное культурное 
пространство, где символизм играет решающую роль. Политика 
не ограничивается рациональным обсуждением программ или 
борьбой за власть. Она включает в себя создание и передачу 
смыслов, которые должны быть восприняты и признаны ауди-
торией. Ученый приходит к логичному выводу, что действия 
политиков можно понимать через метафору театра. Политиче-
ские лидеры и движения используют символы, ритуалы, нарра-
тивы и образы для формирования коллективного восприятия. 
Для Сергея Эйзенштейна, например, любой визуальный нар-
ратив, – это прежде всего монтаж аттракционов. Образ Благо-
детеля предвосхищает появление Великого Диктатора (1940) 
Чарли Чаплина, Старшего Брата в 1984 и многих других дик-
таторов именно тем, что предстает как монтаж аттракционов. 
Роман пророчески предупреждал не только против «фордизма», 
не только травестировал монументальную пропаганду, окон-
чательно развенчанную, кстати, в романе Монументальная 
пропаганда (2000) Владимира Войновича, но и заложил основы 
для сценариев будущих знаменитых политических кампаний.

Согласно Дж. Александеру, выделяется несколько ключевых 
элементов, определяющих успех политического перформанса, 
которые рассматриваются как сложный культурный и симво-
лический процесс. Прежде всего, политический перформанс 
основывается на четко выстроенном сценарии. Политик  – 
а в романе Евгения Замятина это Благодетель – должен пред-
ложить историю, которая будет понятна и близка аудитории, 



	
Ru

sy
cy

st
yc

zn
e 

St
ud

ia
 L

ite
ra

tu
ro

zn
aw

cz
e 

20
25

 (3
5)

RSL.2025.35.08 s. 8 z 14 

будь то надежда, перемены или борьба с врагом. Он противопо-
ставляет «добро» и «зло», где Благодетель и безмолвные нумера 
выступают героями, а МЕФИ – злодеями, хотя их никто так не 
называет. 

Политики играют роли, которые соответствуют их позиции 
в данном культурном и историческом контексте: 

1) политик – это герой: спаситель, борец за справедливость; 
2) защитник традиций: олицетворение стабильности и пре-

емственности;
3) он подлинный мученик: Жертва, которая заслуживает 

сочувствия и поддержки.
Эти роли требуют от политиков умения убедительно переда-

вать идеи, эмоции и ценности. Очевидно, Благодетель уверенно 
справляется со всеми важнейшими ролями, и на этом держится 
репрессивный строй Единого Государства. Его рассказ о сцене 
распятия – это наглядная примерка жертвенной роли. Благо-
детель не боится, что его считают палачом. 

Вы думаете  – я боюсь этого слова? А вы пробовали когда-нибудь со-
драть с  него скорлупу и  посмотреть, что там внутри? Я вам сейчас по-
кажу. Вспомните: синий холм, крест, толпа. Одни – вверху, обрызганные 
кровью, прибивают тело к кресту; другие – внизу, обрызганные слезами, 
смотрят. Не кажется ли вам, что роль тех, верхних, – самая трудная, самая 
важная? Да не будь их, разве была бы поставлена вся эта величествен-
ная  трагедия? Они были бы освистаны темной толпой: но ведь за это 
автор трагедии – Бог – должен еще щедрее вознаградить их. А сам хри-
стианский, милосерднейший Бог, медленно сжигающий на адском огне 
всех непокорных, – разве он не палач? И разве сожженных христианами 
на кострах меньше, чем сожженных христиан? А все-таки – поймите это – 
все-таки этого Бога веками славили как Бога любви. Абсурд! (с. 281–282)

Ключевое слово здесь – «вспомните». Память проявляется 
в акте вспоминания. В центре вспоминания – необычная ситу-
ация, жест, картина, прежде всего, то, что Сергей Эйзенштейн 
называл «аттракцион». Будучи воплощением аполлониче-
ского культа, Благодетель декларирует, что является не только 
палачом, но и жертвой, а это превращает его в идеального героя 
политического перформанса.



RSL.2025.35.08 s. 9 z 14 

	
Bo

ri
s L

an
in

  П
ол

ит
ич

ес
ки

й 
пе

рф
ом

ан
с..

.

Политический перформанс использует различные визу-
альные и символические средства. Это в числе прочего одежда, 
например, юнифы  – символ эгалитарности в  романе Мы, 
лозунги, постановочный реквизит и т.д. Стеклянные стены 
и талоны друг на друга – важнейшие детали реквизита. Важную 
роль в восприятии играют место и контекст, в котором про-
исходит аттракцион с политической подоплекой. По словам 
Бретта Кука, 

Благодетель ассоциируется с исполинскими, но простыми геометрически-
ми формами, как, например, на Площади Куба, где он верховенствует над 
66 кругами правоверных, или стоит на вершине пирамиды власти. Когда 
он находится в центре этих концентрических кругов, нумерам ничего не 
остается, кроме как смотреть на него. Здесь нет места нервирующим мел-
ким изъянам, свойственным простым смертным; по крайней мере, Д-503 
смотрит вокруг, но, загипнотизированный собственным священным тре-
петом перед Благодетелем, ничего подобного не видит…9

Однако «аудитория»  – обычно граждане, а  в  романе Мы 
нумера – не просто пассивно воспринимают эти представления: 
они оценивают и интерпретируют перформанс.

Д-503 постоянно называет себя и нумеров богами, например, 
в записи 12-й:

Наши боги – здесь, внизу, с нами – в Бюро, в кухне, в мастерской, в убор-
ной; боги стали как мы: ergo  – мы стали как боги. И  к  вам, неведомые 
мои планетные читатели, к вам мы прид<е>м, чтобы сделать вашу жизнь 
божественно-разумной и точной, как наша… (с. 183) 

Единое Государство занято не только богостроительством, но 
и вполне конкретной созидательной работой: строительством 
космического корабля «ИНТЕГРАЛ». Можно предположить, что 
им «ИНТЕГРАЛ» нужен для переделки «космического» уклада. 
Д-503 гордится своей работой: быть строителем «ИНТЕГРАЛа» 
почетно среди нумеров. 

9	 Бретт Кук, Человеческая природа в литературной утопии: «Мы» Замя-
тина, перев. Ольга Бараш (Бостон–Санкт-Петербург: Academic Studies 
Press–Библиороссика, 2022), 110.



	
Ru

sy
cy

st
yc

zn
e 

St
ud

ia
 L

ite
ra

tu
ro

zn
aw

cz
e 

20
25

 (3
5)

RSL.2025.35.08 s. 10 z 14 

Однако есть человек, который должен знать конкретное назна-
чение «ИНТЕГРАЛа». Этот человек – Благодетель. Он, сумевший 
подчинить своей воле Единое Государство, опутавший его 
«тенетами счастья», не может остановиться в проявлениях 
своей власти. История Единого Государства переживает кризис, 
зреет революция. Палаческие функции не единственные в био-
графии Благодетеля, персонажа, в образе которого сходятся 
многие мотивы романа. Ведь не случайно он так назван. В чем 
же его благодеяние? Он совершил его, встав во главе Государства 
и сделав его Единым. Он воплотил утопию. Его трансформация  
теперь неизбежна: его созидательная функция трансфор-
мируется в функцию карательную и охранительную. Благо-
детель прошел это превращение. Более того, со стороны он 
кажется и смешным, и жалким, и мелочным, и примитивным. 
Восторженное отношение к нему – нарочито-искусственное, 
привычно-ритуальное. Но мы встречаемся с ним, когда затея 
с «ИНТЕГРАЛом» еще далека до завершения. «Проинтегри-
ровать» вселенную, переделать основы ее бытия пока не уда-
лось. Утопия достигла лишь какого-то промежуточного этапа, 
первой стадии обязательного счастья. В беседе с Д-503 Благо-
детель говорит, что всему мешает фантазия, душа. И общество 
нашло возможность отделить душу от тела в результате Великой 
Операции. Сначала призываются добровольцы, затем добро-
вольность сменяется принудительностью. Никто не помнит 
благодеяний Благодетеля. Зато пытает и казнит он собствен-
норучно и публично. Сцена пытки воспринимается героем как 
бы отстраненно. С душой ушла и фантазия, ушла и память, 
ушло прошлое, осталась лишь идиотская неизлечимая улыбка… 
Нумера уверяют сами себя в том, что им удалось переделать 
человеческую природу, что они стали богами и победили смерть, 
поэтому роман освобожден от трупов. Что остается от нумеров? 
«Химически чистая вода» – знак безгрешности. «Мыслепре-
ступник» успел приготовиться к смерти, он «очистился». Душа 
его кротко, без мучений покидает бренную телесную оболочку.

Восставшие против Единого Государства – это вечные еретики, 
для них слова «жизнь» и «перемены» – синонимы. Во имя жизни 
и  свободы они превозносят неизвестное, иррациональное, 



RSL.2025.35.08 s. 11 z 14 

	
Bo

ri
s L

an
in

  П
ол

ит
ич

ес
ки

й 
пе

рф
ом

ан
с..

.

непредвиденное и отказываются принять неизменность суще-
ствующего порядка. Их название  – МЕФИ  – производное 
от Мефистофеля. Они утверждают, что в обществе, в самой 
истории революция неизбежна, ибо вечно статичное состояние 
невозможно. Конечно, для нумеров Благодетель – божество. 
Кровавые ритуалы обставляются с  особой церемонностью 
и пышностью. Важная роль в романе отводится библейским 
мотивам. Так, День Единогласия – выборы – назван Пасхой 
(явное кощунство, подмена духовного праздника бюрократи-
ческим торжеством). Самому Д-503 тридцать два года, он как 
бы не доживает одного года до возраста Христа, он не дорастает 
до права пострадать за людей, вынести все муки ради веры 
в справедливость и в необходимость лучшей жизни. А вот имя-

‑номер его возлюбленной начинается с той самой недостающей 
единицы (или английской буквы «ай»), за которой следует 33. 
Если в начале романа, глядя в зеркало, он видит крест на своем 
лбу, то затем он дважды увидит крест на лице I-330, которая 
и заканчивает свой жизненный путь восхождением на Голгофу. 
Ее крест, ее распятие – это «цивилизованная» Машина Благо-
детеля, усовершенствованная гильотина. 

Стив Шахбазян, исследователь и автор утопических романов, 
метко замечает:

Диссиденты, казненные на Машине, становятся жертвенными агнцами, 
символизируя тех, кто осмелился восстать против Целого.

В  мышлении Единого Государства присутствует внутреннее противо-
речие, предвосхищающее оруэлловскую концепцию «чернобелого». Д-503 
возмущен сравнением Операции с Инквизицией. Для него это столь же 
абсурдно, как приравнивать убийцу к хирургу, выполняющему трахеото-
мию: оба держат нож у горла с намерением его разрезать, но один спасает 
жизнь, а другой ее отнимает; один – благодетель, другой – преступник; 
один несет знак «+», другой – «–». Полностью усвоив идеологию Единого 
Государства, он не замечает несостоятельности своего сравнения10.

10	 Steve Shahbazian, A Century of Dystopia (London: Kelvern Books, 2019), 23 
[перев. наш – Б.Л.]. Оригинал: «Dissidents executed on the Machine are the 
sacrificial destruction of the one that dares to disobey the whole. There is also an 
inherent hypocrisy in One State’s thinking, anticipating the Orwellian concept 
of  blackwhite. D-503 is  offended by the comparison of  Operations to  the 



	
Ru

sy
cy

st
yc

zn
e 

St
ud

ia
 L

ite
ra

tu
ro

zn
aw

cz
e 

20
25

 (3
5)

RSL.2025.35.08 s. 12 z 14 

Конечно, большинство утопических и фантастических про-
изведений первой трети ХХ века лишь иллюстрировало разные 
«уравнительные идеи». Их было достаточно в различных марк-
систских журналах, и они часто излагались в упрощенном попу-
лярном варианте («для широкого круга читателей»). Роман 
Мы показывал один из возможных вариантов этого буду-
щего. У Замятина Единое Государство подавляет индивиду-
альную свободу. R-13, один из рупоров государственной власти, 
настаивает на прямом выборе между свободой и счастьем. Он 
утверждает, что стремление к свободе инспирировано дьяволом. 
В Едином Государстве музыка сочиняется на фабриках, а един-
ственный поэт – государственный поэт. Счастливо регламен-
тированные и «дозированные» граждане не в состоянии создать 
истинное искусство. Ведь искусство – дитя революции, и творят 
его не рабы-исполнители, а мечтатели и еретики. В государстве 
победившей утопии нет всему этому места, и оно концентри-
рует свою атаку на воображении – источнике художественного 
вдохновения. При отсутствии искусства в Едином Государстве 
отсутствуют истина и ощущение высокой цели: больше нет 
честной оценки происходящих событий, нет проницательности 
относительно будущего. 

Итак, утопический проект – Единое Государство – осущест-
влен. Людям предлагается математически выверенное «счастье 
для всех». Однако в насаждаемой атмосфере страха рожда-
ется инородный элемент – герой дистопии. Так начинается 
антиутопический конфликт – между тоталитарной властью 
и самобытным героем. От озвучивания власти до искренности 
собственного творчества – таков путь замятинских героев, из 
которых наиболее близким автору является Д-503. 

Выделим несколько ключевых моментов. Власть Благодетеля 
структурирована по принципу кинематографического монтажа 

Inquisition. To him, it is as absurd as to adequate a cut-throat with a surgeon 
performing a tracheotomy: both hold a knife to the throat with the intention 
of  cutting it  open, but one is  performing a  life-saving operation, the other 
threatening murder; one is  a  benefactor, the other a  criminal; one has  
a + sign, the other a – sign. Because he has so internalized One State’s ideology, 
he misses the invalidity of his comparison».



RSL.2025.35.08 s. 13 z 14 

	
Bo

ri
s L

an
in

  П
ол

ит
ич

ес
ки

й 
пе

рф
ом

ан
с..

.

аттракционов, где каждая сцена играет роль в формировании 
политической мифологии. Центральные сцены с Благодетелем – 
его нисхождение с небес, допросы и публичные казни – орга-
низованы как театральные действия, в которых он предстает 
то как бог, то как палач, то как спаситель. Власть в романе Мы 
основана не только на репрессиях, но и на тщательно проду-
манном перформативном акте, который убеждает массы в неиз-
бежности и абсолютности единственно возможного порядка. 
Использование символов, ритуалов, визуального нарратива 
в романе предвосхищает современные политические техно-
логии, в которых лидеры действуют как персонажи драматур-
гического спектакля.

Противостояние автора и героя, саморазоблачение – лишь на 
поверхности. Замятин через Д-503 изживал прежнюю свою увле-
ченность властью и большевизмом. Связанный цепью перфор-
мансов, роман проводит сюжет от одного аттракциона к другому, 
монтирует эти аттракционы, и так получается пророческий роман, 
который и сегодня предостерегает читателей от слепой влюблен-
ности в жестоких «благодетелей», от стремления отгородиться 
от мира непроницаемой стеной, от забвения собственной души.

БИБЛИОГРАФИЯ

Замятин, Евгений. “Мы”. Текст и материалы к творческой истории романа. 
Cост., подгот. текста, публ., коммент. и статьи Марина Юрьевна Люби-
мова, Джулия Куртис. Санкт-Петербург: Мiръ, 2011.

Кожев, Александр. Понятие власти. Перев. Алексей Михайлович Руткевич. 
Москва: Праксис, 2007.

Кук, Бретт. Человеческая природа в литературной утопии: “Мы” Замятина. 
Перев. Ольга Бараш. Бостон–Санкт-Петербург: Academic Studies Press–
Библиороссика, 2022.

Рыклин, Михаил. Пространство ликования: тоталитаризм и  различие. 
Москва: Логос, 2002.

Эйзенштейн, Сергей. “Монтаж аттракционов (1923).” В: Сергей Эйзенштейн. 
Избранные произведения в 6 томах. Т. 2. Москва: Искусство, 1964. 

Alexander, Jeffrey C. The Performance of Politics. Oxford: Oxford University Press, 
2010.

Shahbazian, Steve. A Century of Dystopia. London: Kelvern Books, 2019.



	
Ru

sy
cy

st
yc

zn
e 

St
ud

ia
 L

ite
ra

tu
ro

zn
aw

cz
e 

20
25

 (3
5)

RSL.2025.35.08 s. 14 z 14 

Boris Lanin – doktor habilitowany, profesor zwyczajny, pracownik Insty-
tutu Filologii Wschodniosłowiańskich Uniwersytetu im. Adama Mickie-
wicza w Poznaniu. Zainteresowania i badania naukowe: utopie/dystopie, 
literatura rosyjskiej emigracji, literatura postsowiecka, metodyka na-
uczania literatury. Najważniejsze publikacje: Проза русской эмиграции 
(Москва 2017); ソローキンとペレーヴィン  対話 する二つの個性 
(ボリス・ラーニン 貝澤 哉 東洋書店 2015/02); Сорокин и Пелевин: 
диалог отвернувшихся (współautor: Х. Каидзава, Токио 2015); Killing 
the Leader: Dinner with Stalin (The Parallel Universes of David Shraer-Pe-
trov, red. R. Katsman, M.D. Shraer, K. Smola, Boston 2021); Православная 
модель в русской литературной утопии/дистопии („Przegląd Ru-
sycystyczny” 2025, nr 2 (190)); Жанровый канон русской дистопии 
(„International Journal of Slavic Studies Transgressive, Pragmatic and 
Speculative Horizons of Popular Literature and Culture” 2024, nr 6); 
Литературная  антиутопия в поисках жанровой идентичности 
(„Wiener Slawistischer Almanach” 2017, nr 80).


