Studia Politicae Universitatis Silesiensis 2025, T. 41, s. 19-38
ISSN 2353-9747 (wersja elektroniczna)
www.studiapoliticae.us.edu.pl

Data wptywu: 4.10.2025; data akceptacji: 30.10.2025

DOI: 10.31261/spus.22524

BY SA

Boskie, cesarskie czy ludowe? Kosciot a demokracja
w Swietle katolickiej nauki spoteczne;

Divine, Imperial or Popular? The Church and Democracy
in the Light of Catholic Social Teaching

Aleksandra Kusztal*

Abstrakt

Celem artykutu jest analiza stosunku
Kosciota rzymskokatolickiego do demokra-
cji w Swietle katolickiej nauki spoteczne;j.
Glowna hipoteza zasadza si¢ na twierdzeniu,
ze mimo dtugiego okresu ,,zmagan” Kos$ciota
z pojeciem demokracji pozostaje ona fenome-
nem, wobec ktorego Kosciot hierarchiczny
i ludowy prezentuje pewna bezradnosé,
skutkujaca brakiem reakcji na jej wyzwania
i kryzysy. W artykule omowiono historyczny
obraz relacji migdzy nauczaniem papieskim
a demokracja jako forma ustrojowa, sposoby
definiowania jej przez wspotczesny Koscidt
w ramach katolickiej nauki spotecznej,
warunki, jakie z jego punktu widzenia
powinna spetniaé ,,prawdziwa” demokracja,
a wreszcie problemy stosunku Kosciota do
tego ustroju w kontekscie polskich realiow
spoteczno-politycznych.

Abstract

The subject of this article is an analysis
of the Roman Catholic Church’s attitude
towards democracy in the light of Catho-
lic social teaching. The main hypothesis
is based on the assertion that despite the
Church’s long period of “struggle” with the
concept of democracy, it is still a phenome-
non towards which the hierarchical and pop-
ular Church displays a certain helplessness,
resulting in a lack of adequate responses to
crises of democracy. The article discusses
the historical picture of the relationship
between papal teaching and democracy as
a form of government, the ways in which
the contemporary Church defines democra-
cy within the framework of Catholic social
teaching, the conditions that “true” democ-
racy should meet from the Church’s point
of view, and, finally, the problems of the
Church’s attitude towards this system in
the context of Polish socio-political realities.

" Uniwersytet Jana Kochanowskiego w Kielcach; @ https://orcid.org/0000-0003-4530-

7690; aleksandra.kusztal@ujk.edu.pl


https://doi.org/10.31261/spus.22524
https://orcid.org/0000-0003-4530-7690
https://orcid.org/0000-0003-4530-7690
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed

20 Aleksandra Kusztal

Stowa kluczowe: demokracja, Kosciot Keywords: democracy, Roman-Catholic
rzymskokatolicki, katolicka nauka spoteczna Church, Catholic social teaching

Wstep

Problematyka zwigzana z reprezentacja i funkcjonowaniem Ko$ciota rzym-
skokatolickiego w zyciu spotecznym i politycznym wspolczesnych panstw demo-
kratycznych stanowi jeden z istotniejszych przedmiotow zainteresowania polito-
logow religii (Gora-Szopinski, 2007; Maj i Marczewska-Rytko, 2018). W obrebie
tego szerokiego zagadnienia szczegdlng uwage zwraca stosunek Kosciota do de-
mokracji jako takiej (Bertone, 2010, s. 48-53; Flis, 2011, s. 265-283; Jagodzinski,
2011, s. 273-288; Luszczynski i Luszczynska, 2011, s. 141-156; Mazurkiewicz,
2001; Ratzinger, 2004). Owa kwestia bywa rozpatrywana m.in. w kontekscie
postrzegania przez Kosciot demokracji — i szerzej: obywatelskosci — z perspek-
tywy katolickiej nauki spotecznej (KNS) (Maritain, 1992, s. 45—47). Ta ostatnia
jest definiowana jako ,,nauka dotyczaca moralnego i religijnego aspektu zycia
spotecznego, gospodarczego i politycznego oparta na chrzescijanskiej koncepcji
cztowieka i spoteczenstwa” (Dylus, 2021, s. 22-23). Przy czym warto zaznaczy¢,
ze ,,funkcjonuje szerokie rozumienie KNS jako tacznie pojetej doktryny spotecz-
nej Kosciota 1 aktywnosci stricte naukowej ugruntowanej na nauczaniu Kosciota
1 rozumienie waskie (wlasciwe) jako okreslenie tej refleksji naukowe;j” (Fel, 2022,
S. 244-245).

Niniejszy artykut ma na celu analize stosunku Kosciota rzymskokatolickie-
go do demokracji w ramach katolickiej nauki spotecznej. Zatem pole badawcze
stanowig zaréwno zagadnienia bedace obszarem zainteresowan KNS w kon-
tek$cie demokracji (stawiane jej wymagania, wlasciwa i niewlasciwa obecnosé¢
Kosciota w sferze publicznej panstwa demokratycznego), jak i samo pojecie
demokracji w naukach o polityce (Antoszewski, 2016, s. 52-56). Aby zrealizo-
waé powyzszy cel, postawiono nastgpujace pytania badawcze:

1. Jaki jest obraz historycznych relacji miedzy Kosciotem instytucjonalnym

a demokracja jako forma ustrojowg?

2. Jak wspolczesny Kosciot definiuje demokracje z perspektywy katolickiej
nauki spotecznej?

3. Czy jego stosunek do niej to akceptacja czy afirmacja?

4. Jakie warunki powinna spekniac ,,prawdziwa” demokracja z punktu widzenia

Kosciota?

5. Jakie problemy w stosunku Kosciota hierarchicznego do demokracji mozna
zaobserwowac¢ w konteks$cie polskich realiow spoteczno-politycznych?



Boskie, cesarskie czy ludowe? Kosciot a demokracja w $wietle katolickiej nauki spotecznej 21

Glowna hipoteza artykutu, korespondujaca z postawionymi pytaniami, opie-
ra si¢ na twierdzeniu, ze mimo dlugiego okresu zmagan z owym pojeciem
demokracja pozostaje dla Kosciota fenomenem, wobec ktorego prezentuje on
pewna bezradno$¢. Skutkuje to brakiem reakcji na jej wyzwania i kryzysy,
a jednoczesnie zadaniami zabezpieczenia partykularnych interesow Kosciota
przez panstwo, nie zawsze z uwzglednieniem zasad demokratycznych, co jest
odczytywane jako postawa rozpigta migdzy roztropnoscia a obojetnoscig, igno-
rowaniem i oportunizmem. Na potrzeby weryfikacji tak sformutowanej hipotezy
wykorzystano dwie podstawowe metody badawcze: analizg historyczng — aby
ukaza¢ geneze i ewolucje stanowiska Kos$ciota wobec demokracji — oraz analize
instytucjonalno-prawna — do zbadania dokumentow papieskich, przede wszyst-
kim encyklik, tworzacych fundament katolickiej nauki spoteczne;.

Od wrogosci do akceptaciji: trudna droga do wspdtistnienia

W historii stosunku Kosciota i jego Urzedu Nauczycielskiego do demokra-
¢ji mozna wyrdzni¢ trzy glowne fazy, postugujac si¢ cezurami w postaci pon-
tyfikatow kolejnych papiezy w ciggu ponad 150 lat: od odrzucenia i dystansu
(pontyfikaty od Piusa VI do Leona XIII), przez okres zblizenia (od Leona XIII
do Piusa XII), az do pojawienia si¢ pozytywnej chrzescijanskiej koncepcji de-
mokracji (od Jana XXIII po wspotczesnosc). Na pontyfikat Jana XXIII datuje
si¢ moment formalnego zaakceptowania ustroju demokratycznego przez Kosciot
jako jednego z mozliwych sposobow organizacji panstwa i relacji wltadzy (Ma-
zurkiewicz, 2001, s. 113).

Poczatkowo stosunek Ko$ciota rzymskokatolickiego do demokracji jako for-
my rzadéw, ktora nieroztacznie wigzata si¢ z osiggnigciami 1 wartosciami Wiel-
kiej Rewolucji Francuskiej, byt niechetny, a nawet jednoznacznie negatywny.
Demokracje kojarzono z dyktatura wigekszosci, relatywizmem moralnym oraz
idea podporzadkowania Kosciota wiadzy swieckiej (Luszynski i Luszczynska,
2011, s. 141). Z jego punktu widzenia naturalng organizacje wspolnoty panstwo-
wej stanowita monarchia i mimo wielowiekowych napi¢¢ migdzy ,,ottarzem”
a ,tronem” ta wiasnie forma rzadow (zwlaszcza gdy sprawowat je chrzescijan-
ski, konserwatywny monarcha) byla najblizsza doktrynie spotecznej stworzonej
przez omawiang instytucjg, a wrecz postrzegana jako jedyny ustrdj polityczny
mozliwy do pogodzenia z przekazem Ewangelii i nauczaniem ojcow Kosciola
(Synowiec, 2023).

Poglady takie towarzyszyly Kosciotowi i gltoszone byly przez Stolice Apo-
stolskg niemal 150 lat, az do potowy wieku XX, i niestychanie wolno ewoluo-
waly. Tuz po wydarzeniach rewolucji francuskiej papiez Pius VI w brewe Quod



22 Aleksandra Kusztal

aliqguantum (1791) oznajmit: ,,Jak powiedziat $w. Augustyn, spoleczenstwo ludz-
kie nie jest niczym innym jak tylko ogdlng umowa stuchania krolow, ktérych
wiadza pochodzi nie z umowy spoltecznej, lecz od Boga” (cyt. za: Theiner, 1857,
s. 32, ttum. wlasne). Ten symbiotyczny wrecz, acz nienaturalny, zwiazek miedzy
monarchig a religia i KoSciotem zauwazyt rowniez Alexis de Tocqueville (1970),
piszacy: ,,Kosciot, chociaz miat inne poczatki, inne przeznaczenie i inng niz feu-
dalizm nature, w koncu potaczyt si¢ z nim najscislej” (s. 78). Wspomniana niechg¢
byla takze wyrazem ogdlnego sceptycyzmu Kosciota wobec wszelkich nowych
pradow, ktory wydaje si¢ zjawiskiem wyjatkowo trwalym i charakterystycznym.
Wrogos¢ Kosciota w stosunku do demokracji, republikanizmu, wolno$ci stowa,
podstawowego kanonu praw jednostki wystepowata, zanim jeszcze pojgcia te
zdotaty si¢ ugruntowac i okrzepna¢. Przywotany juz Pius VI oponowat przeciw
reformom demokratycznym wprowadzanym przez francuskie Zgromadzenie Na-
rodowe, zwracajac si¢ do biskupow, ktorzy w nim zasiadali: ,,To prawo monstru-
alne wynika dla Zgromadzenia z wolnos$ci i rowno$ci naturalnej ludzi, ale czyz
moze by¢ co$ bardziej nierozumnego niz ustanowienie owej wolnosci i rowno$ci
wyuzdanej? Ta wolno$¢ [...], ktora Zgromadzenie Narodowe daje cztowiekowi
jako niezbywalne prawo przyrodzone, jest sprzeczna z prawem ustanowionym
przez Boga Stworzyciela” (cyt. za: Theiner, 1857, s. 32-33, thum. wlasne).

Podobne obawy wyrazat dobitnie w encyklice Mirari vos (1832) papiez
Grzegorz X VI, twierdzacy, ze ,,wszelka nowo$¢ podkopuje Kosciot powszechny”
(Grzybowski i Sobolewska, 1971, s. 221). Szczegodlnie trudny do zaakceptowania
dla Kosciota byl koncept wolnosci sumienia i wyznania, przeciwko ktéoremu
Grzegorz XVI wystepowat bardzo zdecydowanie. Wedtug niego to w ideach
demokratycznych ma swe zrodto ,,owo bledne i niedorzeczne mniemanie, albo
raczej szalone ghupstwo, jakoby kazdemu nalezato zapewni¢ i zargczy¢ wolnosé
sumienia” (Grzybowski i Sobolewska, 1971, s. 221-222). Podobnie negatywny
byt stosunek glowy Kosciota rzymskokatolickiego do innych elementéw prze-
mian spolecznych nieroztacznie kojarzonych z demokratyzmem i zdobyczami
rewolucji francuskiej, takich jak wolnos¢ stowa, dookreslona mianem ,,prze-
brzydlej wolno$ci druku”, czy rozdziat Kosciota od panstwa.

Jednak przyczyny tej niecheci koncentrowatly si¢ wokot faktu, ze podsta-
wowe zatozenia demokracji odwracaly catkowicie — dotychczas niepodwazal-
ny — wektor wladzy: oto nie miata juz ona pochodzi¢ ,,z gory”, od Boga, i by¢
sprawowana z Jego woli przez bozego pomazanca w osobie monarchy, lecz po-
chodzi¢ miata ,,z dotu” i od ludowego suwerena w postaci narodu czerpa¢ swa
legitymacj¢. Nie tylko burzyto to przyjety tad oraz fundamenty wspoétistnienia
Kosciota i panstwa jako organizacji politycznej, ale takze godzilo w ustanowiony
przez Boga naturalny porzadek spoteczny, polityczny i ekonomiczny. Mimo gwal-
townie postepujacych zmian spoleczno-ekonomicznych, ktore stanowity grunt dla
nowych form ustrojowych, opor Stolicy Apostolskiej przed ich akceptacja okazat
si¢ niestychanie silny. Papiez Pius IX w encyklice Quanta cura (1864) potgpiat



Boskie, cesarskie czy ludowe? Kosciot a demokracja w $wietle katolickiej nauki spotecznej 23

wolno$¢ sumienia, stowa i rownos$¢ réznych wyznan w §wietle prawa oraz opie-
szalo$¢ systemu panstwowego w $ciganiu sprawcoéw atakow ideologicznych na
Kosciot rzymskokatolicki. Co wiecej, w dotaczonym do encykliki tzw. wykazie
btedow (Syllabus errorum) powszechna, lecz karygodng omytka nazwal mniema-
nie, ze papiez ,,moze i powinien pogodzi¢ si¢ z postgpem, liberalizmem i kulturg
nowozytng” (Flis, 2011, s. 266). Tendencja ta byta trwata, chociaz w wielu pan-
stwach europejskich (zwlaszcza we Francji) stopniowo powstawaly wspolnoty
katolikéw dowodzacych, ze mozliwe jest potaczenie nauczania Kosciota z nowa
formg ustrojows, i probujacych przekonywac hierarchéw, ze odcinanie si¢ od
nieuniknionych zmian spotecznych stanowi btad. Glosy takie jednak pozosta-
waty bez odzewu i jeszcze w 1910 r. papiez Pius X pisat w liscie do biskupow
francuskich na temat tych oddolnych ruchéw, ktoérych przedstawiciele twierdzili,
ze da si¢ pogodzi¢ demokracje z Ewangelia: ,,Wystarczy odnowi¢ struktury znisz-
czone przez rewolucje i adaptowac je [...] do nowego $srodowiska, [...] bowiem
prawdziwymi przyjaciétmi ludu nie sa ani rewolucjonisci, ani nawet nowatorzy,
lecz tradycjonalisci” (Flis, 2011, s. 266).

To bezkrytyczne przywigzanie do tradycyjnych relacji migdzy ,,ottarzem”
a ,tronem” musi budzi¢ pewne zdziwienie ze wzglgedu na fakt, ze okres po-
przedzajacy wybuch rewolucji francuskiej — tj. druga potowa XVIII w., czasy
absolutyzmu o$§wieconego w Europie — byty okresem zdominowania Ko$ciota
przez wladze $wiecka, ktéra go sobie podporzadkowata. Jak stusznie zauwaza
Andrzej Flis, w epoce tej traktowano ,,katolicyzm jako instytucje wychowawcza
i policyjng stuzebna wobec panstwa. I tak monarchowie epoki absolutyzmu
oswieconego dysponowali swobodnie majatkiem kos$cielnym, konfiskujac go
bez skruputéw, kiedy wymagaty tego interesy kraju. Uchylali orzeczenia wtadz
koscielnych [...] oraz poddawali kontroli bulle papieskie, uzalezniajac ich ogta-
szanie od swojej zgody. Reorganizowali oraz kasowali zakony i organizacje re-
ligijne. Wreszcie — ustalali programy nauczania seminariow duchownych oraz
szkot katolickich, nadzorujac $cisle ich realizacje. Stowem — traktowali koscioty
lokalne w taki sam sposob jak podlegte ich wiadzy agendy panstwowe” (Flis,
2011, s. 267).

Kosciot probowal odpowiadaé na te dziatania koncepcja legitymizmu reli-
gijnego, stawiajaca jego interesy ponad interesami panstwa zgodnie z idea
naturalnego, odwiecznego prawa i porzadku ustrojowego, w mysl ktérego spra-
wy boskie zawsze majg pierwszenstwo przed ludzkimi. Niemniej koncepcja ta,
popularna zwlaszcza w dobie kontrreformacji, zderzata si¢ z legitymizmem mo-
narchicznym, stawiajacym z kolei w centrum nienaruszalng suwerenno$¢ wladcy.
Wydarzenia rewolucji francuskiej spowodowaty, ze w dotychczasowym uktadzie
sit spoteczno-ekonomicznych i relacji wladzy pojawity si¢ nowa sita w postaci
mieszczanstwa oraz nowa doktryna, mianowicie liberalna demokracja. Skloni-
ly one oba legitymizmy, religijny i monarchiczny, do kooperacji w zwalczaniu
wspolnego wroga, ktory godzac w spoteczna role Kosciota, podwazat takze role



24 Aleksandra Kusztal

monarchow jako boskich pomazancoéw. Wobec tych okolicznosci Kosciot porzucit
spory o polityczny prymat i stwierdzit, ze zasady wywiedzione z dorobku intelek-
tualnego o§wiecenia oraz praktyki rewolucji, czyli ,,zasady réwnosci i wolnosci
stowa, prowadza do obalenia religii katolickiej, a wraz z nig — postuszenstwa
naleznego monarchom” (Mathiez, 1911, s. 488—489, ttum. wlasne).

Nieche¢ ta i opdr wobec nowych pradéow spotecznych szty w parze z ne-
gowaniem idei suwerenno$ci narodow, stad czgste wyrazy potepienia Stolicy
Apostolskiej dla zrywdw narodowowyzwolenczych, np. powstania listopadowego.
To nieprzychylne podej$cie Kosciota z czasem stawato si¢ coraz bardziej ode-
rwane od rzeczywisto$ci politycznej i spolecznej: nie zapobiegto ani tworzeniu
si¢ nowych panstw narodowych i odmiennych warunkéw Zzycia, ani rozwojowi
swiadomosci spotecznej i ambicji nowych, aktywnych i emancypujacych si¢ klas
spotecznych, ani tez wylanianiu si¢ 1 popularnosci nowych ideologii, takich jak
liberalizm czy socjalizm. Trwanie przy uwielbieniu dla tradycjonalizmu i postfeu-
dalizmu w potaczeniu z uporczywa negacja zatozen demokratycznych w koncu
sprowadzito Kos$ciot na manowce poparcia dla prawicowych dyktatur, a wrecz
sojuszu z faszyzmem oraz innymi europejskimi i pozaeuropejskimi autorytary-
zmami (Flis, 2011, s. 270-273). Panstwo demokratyczne, w przeciwienstwie do
monarchii czy panstw rzadzonych autorytarnie, nie byto w stanie zagwarantowac
Kosciotowi przywilejow w skali, do jakiej przez wieki przywykt, nie potrzebo-
walo rowniez wsparcia religii w ideologicznej legitymizacji swego istnienia, ta
bowiem wywodzita si¢ z pojecia suwerennosci ludu i poszanowania woli wigk-
szo$ci, wyrazanej w formalnych procedurach wyborczych.

Pewng ewolucyjng zmiane w postawie Kosciola wobec demokracji jako kon-
ceptu ustrojowego widaé w okresie pontyfikatu Leona XIII, cho¢ stosunek tego
papieza do nowej rzeczywistosci, wzniesionej na zdobyczach rewolucji francu-
skiej i rewolucji przemystowej, byt nie mniej niechetny niz jego poprzednikow na
tronie Piotrowym (Mazurkiewicz, 2001, s. 87). Leon XIII podobnie krytycznie
oceniat zasady demokratyzmu: ,,Z tych zasad najglowniejsza jest ta, ze wszyscy
ludzie [...] w zyciu sg réwni, ze kazdy tak dalece jest niezawisty, iz zadnej zgota
nie podlega wladzy, ze wolno mu mysle¢ o wszystkim, co chce, i dziata¢, jak mu
si¢ podoba, a prawo rozkazywania innym nikomu nie przystuguje. Na podstawie
tych doktryn spoteczenstwo nie zna innej wtadzy, jeno wolg ludu; lud za$ samo-
wiadny, wybierajac tych, ktérym si¢ powierza, nie przelewa na nich prawa, tylko
urzad im porucza [...]. Pomija si¢ milczeniem panowanie Boze” (Grzybowski
i Sobolewska, 1971, s. 226-227).

Ow papiez sam zatem nie byt rewolucjonista, a jego poglady na temat de-
mokracji pozostawaly zachowawcze, lecz wyrazniej od swych poprzednikéw
widziat potrzeb¢ odniesienia si¢ Kosciota do wyzwan zmienionej rzeczywi-
stosci spotecznej. Jak zauwaza Alfred Wierzbicki (2019), Leon XIII jako je-
den z pierwszych hierarchow zasiadajacych na tronie papieskim ,,odchodzi od
utozsamiania spotecznych ideatow chrzescijanskich z porzadkiem feudalnym,



Boskie, cesarskie czy ludowe? Kosciot a demokracja w $wietle katolickiej nauki spotecznej 25

a w nowych, demokratycznych rozwigzaniach ustrojowych dostrzega rowniez
obecno$¢ pierwiastka chrzescijanskiego”. W okresie jego pontyfikatu nastapi-
o odejscie od tonu bezwzglednej krytyki na rzecz prob nawigzania pewnego
dialogu z demokratyzujacym si¢ $wiatem (Sadowski, 2002, s. 149). Leon XIII
przyznawat, ze narody majg prawo wyboru swego ustroju politycznego, a zaden
z nich nie jest jednoznacznie zty lub dobry, gorszy badz lepszy od innych, pod
warunkiem ze stoi na strazy wspolnego ludzkiego dobra. Nie potepiat wspodlczes-
nosci z jej demokratyzmem, ale tez nie akceptowat jej bezwarunkowo, akcentujac
dystans Ko$ciota wobec spraw ustrojowych (Wierzbicki, 2019). W encyklice Gra-
ves de communi (1901), poswigconej demokracji chrzescijanskiej, uzyt terminu
»chrzescijanska demokracja spoleczna”, jednak nie w sensie okreslenia ustroju
politycznego, lecz spotecznego zaangazowania wiernych (GC, 1901, s. 6)".

Jak stwierdza historyk Zygmunt Zielinski, komentujac znaczenie pogladow
Leona XIII dla postrzegania demokracji przez Kos$ciot rzymskokatolicki: ,,[SJamo
dopuszczenie do zadomowienia si¢ w jezyku koscielnym stowa »demokracja«
oznaczato zasadniczy zwrot w stosunku do stanowiska poprzednikéw [...]. Prze-
de wszystkim byto to zaakceptowanie innych poza monarchiczng form rzaddow.
Pogodzenie ich istnienia z naukg koscielng byto wielkim krokiem naprzoéd, cho¢
trzeba przyznaé, ze mocno spdznionym w stosunku do przekonan wigkszosci
uswiadomionych politycznie katolikow” (Zielinski, 1983, s. 287-288). Istotna
nowos$¢ w nauczaniu papieskim Leona XIII, zaprezentowang we wczesniejszej
encyklice Rerum novarum (1891), stanowito twierdzenie, ze do sprawnego funk-
cjonowania panstwa potrzebna jest pewna koncepcja, teoria jego urzadzenia.
Stad wyrazona w encyklice przychylno$¢ wobec idei panstwa jako organizacji
politycznej opartej na trojpodziale wtadz: ustawodawczej, wykonawczej i sa-
downiczej (Wierzbicki, 2019). Probg pogodzenia tgsknoty za postfeudalizmem
z koniecznoscig zaakceptowania przemian spotecznych stal si¢ w okresie pon-
tyfikatu Piusa XI korporacjonizm, wylozony w encyklice Quadragesimo anno
(1931), bazujacy na pomysle swego rodzaju wyjecia spod kontroli panstwa i de
facto podporzadkowania wpltywowi doktryny religijnej trzech sfer: rodziny, wy-
chowania i relacji zawodowych (pierwotnie zwigzkow zawodowych, w dalszym
rozwoju koncepcji korporacyjnych sfere te zastepowano niekiedy sferg praw czlo-
wieka, definiowanych zgodnie z tradycja katolicka) (Marczewska-Rytko, 2000,
s. 129-141). Niemniej korporacjonizm okazat si¢ koncepcja utomna, ktérg w pew-
nym stopniu realizowalo tylko portugalskie Estado Novo w czasie autorytarnych,
antydemokratycznych rzadéw Antonia de Oliveiry Salazara (Flis, 2011, s. 277).

Do$wiadczenia migdzywojennych autorytaryzméw i I wojny $wiatowej przy-
niosly jednak Kos$ciotowi rzymskokatolickiemu refleksje, ze zachowywanie nadal
co najwyzej ostroznej neutralnosci wobec ustroju demokratycznego jest postawa

' W artykule przypisy do encyklik zawieraja akronim tytulu danego pisma papieskiego,
ktore w bibliografii figuruje pod imieniem autora.



26 Aleksandra Kusztal

niewystraczajacg. W swoim orgdziu bozonarodzeniowym z 1944 r. Pius XII
wprost o$wiadczyl, ze demokracja to najwlasciwszy system w realiach wieku
XX w Europie (Mazurkiewicz, 2001, s. 87). W jego wypowiedziach demokracja
jako pewien lad spoteczny, sposob utozenia relacji w panstwie, miata zrodta
w chrzescijanskich ideach mitosci i sprawiedliwosci. Taka wlasnie jej wizja,
wzmocniona personalistyczng koncepcja Jacques’a Maritaina (1992), wedtug
ktorego ,,lud dziata w zyciu politycznym jako dorosta lub dojrzata osoba” (s. 45),
znalazla potwierdzenie w encyklice Pacem in terris (1963) Jana XXIII (Flis,
2011, s. 278; Luszczynski 1 Luszczynska, 2011, s. 144). W encyklice tej — po raz
pierwszy w nauczaniu papieskim — pojawita si¢ konstatacja, ze ustroj demokra-
tyczny oparty na trojpodziale wladz jest zgodny z natura ludzka i nie kloci si¢
z pogladem, iz kazda wladza pochodzi od Boga (PT, 1963, s. 52). Poczawszy
od tego momentu az po czas obecny, tj. lata 20. XXI w., nauczanie kolejnych
papiezy — Pawla VI, Jana Pawla 11, Benedykta XVI i Franciszka — po§wigcone
demokracji, cho¢ skupione wokot problemu jej postrzegania przez Koscidt i nie-
pozbawione krytycyzmu, nie dotyczyto juz w istocie kwestii jej zasadno$ci ani
akceptacji jako formy ustrojowe;.

Kosciot a demokracja: akceptacja nie oznacza afirmacii

Punktem wyjs$cia rozwazan na temat stosunku Kosciota do demokracji
w $wietle katolickiej nauki spotecznej jest przede wszystkim ustalenie znaczenia
tego pojecia 1 poprawne jego rozumienie z perspektywy katolickiej. W naukach
o polityce w zasadzie nie ma jednej, uniwersalnej definicji analizowanego tu
fenomenu. Andrzej Antoszewski (2016, s. 52) proponuje cztery kategorie defi-
nicji: minimalistyczng, proceduralng, substancjalng i systemowa. Do potrzeb
niniejszych rozwazan, dotyczacych demokracji w ogodle, najbardziej adekwatna
wydaje si¢ druga z nich, ktéra oprdcz alternacji wltadzy w procesie wolnych wy-
borow uwzglednia rowniez takie elementy, jak: pluralizm polityczny, odpowie-
dzialno$¢ wladzy wykonawczej oraz ochrona praw obywatelskich (Antoszewski,
2016, s. 56).

Z punktu widzenia Kos$ciota katolickiego natomiast demokracja czgsto jest
definiowana jako demokracja konstytucyjna: elekcyjna forma wykonywania
i kontrolowania wtadzy, umozliwiajaca sprawne funkcjonowanie panstwa dzigki
w miar¢ optymalnemu réwnowazeniu obowigzkow i wolnosci, bedacemu nos-
nikiem suwerenno$ci narodu (Bertone, 2010, s. 50-51; Ratzinger, 2004, s. 16).
W takim rozumieniu stanowi ona sposob sprawowania wtadzy, ale nie okresla
konkretnych form panstwa czy rzadu. Szczegodlnie istotng rolg w definiowaniu jej
przez Kosciot odgrywa kryterium poszanowania godnosci i wolnosci czlowieka



Boskie, cesarskie czy ludowe? Kosciot a demokracja w $wietle katolickiej nauki spotecznej 27

w tym systemie politycznym (Dylus, 2014, s. 45; Tischner, 1993, s. 217). Juz to
zestawienie definicji wskazuje, ze w omawianym ujeciu przed demokracjg sta-
wia si¢ pewne wymagania dotyczace chrzescijanskiej interpretacji poje¢ takich
jak: niezbywalne prawa osoby, godno$¢, obowiazek, wolnos¢. Wyraznie wida¢
to w swego rodzaju ,,negatywnej” definicji demokracji, ktora czesto pojawia si¢
w nauczaniu Kosciota w kontekscie krytycznym. Chodzi tu o tzw. demokracje
totalng, charakteryzujaca si¢ egoistycznym traktowaniem wolnosci jako niepod-
legania przez jednostk¢ zadnym ograniczeniom ,,oraz utozsamianie[m] norm ze-
wnetrznych — tzn. instytucji i prawa — z manipulacja. Czlowiek zostat tu pomylo-
ny z Bogiem, jest rozumiany jako istota posiadajaca catkowita wolnos¢, dla ktorej
jakiekolwiek ograniczenie ma znaczenie wylacznie pejoratywne” (Jagodzinski,
2011, s. 274; zob. tez Ratzinger, 2004, s. 9-12). Zatem akceptowanie demokracji
jako systemu, ktory ,,na obecnym etapie rozwoju historycznego [...] najpetniej
respektuje godnos$¢ osoby ludzkiej”, nie oznacza braku krytycyzmu, a juz na
pewno — entuzjastycznej afirmacji tej formy ustrojowej (Dylus, 2014, s. 44; Go-
win, 1995, s. 69).

Jesli chodzi o zastrzezenia najczgsciej wysuwane przez Kosciot wobec de-
mokracji, zalicza si¢ do nich problem jej wartosci moralnej. Demokracja sama
w sobie jest jedynie narzedziem: zbiorem regut i procedur, a o jej walorze moral-
nym decyduje cel, ktoremu stuzy. W encyklice Jana Pawta Il Evangelium vitae
(1995) warunkiem stawianym temu ustrojowi okazuje si¢ zgodno$¢ z prawem
moralnym w zakresie celow i srodkow, fundamentem demokracji zas powinny
by¢ takie wartosci, jak: dobro wspolne, godnos¢ osoby, poszanowanie praw
cztowieka (EV, 1995, s. 56). W mysl konkluzji encykliki Centesimus annus:
,Historia uczy, ze demokracja bez warto$ci tatwo przemienia si¢ w jawny lub
zakamuflowany totalitaryzm” (CA, 1991, s. 46). Kolejne zastrzezenie z perspek-
tywy katolickiej nauki spotecznej dotyczy ewentualnego relatywizmu moralnego:
kwestionowania istnienia prawd moralnych ogolnie i zawsze obowiazujacych
oraz akceptowania twierdzenia, jakoby w demokracji kazdy poglad mial t¢
samg wagg. Chodzi tu o sytuacje, w ktorych ,,0 prawdzie decyduje wigkszosc,
czy tez [o opini¢ — A.K.], Zze prawda si¢ zmienia w zalezno$ci od zmiennej
rownowagi politycznej” (CA, 1991, s. 46). Mianem relatywizmu moralnego
z punktu widzenia Kosciota okresla si¢ takze akceptowana w panstwach demo-
kratycznych dopuszczalnos¢ procedur takich jak aborcja, eutanazja badz moz-
liwos¢ zawarcia formalnego zwigzku matzenskiego przez pary jednopiciowe.
W swietle nauki Kosciota rozwigzania tego rodzaju sa pojmowane jako bezdy-
skusyjnie sprzeczne z ludzka godnos$cia (Zigba, 1996, s. 151-158).

Istotnym warunkiem stawianym demokracji przez Kosciot jest jej osadzenie
W panstwie prawa czy tez w panstwie praworzadnym, opartym na trojpodziale
i wzajemnej kontroli wladz. Fundament owego panstwa tworza w omawianym
ujeciu tzw. wartos$ci podstawowe i prawa podstawowe, m.in. prawo do zycia,
ktore nie powinny by¢ weryfikowane procedurami demokratycznymi. Co wigcej,



28 Aleksandra Kusztal

za wskazane uznaje Ko$ciot odwolanie si¢ do transcendencji w najwazniejszych
aktach prawa, takich jak ustawa zasadnicza, w ktorej nawigzanie do Boga lub
religii w preambule, nawet w przypadku panstwa instytucjonalnie $wieckiego,
ma symbolizowa¢ boskie pochodzenie wtadzy, a tym samym mitygowa¢ dazenie
rzadzacych do roznie definiowanej wszechmocy (Juros, 1994, s. 140).

Punktem problematycznym w relacjach Kosciot — demokracja okazuje si¢
takze sposob pojmowania osoby ludzkiej, wywodzacy si¢ z dwoch gleboko
odmiennych tradycji moralnych i intelektualnych. Wizj¢ cztowieka osadzonag
w duchu o$wiecenia i ideach liberalizmu mozna w gruncie rzeczy nazwaé op-
tymistyczng: czlowiek jest racjonalny, samodzielny, odpowiedzialny i sprawczy,
a co za tym idzie — w warunkach panstwa demokratycznego uprawniony i zdolny
do tworzenia dobrze funkcjonujacej, stabilnej wspolnoty politycznej bez inspi-
racji transcendentnej. Potrafi o wlasnych sitach budowac tad polityczny, jesli nie
doskonaty, to w kazdym razie harmonijny i trwaty (Bockenforde, 1994, s. 27).
W granicach swojej autonomii moze $wiadomymi i celowymi dziataniami zapew-
ni¢ sobie szczgscie. Antropologia chrzescijanska natomiast opiera si¢ na gigboko
zakorzenionym przekonaniu o ludzkiej niedoskonatosci. Cztowiek bez boskiej
inspiracji i wsparcia nie jest w stanie tworzyc¢ idealnej harmonii w zadnej sferze
aktywnos$ci, m.in. w odniesieniu do relacji wladzy; w swych przedsiewzieciach
potrzebuje taski Boga i wspotpracy z innymi. Kosciét domaga si¢ od panstwa
demokratycznego, by uznawato te tezy (Dylus, 2014, s. 47; Juros, 1997, s. 105).

Przywotania wymaga rowniez postulat dotyczacy kompromisu chronigcego
spoleczenstwa panstw demokratycznych przed dyktatura wigkszosci. Wedtug
Kosciota nie nalezy absolutyzowac woli wigkszos$ci, podobnie jak uwarunkowan
historycznych czy spotecznych. Podkreslajac znaczenie takich warto$ci, jak:
dialog, tolerancja, mediacje, kompromis, stoi on na stanowisku, ze zadne roz-
wigzanie ustrojowe, w tym demokracja, nie jest doskonate, zatem poszanowanie
odmiennych, mniejszosciowych opinii powinno by¢ nieodzowng cecha panstwa
demokratycznego.

Kwestig silnie zwigzang z politycznym ustrojem demokratycznym pozostaje
organizacja sfery gospodarczej. Kosciot przychyla si¢ do twierdzenia, ze whas-
ciwe dla panstwa demokratycznego sg zasady gospodarki wolnorynkowej, nie-
mniej istotna role ma w niej odgrywac¢ komponent wspotpracy miedzyludzkiej,
ktorej — paradoksalnie — sprzyja zasada konkurencji. Konkurencyjnos¢ i wolny
rynek musza jednak podlega¢ zasadom aksjologicznym, w mysl zalozenia, ze
»etyka postawiona zostaje ponad technika, osoba przed przedmiotem, praca przed
kapitalem, duch przed materig” (Rosa, 2004, s. 116).

Osobng sprawg jest wlasciwa i niewtasciwa obecno$¢ Kosciota w sferze
politycznej w warunkach ustroju demokratycznego. Do kwestii tej nawigzuje
m.in. encyklika Sollicitudo rei socialis (1987), w ktorej mozna przeczytac, iz ce-
lem Kosciota ,,nie powinno by¢ ani dgzenie do stworzenia optymalnego systemu
polityczno-gospodarczego (tzw. trzeciej drogi), ani aspirowanie do roli ideologii



Boskie, cesarskie czy ludowe? Kosciot a demokracja w $wietle katolickiej nauki spotecznej 29

chrzescijanskiej, lecz jedynie systematyczna refleksja nad konkretng rzeczywi-
stoscig spoteczng [...] gwoli wspomozenia kierunkowania aktywnosci chrzescijan”
(SRS, 1987, s. 41). Do tych rodzajow aktywnosci nalezy dziatanie w ruchach
i partiach politycznych funkcjonujacych pod nazwa chadecji, tj. chrzescijanskiej
demokracji. Powstaty one w XIX w. m.in. jako odpowiedz katolickiego laikatu
na tzw. kwesti¢ robotniczg i zalozenia socjalizmu, a z czasem takze na inne
problemy spoteczne. Ugrupowania chadeckie sg przestrzenig aktywno$ci osob
swieckich, ktore teoretycznie dziatajg niezaleznie od hierarchii kos$cielnej, w for-
mie partii politycznych, zwigzkéw zawodowych, stowarzyszen stanowych itp.
Doktryna chadecji opiera si¢ na chrzescijanskim personalizmie i warto$ciach
takich jak: godnos$¢, dobro wspdlne, solidarnos¢, subsydiarno$¢, partycypacja,
wysoki status rodziny, etos pracy i szacunek dla wtasnosci prywatnej oraz afir-
macja modelu spolecznej gospodarki rynkowe;j. Partie chadeckie, wedtug Rafaela
Caldery (1990, s. 46-55), sa to partie niewyznaniowe, demokratyczne, odrzuca-
jace przemoc, pokojowo rewolucyjne, ludowe i narodowe.

Kosciot a demokracja — kontekst polski

Cho¢ demokracja jest ustrojem akceptowanym przez Kosciot jako sy-
stem pozwalajacy obecnie na optymalng ekspresj¢ polityczng obywateli, to
w Polsce — gdzie dominujg liczebnie wyznawcy chrzescijanstwa, a konkretnie
wierni Kos$ciota rzymskokatolickiego? — na pierwszym miejscu identyfikacji po-
litycznych nadal pozostajg raczej wartosci narodowe niz panstwowe i demokra-
tyczne (Marchlewska i in., 2023, s. 9-10). Przyczyny tego stanu rzeczy mozna
upatrywaé w do$wiadczeniach historycznych, w §wietle ktorych panstwo byto
postrzegane raczej w kategoriach wroga obywateli niz bezpiecznej przestrze-
ni aktywnosci obywatelskiej. Panstwo funkcjonujace w warunkach zaborow,
a nastepnie nieudolnej ,,sejmokracji” okresu dwudziestolecia migdzywojenne-
go 1 autorytarnych rzadéw sanacji po przewrocie majowym (Brzeziecki, 2020;
Chojnowski, 2019; Natecz, 2024; Stus, 2021, s. 79-92), zakonczonych kleska
wrzesniowa i porzuceniem narodu przez przedstawicieli elit politycznych, tra-
giczne wydarzenia i przezycia wojenne, wreszcie panstwo realnego socjalizmu —
wszystko to byly konstrukcje w jakim$ stopniu utomne i epizody traumatyczne,
ktorych znaczna liczba obywateli z roznych wzgledow nie akceptowata, a nawet
wobec ktorych odczuwala wrogosé. Jak zauwaza Wierzbicki (2019), w takich

2 Wedtug danych Gtownego Urzedu Statystycznego (2022, s. 69) odsetek wiernych Kos-
ciota rzymskokatolickiego w 2021 r. wynosit 92,2% ogétu populacji Polski.



30 Aleksandra Kusztal

okoliczno$ciach ,,walka o biologiczne i kulturowe przetrwanie narodu pochtaniata
spora czg¢$¢ spotecznej i politycznej energii Polakow™.

W kontekscie tego rodzaju uwarunkowan budowanie zaufania do panstwa
i jego demokratycznej formy ustrojowej nie byto procesem ewolucyjnym, po-
zwalajacym na harmonijny rozwoj spoleczenstwa obywatelskiego. Przetom 1989
i 1990 r., otwierajacy okres przemian prodemokratycznych, wprowadzit Polske
do wspolnoty panstw demokratycznych, przyniost ludziom szanse zapoznania
si¢, ale tez konfrontacji z fundamentalnymi zasadami owego ustroju i gospodar-
ki wolnorynkowej. Dla mieszkancow wielu regionow kraju etap konstruowania
panstwa demokratycznego wigzal si¢ nie tylko z do§wiadczeniem pluralizmu
politycznego, wolnych wyborow, wolnosci stowa, wolnosci gospodarczej umoz-
liwiajacej rozwoj przedsicbiorczosci, lecz takze — nierozlacznie — z traumg za-
lamania gospodarczego, inflacji, bezrobocia, z poczuciem utraty wieloletniego
dorobku zawodowego i spotecznego. Bardzo duze grono obywateli po raz kolejny
w historii odnosito wrazenie, ze zostalo przez panstwo — tym razem oparte na
modelu zachodniej demokracji liberalnej i gospodarki wolnorynkowej — zdradzo-
ne. Do dzi$ ma to swoje konsekwencje w postaci wyjatkowo niskiego poziomu
zaufania do politykow (wedtug badan Ipsosu z 2024 r. za godnych zaufania uwaza
ich w Polsce jedynie 8% badanych) oraz do panstwa. Stad przekonanie o jego
antyobywatelskim, opresyjnym charakterze, niech¢¢ do S$wiadczen na jego rzecz,
opinia, ze w stosunkach spotecznych mozna polega¢ tylko na sobie i najblizszej
rodzinie, dystansowanie si¢ od zachodnioeuropejskich modeli politycznych, go-
spodarczych i spotecznych (Ipsos, 2024, s. 29-31). Postawa polskiego Koscio-
ta wobec omawianych proceséw, mimo pozytywnego stosunku do demokracji
w katolickiej nauce spolecznej, takze bardziej sprzyjata promowaniu wartosci
narodowych niz demokratycznych.

Popularno$¢ prodemokratycznych tresci z zakresu KNS wsrod katolickiego
laikatu oraz w dzialalnosci katechetycznej i publicystycznej polskiego Kosciota,
jak rowniez zainteresowanie pracami ekspertow i publicystow z tego obszaru,
takich jak Janusz Marianski, Wtadystaw Piwowarski, Jozef Tischner, Aniela
Dylus, Helmut Juros, Piotr Mazurkiewicz, Jarostaw Gowin czy Jozefa Hennelowa,
a ponadto pismami tworcodw personalizmu chrze$cijanskiego, Jacques’a Maritaina
czy Emmanuela Mouniera, trwaty w zasadzie bardzo krétko, w dekadzie lat 90.
XX w. Co wigcej, zainteresowanie to ograniczato si¢ generalnie do laikatu zwia-
zanego ze srodowiskami inteligencji katolickiej 1 kr¢gami akademickimi oraz
wielkomiejskiego kleru, a takze waskiej grupy hierarchow, cztonkéw episkopatu.
Oryginalna polska refleksja w obrebie katolickiej nauki spotecznej obejmujaca
rozwazania na temat relacji miedzy Kos$ciotem, demokracja i spoleczenstwem
obywatelskim okazata si¢ zjawiskiem powierzchownym i — ze wzgledu na war-
tosci i postawy narodowe trwale obecne w polskim ludowym katolicyzmie oraz
wsrdd kleru parafialnego — w gruncie rzeczy efemerycznym. Po 1989 r. kwestie
demokracji czy wartosci demokratycznych wystepowaly w nauczaniu polskiego



Boskie, cesarskie czy ludowe? Kosciot a demokracja w $wietle katolickiej nauki spotecznej 31

Kosciota instytucjonalnego w niewielkim stopniu, znacznie wyrazniej akcen-
towano kwestie moralne i narodowe. Nawet w obliczu kryzyséw politycznych
1 ustrojowych, ktéorych w trzydziestoleciu rodzimej demokracji nie brakowato,
hierarchowie postugiwali si¢ chetniej jezykiem z kanonu mysli narodowej, od-
wotujac sie do poje¢ takich jak: ojczyzna, patriotyzm, nardd i zgoda narodowa.

Uwage zwraca niemal catkowite pominigcie w nauczaniu polskiego Kosciota
po 1989 r. tych elementow intelektualnego dorobku Jana Pawta II, w ktorych
wypowiadal si¢ on o demokracji w duchu afirmatywnym, np. w encyklice Cen-
tesimus annus. Wskazywal w niej m.in. na zakorzenienie demokracji w kategorii
godnosci osoby ludzkiej i dazeniu do budowania spoteczenstwa szanujacego wol-
nos$¢ osoby. Wizja demokracji w ujeciu Jana Pawta 11, oparta na chrzescijanskie;j
antropologii oraz personalizmie, jest pozytywna i antyutopijna. W ogromnym
stopniu uznaje takze znaczenie do§wiadczenia historycznego, do ktoérego papiez
odnidst si¢ w rozdziale encykliki zatytutowanym Rok 1989. W wydarzeniach
zwigzanych z upadkiem komunizmu w Europie Srodkowo-Wschodniej dostrzegat
w ramach interpretacji ,transpolitycznej” (za Augustem Del Noce) uniwersalng
prawde moralng i antropologiczng o cztowieku jako istocie dazacej do wyzwo-
lenia ze struktur opresji (Wierzbicki, 2019). Jednoczesnie ocenial pierwsza fazg
przemian bardzo realistycznie: ,,Z tego procesu historycznego wytonity si¢ nowe
formy demokracji, ktorych kruche jeszcze struktury polityczne i spoleczne [...]
obciazone sa hipoteka wielu jaskrawych niesprawiedliwo$ci 1 krzywd, a takze
zrujnowang gospodarka i glebokimi konfliktami spotecznymi” (CA, 1991, s. 22).
Poglad taki wiaze si¢ z przekonaniem, Zze demokracja nie musi by¢ naturalnym
nastgpstwem obalenia ustroju totalitarnego, jej zaadaptowanie moze napotykac
roznorakie trudnosci, a wreszcie moze rowniez si¢ nie uda¢. Sama transformacja,
przeksztatcenie ustrojowe, nie jest fundamentem demokracji. W ujeciu Kos-
ciota za fundamenty te nalezy uwazaé prawo (z prawami czlowieka wiacznie)
i wartosci. Ich bagatelizowanie i naruszanie stalo si¢ przyczyna upadku systemu
komunistycznego: ,,Lekcewazenie natury cztowieka, stworzonego dla wolno-
$ci, jest nie tylko niedozwolone z punktu widzenia etycznego, ale i praktycznie
niemozliwe” (CA, 1991, s. 25). Zrodtem kleski srodkowoeuropejskich totalitary-
zmow, m.in. w przypadku Polski, byl zatem brak poszanowania praw i wartosci,
ktoremu towarzyszyty niszczenie kultur narodowych i programowy ateizm oraz
zapas¢ ekonomiczna. Podobnie demokracja bez wartosci stanowi zagrozenie dla
obywateli i bedzie skazana na porazke. Demokracja winna ponadto szanowaé
podmiotowos¢, nie tylko ludzka, lecz takze catych spoteczenstw i narodow, ktore
zagrozone s3 unifikacja wynikajacg z proceséw globalizacji. Realizm spojrze-
nia na ten ustrdj wyraza si¢ réwniez w przekonaniu, ze przetom 1989 i 1990 r.
wraz z powszechnym — jak si¢ wydawato — triumfem liberalnej demokracji nie
przynosi ,,konca historii”. Demokracja nie gwarantuje solidarnos$ci, nie jest sama
w sobie remedium na partykularyzm czy przemoc polityczna, cho¢ niewatpli-
wym walorem polskiej transformacji byt jej pokojowy charakter. Nie oznacza to



32 Aleksandra Kusztal

jednak, ze z chwilg nastania ustroju demokratycznego zostang usuniete rdéznice
1 napiecia wywotujace spoteczng i polityczng agresj¢. RoOwnoczesnie papieska
refleksja na temat roku 1989 obejmuje spostrzezenie, ze warto$ci demokratyczne
i narodowe nie muszg by¢ sprzeczne czy opozycyjne wobec siebie: z faktu, ze
czesto taka wiasnie opozycje konstruowaly totalitaryzmy, nie wynika, iz jest ona
nieuchronna, a przede wszystkim — prawdziwa.

Przyktad Polski dowodzi tez, ze cho¢ demokracja stanowi ustrdj pozwa-
lajacy na wyjscie z glebokiego kryzysu politycznego, sama bywa podatna na
kryzysy, zwlaszcza te, ktorych zrodtem sa podzialy spoteczno-ekonomiczne.
Demokracja jest bowiem ustrojem rozpietym miedzy pluralizmem i relatywi-
zmem z jednej strony a fundamentalizmem — z drugiej (Wierzbicki, 2019). Jej
kryzys potencjalnie powstaje ,,wskutek oligarchizacji lub ideologizacji wtadzy,
obydwa procesy moga zachodzi¢ zreszta rownoczesnie. Zniszczenie demokracji
od wewnatrz moze nastapi¢ zarowno za sprawg tyranii wiekszosci, jak i tyranii
mniejszosci. W jednym i drugim wypadku zanegowane zostaje dobro wspol-
ne, z ktérego demokracja czerpie [...] glgbsze uzasadnienie” (Wierzbicki, 2019).
Kryzysy demokracji czgsto przebiegaja wedtug okreslonego schematu, prowadzg-
cego od stopniowej utraty zaufania do systemu demokratycznego — do finalnej
destrukgji instytucji demokratycznych (Lewandowski, 2024, s. 65—84). Analizo-
wany ustrdj ma jednak t¢ zalete, ze wykazuje znaczng zdolno$¢ do regeneracji,
o ile jest dostatecznie dobrze osadzony instytucjonalnie: posiada silne, odporne
instytucje i zakorzenil si¢ w kulturze politycznej spoteczenstwa. Bez spelnie-
nia tych warunkéw demokracja moze si¢ okaza¢ wyjatkowo krucha. Zjawiska
takie jak proces centralizacji wladzy o rysach autorytarnych, odejscie od zasad
panstwa prawa, demontaz instytucji demokratycznych, godzacy w zasadg trdjpo-
dzialu wladz, proby ograniczenia wolnosci stowa i mediow sg do§wiadczeniami
nieobcymi polskiej demokracji po 1989 r. Ich nasileniu przewaznie towarzyszy
wzrost nacjonalizmu i ksenofobii oraz swoista megalomania narodowa, majaca
zrodta w fenomenie, ktory Wierzbicki (2019) trafnie okreslit jako ,,narcystyczna
struktur[¢] osobowosci duzej czesci polskiego spoleczenstwa”.

Koscidt w kraju nie zdotalt wypracowaé skutecznych, uniwersalnych mecha-
nizmoéw reagowania na kryzysy demokracji. Gtowng forma reakcji na nie jest
wsrod cztonkow Konferencji Episkopatu Polski biernos¢ i oficjalne zachowywa-
nie dystansu wobec konfliktow politycznych we wspodlnocie polskich katolikow.
Niewatpliwie ma to zwiazek z faktem, ze wierni znajduja si¢ po obu stronach
podziatu, w ktérym tkwi sedno kryzysu. Owa bierno$¢ komunikacyjna Kos-
ciota w ostatnich latach wigze si¢ réwniez z doswiadczanym przezen kryzysem
przywodztwa. Jednak istotne wydaje si¢ pytanie, czy postawa taka wynika tylko
z checi uniknigeia poglebiania podziatdow czy tez z oportunizmu. Niesie ona
za soba bowiem powazne ryzyko utraty autorytetu i wplywu na poglady oraz
postawy wiernych i kleru parafialnego. W efekcie, gdy mowi si¢ o demokracii,



Boskie, cesarskie czy ludowe? Kosciot a demokracja w $wietle katolickiej nauki spotecznej 33

w jezyku obu tych grup dominujg argumenty czysto polityczne, ktore nie maja
zwiazku z pogladami sktadajacymi si¢ na katolicka nauke spoteczna.

Tymczasem zgodnie z przytoczona juz fundamentalng wskazéwka zawarta
w encyklice Sollicitudo rei socialis (1987) celem Kosciota ,,nie powinno by¢
ani dazenie do stworzenia optymalnego systemu polityczno-gospodarczego
(tzw. trzeciej drogi), ani aspirowanie do roli ideologii chrzescijanskiej, lecz jedy-
nie systematyczna refleksja nad konkretng rzeczywisto$cig spoteczng” (SRS, 1987,
s. 41). Owa nieprzerwana refleksja stanowi zatem obowigzek Kosciota w $wietle
katolickiej nauki spotecznej, natomiast Kosciot polski, w kontekscie kryzysu de-
mokracji, nie wywigzuje si¢ z niego wlasciwie. Postawa kontrolowanej bierno$ci
jest z zatozeniami KNS gleboko sprzeczna. Taka niewtasciwa obecnos¢ w sferze
politycznej powoduje bardzo niebezpieczne zjawisko: autosekularyzacj¢ Kosciota.
Zaczyna on funkcjonowac¢ niczym lobby lub organizacja trzeciego sektora: $wiad-
czy pewne ushugi, odpowiada na okreslone potrzeby, ludzie udajg si¢ do niego jak
do kazdej innej instytucji, by zatatwi¢ swojg sprawe (Slub, chrzest, pochowek), ale
traci pierwiastek transcendentny i wierni nie zwracajg si¢ don z autentycznymi
dylematami duchowymi i moralnymi (Dylus, 2014, s. 41-42). Zreszta laikat i kler,
zwlaszcza parafialny, bardzo stabo znajg zatozenia katolickiej nauki spoteczne;j,
nie jest ona rowniez elementem katechizacji i nader rzadko poswiegca si¢ jej
uwage w ramach aktywnos$ci pastoralnych, co nie stato si¢ przedmiotem namy-
shu cztonkéw Konferencji Episkopatu Polski (Dylus, 2021, s. 23). A przeciez Jan
Pawet 1l wskazywatl w Centesimus annus, ze jej ,,nauczanie i upowszechnianie
[...] wchodzi w zakres misji ewangelizacyjnej Kos$ciola i stanowi istotng czgs$¢
oredzia chrzescijanskiego” (CA, 1991, s. 5).

Innym problemem jest odgrywanie przez przedstawicieli Kosciota roli czyn-
nej politycznie: wypowiedzi o charakterze jawnie politycznym, i to ideologicznie
ulokowane po jednej ze stron sporu, padaja regularnie przy okazji waznych $wiat
religijnych, np. Bozego Narodzenia, Wielkanocy, Bozego Ciata. Jak zauwaza
Wierzbicki (2019): ,,Zamiast kontemplacji chrze$cijanskich misteriéw porusza si¢
wowczas w czasie liturgii biezace sprawy publiczne, w zaleznosci od sytuacji kry-
tycznie lub apologetycznie wobec rzgdzacych”. Czgsto w ten sposob komentowa-
ne sg sprawy blahe, ktorym okoliczno$ci nadajg nadzwyczajng rangg. Natomiast
gdy pojawia si¢ problem metapolityczny, o randze autentycznego spotecznego
wyzwania czy kryzysu, hierarchowie Kos$ciota unikajg zabrania glosu lub rea-
guja opieszale i powierzchownie. Przyktadem jest spo6zniona reakcja Konferencji
Episkopatu Polski na proby wdrozenia w 2017 r. poza Sciezka konstytucyjna no-
wej formy ustrojowej ingerujacej w zasade trojpodziatu wiadz. Dopiero protesty
spoleczne i oczekiwanie prezydenckiego weta wobec problematycznych projek-
tow reformy sadownictwa sktonity biskupa Stanistaw Gadeckiego do dzialania.
Skierowal on do prezydenta Andrzeja Dudy list, w ktérym powotywal si¢ na
zatozenia encykliki Centesimus annus, podkreslajace fundamentalng dla demo-
kracji wage zachowania trojpodziatu i wzajemnej kontroli wtadz. Potwierdza to



34 Aleksandra Kusztal

tezeg, iz nader czesta reakcja hierarchii koscielnej w Polsce na kryzysy demokra-
cji jest zwlekanie i bierno$¢ umacniana przekonaniem, ze napigcia ustrojowe sg
jedynie elementem gry partyjnej i wyborczej, a nie przejawem powaznego stanu
rzeczy, co przy ogolnie ptytkiej swiadomosci politycznej Polakéw przyczynia sig
do tworzenia okolicznosci, w ktorych zagrozenia dla ustroju demokratycznego
stajg si¢ realne (Wierzbicki, 2019).

Podsumowanie

Reasumujac niniejsze rozwazania i odpowiadajac na pytania badawcze
postawione we wstepie, nalezy podkresli¢, ze poczatkowo Kosciot stanowczo
sprzeciwial si¢ demokracji, gdyz uznawat ja za zagrozenie dla tadu moralnego
i swojej pozycji, utozsamiat z relatywizmem etycznym, dyktatura wigkszos$ci
oraz ograniczeniem roli religii w panstwie. Zmiana podejscia rozpoczeta si¢ za
pontyfikatu Leona XIII, ktory otworzyt Kosciot na dialog z demokratyzujaca
si¢ rzeczywistoscia spoleczno-polityczng. Niemniej petna akceptacja demokra-
cji jako jednego z mozliwych i niesprzecznych z nauczaniem Kos$ciota ustro-
jow politycznych nastgpita dopiero w potowie XX w. Szczegodlnie zostata ona
wyrazona w encyklice Jana XXIII Pacem in terris, w stowach: ,,Z tego jednak,
ze wladza wywodzi si¢ od Boga, wcale nie wynika, ze ludzie nie posiadajg zad-
nego prawa do wybierania tych, ktérzy maja sprawowaé wiltadze w panstwie,
decydowania o formie rzadéw w panstwie oraz do okreslania zasad i zakresu
sprawowania wladzy. Wida¢ wigc, ze przedstawiona tu przez nas nauka jest
zgodna z zasadami kazdego prawdziwie demokratycznego ustroju panstwowego”
(PT, 1963, s. 52). Od potowy XX w. zatem Kosciot jednoznacznie akceptuje de-
mokracje jako system umozliwiajacy obywatelom udziat w sprawowaniu wtadzy.
Potwierdza to tekst encykliki Centesimus annus Jana Pawta 11, wydanej w stu-
lecie encykliki Leona XIII Rerum novarum: ,;Koscidtl docenia demokracje jako
system, ktory zapewnia udzial obywateli w decyzjach politycznych i rzadzonym
gwarantuje mozliwo$¢ wyboru oraz kontrolowania wlasnych rzadow, a takze [...]
zastepowania ich w sposéb pokojowy innymi” (CA, 1991, s. 46).

Nie oznacza to jednak bezkrytycznej akceptacji lub wrecz bezwarunkowej
afirmacji owego ustroju. Nadal wiele watpliwo$ci budza bowiem sposoby rozu-
mienia i ksztaltowania rzeczywisto$ci politycznej, ktora okresla sie jako demokra-
tyczng, w duchu wyrazonego przez Piusa XII pogladu, ze ,,zasadniczym obowigz-
kiem kazdej wladzy publicznej jest ochrona nienaruszalnych praw osoby ludzkiej”
(Luszezynski i Luszczynska, 2011, s. 144; zob. tez Flis, 2011, s. 278). Zatem
,»prawdziwa”, zdaniem Ko$ciota, demokracja powinna respektowaé chrzescijanski
personalizm, godno$¢ osoby, prawo naturalne i warto$ci moralne. Krytykuje si¢



Boskie, cesarskie czy ludowe? Kosciot a demokracja w $wietle katolickiej nauki spotecznej 35

demokracj¢ bez wartosci, relatywizm moralny i brak uznawania obiektywnych
prawd, absolutyzacje woli wigkszo$ci grozaca totalitaryzmem, odrzucenie trans-
cendencji w prawodawstwie. Wazne sg takze osadzenie demokracji w panstwie
prawa oraz dbalos¢ o dialog i kompromis. Ko$ciot popiera gospodarke wolno-
rynkowa, o ile zostaje ona podporzadkowana zasadom etycznym. Reasumujac:
z punktu widzenia Kos$ciota prawdziwg demokracjg jest tylko ta, ktora spet-
nia powyzsze warunki i wymagania, koncentrujace si¢ wokot chrzescijanskie-
go personalizmu, wywiedzionego z doktryny religijnej tzw. prawa naturalnego,
chrzescijanskiej antropologii i etyki. W przekonaniu Kos$ciota owa ,,perspekty-
wa katolickiej nauki spotecznej pozwala uniknaé¢ zaré6wno demonizowania, jak
i ubdstwiania demokracji” (Dylus, 2001, s. 240). Mimo krytycznego spojrzenia
na wiele aspektow wspolczesnej wersji tego ustroju Kosciolowi nicobca jest re-
fleksja, ze ,,nigdy jeszcze [...] nie miat takiej szansy na urzeczywistnienie swej
istoty jak wtasnie w epoce demokracji” (Ratzinger, 2004, s. 7).

W Polsce relacje Kosciota instytucjonalnego z demokracja sg ztozone z powo-
du doswiadczen historycznych i trudnej transformacji ustrojowej. Spoteczenstwo
czesto przedktada wartosci narodowe nad demokratyczne, a po 1989 r. wspomnia-
na instytucja, cho¢ formalnie akceptuje demokracje, koncentruje si¢ gtdéwnie na
kwestiach moralnych i patriotycznych, w przypadku zagadnien metapolitycznych
za$§ przewaznie si¢ga po jezyk, ktory przez wieki czynit z niej powiernika war-
tosci narodowych. Jednoczesnie bardzo gwattowne i nieraz oderwane od realiow
spotecznych sa reakcje hierarchdw w obronie przywilejow Kosciota w sferze
publicznej, nawet jesli nie majag one demokratycznej legitymacji. Przyktadem
jest tu batalia o wymiar godzinowy lekcji religii w szkotach publicznych. W kon-
kordacie zawartym przez Polske ze Stolica Apostolska znajduje si¢ tylko nastg-
pujacy przepis (art. 12): ,,Panstwo gwarantuje, ze szkoty publiczne podstawowe
i ponadpodstawowe oraz przedszkola prowadzone przez organy administracji
panstwowej i samorzadowej organizujg zgodnie z wolg zainteresowanych nauke
religii w ramach planu zaje¢ szkolnych i przedszkolnych” (Konkordat, 1998).
Wymiar godzinowy katechezy w szkotach, bedacy przedmiotem naciskow Kos-
ciota, nie podlega zatem regulacji na mocy konkordatu. W polskim systemie
prawnym decyzja w tej kwestii nalezy do demokratycznie wytonionego ministra
edukacji i wydawana jest w formie aktu rangi rozporzadzenia. Ko$ciot jawnie
z tym uprawnieniem ministra polemizuje, podajac w watpliwos¢ legalnos¢ dzia-
fan rzadu (Nowakowska, 2025). Zarazem — niezaleznie od wojowniczej postawy
Kosciota w obronie wlasnej pozycji w systemie panstwowym — zatozenia katolic-
kiej nauki spotecznej dotyczace kategorii demokracji sg stabo znane polskiemu
laikatowi i duchowienstwu, a reakcje hierarchii koscielnej na kryzysy ustrojowe
nieraz bywaja opoznione lub niejednoznaczne. Trudno nie zgodzi¢ si¢ z obser-
wacja, iz ,,sporo gorzkiej prawdy miesci si¢ w zartobliwym powiedzeniu, ze
nauka spoleczna jest najlepiej strzezong tajemnica Kosciota” (Dylus, 2021, s. 23).



36 Aleksandra Kusztal

Niniejsze rozwazania potwierdzajg zatem postawiong na wstepie hipoteze,
ze wspolczesna demokracja pozostaje fenomenem, wobec ktorego Koscidt i jego
nauczanie spoteczne prezentuja pewna bezradnos$¢, skutkujaca czesto brakiem
adekwatnych reakcji na jej kryzysy. Jak dowodzi doswiadczenie historyczne,
sojusze Kosciota z sitami antydemokratycznymi, mimo pierwotnych profitow,
na ogo6t konczyly si¢ dlan fatalnie. Obecnie w przestrzeni euroatlantyckiej jedy-
nie system demokratyczny mozliwie skutecznie zabezpiecza wolnos¢ sumienia,
w tym wolno$¢ religijng, zatem wspieranie go lezy nie tylko w interesie spotecz-
nym, ale réwniez w interesie samego Kosciota.

Bibliografia

Antoszewski, A. (2016). Wspoiczesne teorie demokracji. Wydawnictwo Sejmowe.

Bertone, T. (2010). Demokracja a Kosciot. L'Osservatore Romano [wyd. polskie],
3/4, 48-53.

Bockenforde, E.-W. (1994). Wolnos¢ — panstwo — Kosciol, przet. P. Kaczorowski.
Znak.

Brzeziecki, A. (2020). Rozmowa z prof. Januszem Mierzwa o tym, czy Il RP byta
panstwem opresyjnym. Polityka. https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/
historia/1946106,1,rozmowa-z-prof-januszem-mierzwa-o-tym-czy-ii-rp-byla-
-panstwem-opresyjnym.read

Caldera, R. (1990). Co to jest chrzescijanska demokracja. Pallottinum.

Chojnowski, A. (2019). IT RP byla panstwem udanym, ale bardzo dalekim od dosko-
nalo$ci. Dzieje.pl. https://dzieje.pl/wideo/prof-chojnowski-ii-rp-byla-panstwem-
-udanym-ale-bardzo-dalekim-od-doskonalosci

Dylus, A. (2001). Globalny rynek i jego granice. Centrum im. Adama Smitha, Instytut
Politologii Uniwersytetu Kardynata Stefana Wyszynskiego.

Dylus, A. (2014). Chrzescijanstwo. W: P. Burgonski i M. Gierycz (red.), Religia
i polityka. Zarys problematyki (s. 26—66). Elipsa.

Dylus, A. (2021). Najpilniej strzezona tajemnica? O kondycji katolickiej nauki spo-
lecznej w Polsce. Spoleczenstwo. Studia, prace badawcze i dokumenty z zakresu
nauki spotecznej Kosciota, 155(3), 22-35.

Fel, S. (2022). Katolicka nauka spoteczna. W: S. Janeczek i A. Staroscic (red.), Filo-
zofia spoteczna: t. 1. Praeambula metodologiczne i historyczne (s. 241-272).
Wydawnictwo KUL.

Flis, A. (2011). Koscidét i demokracja w nowozytnej Europie. Estetyvka i Krytyka,
23(4), 265-283.

Gloéwny Urzad Statystyczny (2022). Wyznania religijne w Polsce w latach 2019—
2021. https://stat.gov.pl/obszary-tematyczne/inne-opracowania/wyznania-religijne/
wyznania-religijne-w-polsce-2019-2021,5,3.html

Gowin, J. (1995). Kosciol po komunizmie. Znak.


https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/historia/1946106,1,rozmowa-z-prof-januszem-mierzwa-o-tym-czy-ii-rp-byla-panstwem-opresyjnym.read
https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/historia/1946106,1,rozmowa-z-prof-januszem-mierzwa-o-tym-czy-ii-rp-byla-panstwem-opresyjnym.read
https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/historia/1946106,1,rozmowa-z-prof-januszem-mierzwa-o-tym-czy-ii-rp-byla-panstwem-opresyjnym.read
https://dzieje.pl/wideo/prof-chojnowski-ii-rp-byla-panstwem-udanym-ale-bardzo-dalekim-od-doskonalosci
https://dzieje.pl/wideo/prof-chojnowski-ii-rp-byla-panstwem-udanym-ale-bardzo-dalekim-od-doskonalosci
https://stat.gov.pl/obszary-tematyczne/inne-opracowania/wyznania-religijne/wyznania-religijne-w-polsce-2019-2021,5,3.html
https://stat.gov.pl/obszary-tematyczne/inne-opracowania/wyznania-religijne/wyznania-religijne-w-polsce-2019-2021,5,3.html

Boskie, cesarskie czy ludowe? Kosciot a demokracja w $wietle katolickiej nauki spotecznej 37

Gora-Szopinski, D. (2007). Zloty srodek. Kosciol wobec wspotczesnych wizji panstwa.
Wydawnictwo Adam Marszatek.

Grzybowski, K., Sobolewska, B. (1971). Doktryna polityczna i spoleczna papiestwa
(1789—-1968). Panstwowe Wydawnictwo Naukowe.

Ipsos (2024). Global trustworthiness index 2024: A 32-country Ipsos global advi-
sor survey. https://www.ipsos.com/sites/default/files/ct/news/documents/2024-11/
ipsos-global-trustworthiness-index-2024.pdf

Jagodzinski, M. (2011). Kosciot a demokracja. Teologia w Polsce, 5(2), 273-288.

Jan XXIII. (1963). Pacem in terris [PT]. TUM.

Jan Pawel I1. (1987). Sollicitudo rei socialis [SRS]. TUM.

Jan Pawet II. (1991). Centesimus annus [CA]. TUM.

Jan Pawet I1. (1995). Evangelium vitae [EV]. TUM.

Juros, H. (1994). Spor wokot ,,invocatio Dei” w Konstytucji RP. Przeglgd Powszechny,
2, 139-154.

Juros, H. (1997). Kosciét — kultura — Europa. Katolicka nauka spoleczna wobec
wspotczesnosci. Wydawnictwa Akademii Teologii Katolickiej.

Konkordat miedzy Stolica Apostolska i Rzeczapospolita Polska, podpisany w War-
szawie dnia 28 lipca 1993 r. Dz.U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.

Leon XIII (1891). Rerum novarum. TUM.

Leon XIII (1901). Graves de communi [GC]. Te Deum.

Lewandowski, A. (2024). Kryzys demokracji jako proces. Od kryzysu zaufania
do destrukcji instytucji. Politeja, 21(3), 65—84. https://doi.org/10.12797/Polite-
ja.21.2024.90.03

Luszczynski, A., Luszczynska, M. (2011). Od wrogos$ci przez niecheé do akcepta-
cji. Kosciot katolicki wobec demokracji. Studia Erasmiana Wratislaviensia, 5,
141-156.

Maj, D., Marczewska-Rytko, M. (red). (2018). Politologia religii. Wydawnictwo Uni-
wersytetu Marii Curie-Sklodowskie;j.

Marchlewska, M., Rogoza, R., Rogoza, M., Witke, D., Furman, A., Szczepanska, D.,
Maciantowicz, O., Molenda, Z., Maison, D. (2023). Czy i jak identyfikujemy sie
dzis z Polskq? Raport segmentacyjny. Analizy wynikow badania ilosciowego
i jakosciowego. Laboratorium Poznania Politycznego, Instytut Psychologii PAN.
https:/psychpol.psych.pan.pl/images/Raporty/LaboratoriumPoznaniaPolityczne-
golPPAN_RaportSegmentacyjny NdS.pdf

Marczewska-Rytko, M. (2000). Korporacjonizm w $wietle spotecznej nauki Kosciota.
W: B. Grott (red.), Religia i polityka (s. 129—-141). Wydawnictwo Uniwersytetu
Jagiellonskiego.

Maritain, J. (1992). Chrzescijanstwo i demokracja, przet. A. Ziernicki. Znak, 4, 42-53.

Mathiez, A. (1911). Rome et le clerge frangais sous la Constituante. Colin.

Mazurkiewicz, P. (2001). Kosciot i demokracja. Wydawnictwo Pax.

Natecz, T. (2024). Sa ludzie, ktorzy staraja si¢ zapomnie¢ o zamordowaniu Narutowi-
cza. Dzieje.pl. https://dzieje.pl/aktualnosci/prof-t-nalecz-sa-ludzie-ktorzy-staraja-

-sie-zapomniec-o-zamordowaniu-narutowicza


https://www.ipsos.com/sites/default/files/ct/news/documents/2024-11/ipsos-global-trustworthiness-index-2024.pdf
https://www.ipsos.com/sites/default/files/ct/news/documents/2024-11/ipsos-global-trustworthiness-index-2024.pdf
https://doi.org/10.12797/Politeja.21.2024.90.03
https://doi.org/10.12797/Politeja.21.2024.90.03
https://psychpol.psych.pan.pl/images/Raporty/LaboratoriumPoznaniaPolitycznegoIPPAN_RaportSegmentacyjny_NdS.pdf
https://psychpol.psych.pan.pl/images/Raporty/LaboratoriumPoznaniaPolitycznegoIPPAN_RaportSegmentacyjny_NdS.pdf
https://dzieje.pl/aktualnosci/prof-t-nalecz-sa-ludzie-ktorzy-staraja-sie-zapomniec-o-zamordowaniu-narutowicza
https://dzieje.pl/aktualnosci/prof-t-nalecz-sa-ludzie-ktorzy-staraja-sie-zapomniec-o-zamordowaniu-narutowicza

38 Aleksandra Kusztal

Nowakowska, K. (2025). Mniej godzin religii? Kosciét odpowiada i szykuje rewolucje.
Gazeta Prawna. https://serwisy.gazetaprawna.pl/edukacja/artykuly/9767816,mniej-
-godzin-religii-kosciol-odpowiada-i-szykuje-rewolucje.html
Ratzinger, J. (2004). Demokratyzacja Kosciota? W: J. Ratzinger i H. Maier, Demo-
kracja w Kosciele. Mozliwosci i ograniczenia (s. 5—62), przet. M. Labi$. Salwator.
Rosa, R. (2004). Bezpieczenstwo i wolnos¢ we wspotczesnej filozofii katolickiej
i nauce spotecznej Kosciota. W: J. Debowski (red.), Bezpieczenstwo i wolnosé jako
kategorie kulturowe i spoleczne (s. 101-120). Wydawnictwo Akademii Podlaskie;j.
Sadowski, M. (2002). Panstwo w doktrynie papieza Leona XIII. Kolonia Limited.
Stus, M. (2021). ,,Byle polski sejm zaciszny, byle polski sejm spokojny”. Budowa
i wygaszanie panstwa prawa w Il Rzeczypospolitej. Przeglgd Prawa Konstytu-
cyjnego, 3, 79-92. https://doi.org/10.15804/ppk.2021.03.05
Synowiec, T. (2023). Koscidl i demokracja bezposrednia. https://lubbezposrednio.pl/
kosciol-i-demokracja-bezposrednia
Theiner, A. (1857). Documents inédits, relatifs aux affaires religieuses de la France
1790 a 1800 (t. 1). Didot.
Tischner, J. (1993). Nieszczesny dar wolnosci. Znak.
Tocqueville, A. de (1970). Dawny ustroj i rewolucja, przet. A. Wolska. Czytelnik.
Wierzbicki, A.M. (2019). Ktopot Kosciota z demokracja?. Wiegz. https://wiez.
pl/2019/04/01/klopot-kosciola-z-demokracja/
Zielinski, Z. (1983). Papiestwo i papieze dwoch ostatnich wiekow: 1775—-1978. Instytut
Wydawniczy Pax.
Zigba, M. (1996). Po szkodzie? Przed szkodq? O Polsce, kapitalizmie i kontemplacji.
Znak.


https://serwisy.gazetaprawna.pl/edukacja/artykuly/9767816,mniej-godzin-religii-kosciol-odpowiada-i-szykuje-rewolucje.html
https://serwisy.gazetaprawna.pl/edukacja/artykuly/9767816,mniej-godzin-religii-kosciol-odpowiada-i-szykuje-rewolucje.html
https://doi.org/10.15804/ppk.2021.03.05
https://lubbezposrednio.pl/kosciol-i-demokracja-bezposrednia
https://lubbezposrednio.pl/kosciol-i-demokracja-bezposrednia
https://wiez.pl/2019/04/01/klopot-kosciola-z-demokracja/
https://wiez.pl/2019/04/01/klopot-kosciola-z-demokracja/

