
„Wieki Stare i Nowe” 2025, t. 20 (25), s. 1—22
ISSN 2353‑9739       
DOI https://doi.org/10.31261/WSN.2025.25.04

Data akceptacji: 24.03.2025
Data publikacji: 14.11.2025

Jerzy Rohoziński
Ośrodek Badań nad Totalitaryzmami, Instytut Pileckiego

j.rohozinski@instytutpileckiego.pl 
https://orcid.org/0000-0003-4835-701X

„Miłość do Ojczyzny to część religii” 
Rok 1944 i narodziny radzieckiego islamu: 

przypadek Kazachskiej SRR

“Love of the Motherland is Part of the Religion” 
1944 and the Birth of Soviet Islam: the Case of the Kazakh SSR

Abstract: The subject of the paper is the religious Islamic revival in Soviet Kazakhstan at the end 
of World War II and just after the war, understood as the limited return of religious practices to 
the public space marked by an effort to officially register religious communities. Two types of such 
revival could be observed in Kazakhstan: one on the wave of patriotic intensification of the “Great 
Patriotic War” the impetus for the other was the tragedy of deportation and the need to adapt to 
new conditions. The first type was characterized by adaptation with the Soviet system and the in-
termingling of religious elements to Soviet war mythology. The second type, on the other hand, 
meant long years of functioning in a religious underground unrecognized by official Soviet Islamic 
structures.

Key words: “Great Patriotic War”, The Muslim Board of Central Asia and Kazakhstan, Islamic Revival, 
“punished peoples”, deportations

Tematyka związku religijnego aspektu mobilizacji społecznej podczas tzw. wiel-
kiej wojny ojczyźnianej z odrodzeniem islamu w państwie sowieckim jest w Polsce 
praktycznie nieznana. Dotyczy to także Kazachstanu – kraju, który z racji deportacji 
na jego tereny Polaków i obywateli polskich powinien cieszyć się większym zain-
teresowaniem polskich historiografów. Dotychczas kwestia sytuacji islamu w so-
wieckim Kazachstanie pojawiała się w bardzo skrótowym ujęciu w publikacjach 



Artykuły

Ośrodka Studiów Wschodnich1 bądź marginalnie w pracach Jerzego Rohoziń- 
skiego – jako tło porównawcze do omówienia rozwoju sytuacji katolików w Ka-
zachstanie lub muzułmanów w Azerbejdżanie2. Tematem wykorzystania islamu 
na froncie ideologicznym wielkiej wojny ojczyźnianej zajął się krótko Roberto 
J. Carmack w monografii Kazachstan podczas II wojny światowej, nie oparł on jed-
nak swoich rozważań na samodzielnej analizie materiału źródłowego3. Przełomowy 
charakter pod tym względem miała natomiast nieduża praca Allena J. Franka Guła-
gowe cuda. Autor wykorzystał w niej do tej pory zupełnie nieznany typ źródeł – spi-
sywaną już po upadku ZSRS kazachskojęzyczną literaturę hagiograficzną, opartą na 
tradycji ustnej4.

Skoro mówimy symbolicznie o narodzinach nowego radzieckiego islamu, słów 
kilka należy poświęcić śmierci tego „starego”. Czy w ogóle do niej doszło, a jeśli tak, 
to kiedy? Stosunkowo późno, bo – jak się wydaje – w drugiej połowie lat 30. XX wie- 
ku. Nie była to jednak chyba śmierć absolutna. Bolszewicka polityka wobec islamu 
w Kazachstanie rozpoczęła się od pozornych ustępstw, ale dość szybko nabrała 
charakteru konfrontacyjnego. W 1917 roku Duchowe Zgromadzenie Muzułmanów 
w Orenburgu przekształcono w Centralny Zarząd Duchowy Muzułmanów Rosji 
Wewnętrznej i Syberii w Ufie (CDUM), a jego kompetencje terytorialne – zgod-
nie ze statutem zatwierdzonym w listopadzie 1923 roku przez Ludowy Komisariat 
Spraw Wewnętrznych Rosyjskiej Federacyjnej Socjalistycznej Republiki Radzieckiej 
(RFSRR) – rozciągnięto również na Kazachów, i to także tych z południa, znad 
Syr-darii i ze Siemiriecza, na co nie chciały się zgodzić władze carskie. Jak się można 
zorientować z korespondencji między Zjednoczonym Państwowym Zarządem Poli-
tycznym (OGPU) a Kazkrajkomem z 1925 roku, taki stan rzeczy dość szybko zaczął 
budzić zastrzeżenia. Krytykowano – dokładnie tak jak przed rewolucją – możliwy 
wpływ tatarskich mułłów na ludność kazachską (muftim Zarządu został, co prawda, 
Baszkir Rizaetdin Fachretdinow, ale była to grupa bardzo bliska kulturowo Tatarom 
nadwołżańskim), a samą instytucję uznawano za „ośrodek najbardziej kontrrewo-
lucyjnego duchowieństwa w Rosji”. Rekomendacje były następujące: 

1  W. Bartuzi, Islam w Kazachstanie, w: Ośrodek Studiów Wschodnich, Islam na obszarze post- 
radzieckim, Warszawa 2003, s. 12–13.

2  J. Rohoziński, Pionierzy w stepie? Kazachstańscy Polacy jako element sowieckiego projektu 
modernizacyjnego, Warszawa 2021, s. 203–254; idem, Święci, biczownicy i  czerwoni chanowie. 
Przemiany religijności muzułmańskiej w radzieckim i poradzieckim Azerbejdżanie, Wrocław 2005, 
s. 100–103.

3  R.J. Carmack, Kazakhstan in World War II. Mobilization and Ethnicity in the Soviet Empire, 
Lawrence (Kansas) 2019, s. 108–115. 

4  A.J. Frank, Gulag Miracles. Sufis and Stalinist Repression in Kazakhstan, Wien 2019, s. 105–109, 
115–116. 

WSN.2025.25.04  |  s. 2 z 22



Jerzy Rohoziński  |  „Miłość do Ojczyzny to część religii”…

konieczne jest przyjęcie jak najbardziej energicznych i dogłębnie przemy-
ślanych środków przeciw przenikaniu i umacnianiu się wpływów tatar-
skiego duchowieństwa w Kazachskiej ASRR, z tym jednakże niezbędnym 
zastrzeżeniem, że inicjatywa odporu wobec pretensji Centralnego Zarządu 
Duchowego wychodziła od samej ludności5. 

Śmierć Fachretdinowa w 1936 roku stała się sygnałem do rozpoczęcia represji 
wobec całego Zarządu, który zdziesiątkowano („sprawa CDUM”). Nie odbyły się 
wybory nowego muftiego, a pełniącym obowiązki został Gabdrachman Rasułajew 
ze znanego baszkirskiego rodu muzułmańskich uczonych i mistyków. W kolejnych 
latach do 1940 roku trwały pokazowe procesy rozmaitych organizacji „szpiegow-
skich”, „dywersyjnych”, „kontrrewolucyjnych” i „panislamistycznych” spośród mu-
zułmańskiego duchowieństwa Azji Środkowej z centrum w Kazachstanie, które 
miały przygotować „zbrojne powstanie ludności kazachskiej”6. 

Tak naprawdę zresztą kampania antyreligijna lat 20. i 30. na terenach Kazach-
stanu jest mało zbadana. Jeśli w sferze intencji władze sowieckie zamierzały ude-
rzyć w islam z podobną siłą co w inne wyznania, to niekoniecznie miały równie 
dobrze rozpoznany obiekt ataku, jak to było choćby w przypadku prawosławia. Co 
mówią dokumenty? W latach 1918–1931 w Kazachstanie zamknięto 1630 miejsc 
kultu, z tego 782 meczety, czyli mniej niż połowę. W 1933 roku w republice było 
499 meczetów, ale proces ich zamykania się jeszcze nie zakończył. Przykładowo 
w Pietropawłowsku na początku 1937 roku działały trzy „tatarskie meczety”, w okre-
sie 1930–1935 zamknięto pięć, a trzy przerobiono na kluby. Ważnym ośrodkiem 
religijnym islamu na kazachskim stepie pozostał Semipałatyńsk. Miasto to do rewo-
lucji odgrywało rolę centrum muzułmańskiej uczoności i sufickiej mistyki, opierając 
się wszelkim reformatorskim nowinkom, jakie ogarnęły życie umysłowe rosyjskich 
muzułmanów na przełomie XIX i XX wieku. W 1917 roku działało tam 12 mecze-
tów. W pierwszej połowie lat 20., w okresie taktycznych ustępstw bolszewików na 

5  Rossijskij gosudarstwiennyj archiw socjalno-politiczeskoj istorii (dalej: RGASPI), f. 613, 
op. 3, d. 197, l. 1–3. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 
25.02.2020). Opisy bibliografczne zapisane oryginalnie cyrylicą oddano w artykule za pomocą 
transkrypcji.

6  Ju.N. Gusiewa, Mracznoje echo ‘Dieła CDUM’: ‘Ciep’ Korana’ i riepressii protiw musułmanskoj 
elity SSSR (1940 god), „Nowyj istoriczeskij wiestnik” 2017, № 52, 2, s. 85–102; A.W. Junusowa et al., 
225 liet Centralnomu Duchownomu Uprawleniu Musułman Rossi. Istoriczeskije oczerki, Ufa 2013, 
s. 251–261; M. Kemper, From 1917 to 1937: The Mufti, the Turkologist, and Stalin’s Terror, „Die Welt 
des Islams” 2017, vol. 57, s. 162–197; Y. Shapoval, T. Lipina, A. Bekbolat, Ulemy w gody stalinsko-

-bol’szewistskich repressij w Kazachstanie: na primierie sud’by Galiaskara Ajtchożina, „Wiestnik 
KazNU, Serija Religiowiedienije” 2023, № 35, 3, s. 16–27. 

WSN.2025.25.04  |  s. 3 z 22



Artykuły

rzecz islamu, ta tendencja się utrzymała, a nawet pogłębiła. 1 stycznia 1924 roku 
na 19 medres (szkół religijnych) w Kazachstanie, 8 działało na terenie guberni 
semipałatyńskiej, a rok później było tam ich już 13. 

Niewiele wiadomo o reakcjach ludzi na kampanię zamykania miejsc kultu. 
W raporcie Komisji ds. Kultów przy Centralnym Komitecie Wykonawczym ZSRR, 
przygotowanym w związku z opracowywaniem legislacji dotyczącej wyznań religij-
nych do stalinowskiej konstytucji z 1936 roku, nie podano żadnych danych na temat 
obiektów religijnych na terenie Kazachskiej ASRR. Odnotowano natomiast liczbę 
47 bliżej niesprecyzowanych skarg wiernych z terenów republiki. W 1937 roku, 
a więc w szczytowym momencie represji, kołchoźnicy i 35 uczniów w jednej z wiej-
skich szkół obwodu wschodniokazachstańskiego na trzy dni powstrzymali się od 
pracy i nauki z okazji muzułmańskiego święta Kurban-Ait7. W tym samym roku 
jeden z iszanów (świętych mężów) był w stanie, ukrywając się w Uzbeckiej SRR, 
objechać swoich miurydów (uczniów) w rejonie kyzyłordyńskim i zebrać od nich 
w ciągu dziesięciu dni 1000 rubli naziru (ofiar)8. Można przywołać tu także inną 
statystykę, nie do końca miarodajną, ale w jakiejś mierze oddającą atmosferę tego 
okresu. Według oficjalnych danych z kwietnia 1939 roku Związek Wojujących Bez-
bożników liczył na terenie Kazachskiej SRR 82 107 członków działających w 3362 ja- 
czejkach. Natomiast 1 stycznia 1940 roku było ich już 148 173 w 4657 oddziałach9. 

Przedstawione informacje są jednak fragmentaryczne i  rozproszone, przez 
co dają niewielkie pojęcie o skali działań przeciw islamowi i rzeczywistych stratach 
dla życia religijnego w Kazachskiej ASRR. Dlatego tak ważna jest w tym przypadku 

7  A.J. Frank, M.U. Usmanov, Materials for the Islamic History of Semipalatinsk: Two Manuscripts 
by Ahmad Walī al-Qazānī and Qurbān ali Khālidī, Berlin 2001, s. 1–9, 34, 82; A. Zhanbosinova, 
The Evolution of Soviet State and Religion Interrealtion (1920s–Early 1950s), „Byłyje Gody” 2013, 
vol. 28, № 2, s. 53, 55; Gosudarstwiennyj archiw Rossijskoj Fiedieracyi (dalej: GARF), f. R-5263, 
op. 2, d. 16, l. 1–2. Cyt. za: Russian Perspective on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 
25.02.2020); GARF, f. 3316, op. 2, d. 1615, l. 116–149, w: Mémoire sur la situation des organisations 
religieuses en U.R.S.S., leur attitude par rapport au projet de nouvelle Constitution, le travail de la 
Commission des Celtes du Comité executif central (TsIK) de l’U.R.S.S. et la pratique d’application de 
la législation les cultes religieux, „Revue d’études comparatives Est-Ouest” 1993, n° 3–4, s. 63–106. 

8  M.K. Kojgeldijew, Stalinizm i repressii w Kazachstanie 1920–1940 godow, Ałmaty 2009, s. 200, 
212. Iszanowie (od perskiego eszan – „oni”) byli świętymi mężami, którzy utracili już zazwyczaj 
więź z historycznymi bractwami sufickimi i zakładali nowe. Mieszkańcy kazachskich aułów, ko-
czowisk albo poszczególnych rodów zaczynali otaczać iszana czcią należną świętemu, a ich po-
tomkowie – jego potomków. Takich uczniów bądź zwolenników danego iszana nazywano jego 
miurydami. 

9  G.A. Ałpysbajewa, G. Żuman, Isłamskij diskurs w gosudarstwienno-konfessional’noj politikie 
sowietskoj własti w Kazachstanie w 1920–1930-je gg., „Wiestnik Jewrazijskogo nacjonal’nogo imienii 
L.N. Gumiliowa. Serija Istoriczeskije nauki. Fiłosofija. Religiowiedienije” 2022, № 1 (138), s. 18. 

WSN.2025.25.04  |  s. 4 z 22



Jerzy Rohoziński  |  „Miłość do Ojczyzny to część religii”…

dostępna od niedawna możliwość rekonstruowania tradycji ustnej. Warto w tym 
miejscu przywołać wspomnienia córki (zebrane przez wnuczkę) bogatego baja 
z  plemienia Najman (Średni Żuz) koczującego w  obwodzie semipałatyńskim. 
W 1921 roku zdecydował się on porzucić koczownictwo na rzecz osiadłego trybu 
życia (na długo przed sowiecką kampanią propagandową). Wspomnienia te uka-
zują siłę tradycji religijnych wśród Kazachów; pozostawały one wciąż żywe mimo 
wrogich działań władz i wbrew stereotypowi o słabym zakorzenieniu się islamu na 
kazachskim stepie: 

W 1930 r. w nasze strony przybyło wielu rosyjskich przesiedleńców. Byli 
prostaccy i agresywni, mieli niedobre oczy i mówili nieznanym językiem. 
[…] Mój ojciec szczególnie bał się o religię. Myślał, że Kazachów mogą za-
cząć chrzcić. […] Ale nawet podczas wojny ludzie, którzy nie poszli na front 
i pozostali w domu (starcy, kobiety i dzieci), zbierali się i razem recytowali 
kissy – czyli poematy religijne o Proroku Mahomecie i kalifie Alim, a także 
historie o przodkach (szeżire), fragmenty Szach-name i ludowe bajki. Kissy 
były bardzo popularne i nawet dzieciom dawano imiona z tych poematów. 
[…] A imiona moich krewnych ze strony ojca miały zakończenie „ghazi” 
(czyli bojownika za sprawy wiary, uczestnika świętej wojny – ghazawatu czy 
dżihadu): Szajchghazi, Kümarghazi, Müchametghazi i inne. […] Mój ojciec 
Każybaj był […] osobą religijną. […] Mimo biedy i trudności ojciec zawsze 
odmawiał namaz i przestrzegał post. […] Dzięki przemożnemu pragnie-
niu zdobycia wiedzy nauczył się czytać i pisać w alfabecie arabskim. Był 
samoukiem, a czasem brał prywatne lekcje od uczonych ludzi (pewnego 
Ischak-mułły i innych). Odziedziczył po przodkach egzemplarz Koranu, 
był on dlań rzeczą najcenniejszą. […] Od czasu do czasu ojciec miał zwy-
czaj brać Koran, przerzucać stronice i czytać ajaty. […] Gdyby mój ojciec 
żył w innych czasach, mógłby zostać mułłą, nauczycielem albo uczonym…10 

Dla wyznawców islamu w ZSRS atak Niemiec 22 czerwca 1941 roku okazał się 
bez wątpienia momentem przełomowym. Od początku wobec sowieckich muzuł-
manów Niemcy mieli swoje plany. Pomysł utworzenia w ramach Wehrmachtu for-
macji wojskowych złożonych z muzułmańskich i kaukaskich jeńców Armii Czerwo- 
nej pojawił się już 30 czerwca 1941 roku. Ostlegionen powstały w październiku 
1941 roku, a ich żołnierzy szkolono na terenie Generalnej Guberni. W grudniu tego 

10  N. Nurtazina, Great Famine of 1931–1933 in Kazakhstan: A Contemporary’s Reminiscences, 
„Acta Slavica Iaponica” 2011, t. 32, s. 111–115, tłum. – J.R. Koczownicy kazachscy dzielą się na trzy 
konfederacje plemienne nazywane Żuzami. 

WSN.2025.25.04  |  s. 5 z 22



Artykuły

roku wydzielono legiony: Turkiestański, Północnokaukaski, Kaukasko-Mahometań- 
ski oraz Ormiański i Gruziński. W sierpniu 1942 roku do tych formacji dołączył jesz-
cze Legion Tatarów Nadwołżańskich. Legiony skierowano początkowo na Białoruś 
i Ukrainę do zwalczania sowieckiej partyzantki. Na czele 162 Turkiestańskiej Dywi-
zji Piechoty stanęła jedna z czołowych postaci kajzerowskiego dżihadu poprzedniej 
wojny – Oskar von Niedermayer, niedoszły „niemiecki Lawrence z Afganistanu”11.

Równocześnie w oczach Stalina i sowieckiego kierownictwa islam, podobnie 
jak prawosławie, jawił się jako potencjalny wehikuł patriotycznej mobilizacji. Wielu 
muzułmańskich duchownych zostało wypuszczonych z więzień i łagrów. Niektórzy 
uznali, że jest to odpowiedni moment do zamanifestowania swojej lojalności wo-
bec państwa sowieckiego, czego wyraźnie oczekiwał od nich Stalin. Dość szybko 
zrozumiał to Rasułajew, który już 18 lipca 1941 roku zwrócił się po tatarsku do 
swych współwyznawców, wzywając ich do „obrony Ojczyzny”, bo Hitler stara się 

„unicestwić wiarę muzułmańską”. 7 sierpnia kierowany przezeń Zarząd powtórzył to 
wezwanie, apelując, by muzułmanie nie ulegali niemieckiej propagandzie, głoszą-
cej, że Niemcy bronią muzułmanów. 2 września w odezwie „Do wszystkich parafii 
muzułmańskich” (Ko wsiem prichodam musułman), przetłumaczonej na rosyjski, 
Rasułajew po raz kolejny wezwał do wysiłku na rzecz kraju, przytaczając wypowiedź 
Proroka: „Miłość do Ojczyzny to część religii”. Dokumenty te jednak nie były szerzej 
znane, a jako pierwszy opublikował je w angielskim przekładzie wielebny Stanley 
George Evans12. Tyle że w baszkirskim folklorze (trudno powiedzieć dokładnie od 
kiedy) zaczęły krążyć opowieści o spotkaniach Rasułajewa ze Stalinem, podczas 
których przekonywał on jakoby sowieckiego wodza, by wykorzystać potęgę Allaha 
do pokonania „faszystowskich najeźdźców”. Rodzi się pytanie, czy wiadomości te 
pojawiły się samorzutnie, jako spontaniczna reakcja na informacyjne vacuum, czy 
też był to efekt umiejętnie sączonej przez NKWD i władze sowieckie propagandy. 
Czy podobne opowieści krążyły też w innych muzułmańskich rejonach ZSRS13? 

Jeśli chodzi o  dokumenty, to zupełnie inaczej rzecz się miała z  odezwą 
(nasmchat-nama) liderów muzułmańskich zgromadzonych w Ufie (Medżlis-guliami) 
15–17 maja 1942 roku. Od razu wydrukowano ją w gazecie „Trud” i rozpowszech-

11  Szerzej na ten temat por. G. Hagen, German Heralds of Holy War: Orientalists and Applied 
Oriental Studies, „Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East” 2004, vol. 24, 
issue 2, s. 145–162; J. Hoffmann, Die Ostlegionen 1941–1943. Turkotartaren, Kaukasier und Wolga-
finnen im deutschen Heer, Freiburg 1976; V. Koop, Hitler’s Muslime: Die Geschichte einer unheiligen 
Allianz, Berlin 2012; D. Motadel, Islam and Nazi Germany’s War, Cambridge (Mass.)–London 2014; 
J. Trigg, Hitler’s Jihadis: Muslim Volunteers of the Waffen-SS, Stroud 2012.

12  S. Evans, The Churches in the U.S.S.R., London 1943, s. 158–159.
13  A.J. Frank, Gulag Miracles. Sufis and Stalinist Repression in Kazakhstan, Wien 2019, s. 64 i n. 

Baszkirzy to naród pochodzenia tureckiego, bliski kulturowo, językowo i etnicznie Kazachom.

WSN.2025.25.04  |  s. 6 z 22



Jerzy Rohoziński  |  „Miłość do Ojczyzny to część religii”…

niano przez struktury CDUM w tłumaczeniu na języki muzułmańskich narodów 
ZSRS przy wsparciu KC WKP(b) i NKWD. Odezwa powtarzała hasła poprzednich, 
a wtórowała jej sowiecka prasa rozpisująca się o okrucieństwach niemieckich wobec 
muzułmanów na Krymie. Czym tłumaczyć tę zmianę podejścia władz? Wymuszało 
ją podpisanie przez ZSRS Deklaracji waszyngtońskiej promującej wolność wyznania 
oraz otrzymywanie amerykańskiej pomocy w ramach Land-Lease Act14. 

Kolejnym krokiem na drodze tej eksportowej liberalizacji była zgoda Prezydium 
Rady Najwyższej ZSRS na zorganizowanie zjazdu założycielskiego Duchowego 
Zarządu Muzułmanów Azji Środkowej i Kazachstanu (SADUM) w Taszkencie, 
inaugurującego obrady 17 października 1943 roku. Analogiczne zjazdy odbyły się 
też w Baku 25–28 maja 1944 roku (Duchowy Zarząd Muzułmanów Zakaukazia – 
DUMZak) i w Bujnaksku 20–23 czerwca 1944 roku (Duchowy Zarząd Muzułma-
nów Kaukazu Północnego – DUMSK)15. 

Na czele SADUM stanął uzbecki mufti Iszan Babachan, wywodzący się, podob-
nie jak Rasułajew, z szanowanego rodu sufickich szejków z bractwa nakszbandijja, 
które obsadziło struktury instytucji. Pozostała ona zresztą zdominowana przez 
Uzbeków i obowiązywał w niej język uzbecki. Kazachowie otrzymali swój republi-
kański kazijat, ale nie miał on nawet swojego rachunku bankowego, będąc całkowi-
cie zależny finansowo od centrali w Taszkencie (budżet instytucji pochodził głównie 
z dobrowolnych datków wiernych). Późniejszy kadi republiki Sadwakas Gilmanow 
w rozmowie z pełnomocnikiem Rady na Kazachską SRR wspominał, że kiedy jechał 
do Taszkentu w 1947 roku odebrać certyfikat mułły w nowo otworzonym akmoliń-
skim meczecie, a potem w 1948 roku na drugi zjazd muzułmanów Azji Środkowej 
i Kazachstanu, musiał na te podróże wziąć pieniądze z kasy wspólnoty wiernych. 
Dało to asumpt do oskarżeń rozpowszechnianych przez jego rywali o sprzeniewie-
rzenie tych środków. Na czele kazijatu stanął tymczasem urodzony w Ust-Kamie-
nogorsku Tatar Abd al-Gaffar Szamsutdinow. Babachan podczas zgromadzenia 
(kurułtaju) założycielskiego SADUM 20 października 1943 roku wezwał wszystkich 
muzułmanów Azji Środkowej, by „przyłączyli się do innych narodów Związku 
Radzieckiego w prowadzeniu wielkiej wojny przeciw faszystowskim mordercom”. 
Mówił też, że „Związek Radziecki od początku stał się ojczyzną jego narodów”, 
i przytaczał hadis, w którym Prorok miał powiedzieć, że „miłość do Ojczyzny jest 
częścią wiary”. Podkreślił też, że wojna przeciw nazistom jest świętą wojną islamu 
(dżihad, gazawat), a „każdy muzułmanin, który poświęci się dla Boga na drodze 

14  D.W. Muchetdinow, W.A. Achmadullin, Ż.W. Achmadullina, Patrioticzeskije obraszczenija 
rukowoiditielej sowietskich musułman k jedinowiercam w gody Wielikoj Otieczestwiennoj wojny, 

„Minbar. Islamic Studies” 2020, vol. 13, no. 2, s. 308–313. 
15  Ibidem, s. 314–315. 

WSN.2025.25.04  |  s. 7 z 22



Artykuły

religii, jest męczennikiem (szahid) i każdy, kto tylko zabije przeklętego i podstęp-
nego wroga, jest bojownikiem za wiarę (mudżahid, gazi)”. Niewykluczone, że w ja-
kiejś mierze stanowiło to odpowiedź na nazistowską propagandę wobec sowieckich 
muzułmanów szerzoną w gazecie „Gazawat”, wydawanej po rosyjsku i w językach 
kaukaskich. Babachan nie pominął także kwestii „patriotyzmu tyłów”, wzywając 
do ofiarnej pracy w sowchozach, kołchozach i fabrykach na rzecz armii. Prosił, by 
każdego dnia muzułmanie odmawiali modlitwę (namaz) za „zwycięstwo od Boga” 
dla tysięcy żołnierzy „naszej Armii Czerwonej, która bez wytchnienia, wyzwala wsie 
i miasta”. Co ciekawe, odmalowując niebezpieczeństwo, jakie groziło radzieckiemu 
islamowi ze strony nazistów, straszył wiernych perspektywą sponiewierania i pro-
fanacji świętych miejsc i grobów (mazar). W okresie chruszczowowskiej kampanii 
antyreligijnej wydał natomiast orzeczenie (fetwę), że pielgrzymowanie do tychże 
miejsc jest niezgodne z naukami „prawdziwego” islamu16. 

Nie wiadomo, jaki był realny zasięg i efekt tej odezwy (może znalazła ona od-
zwierciedlenie w nadawaniu imion męskich z końcówką -gazi), ale z całą pewnością 
w 1943 roku komisje wojskowe w Azji Środkowej zaczęły o wiele chętniej wysyłać 
muzułmańskich poborowych na front. Uzbekistan i Kazachstan pod względem 
liczby poległych na froncie zajęły wśród republik odpowiedno czwarte i piąte miej-
sce, a ich tytularni mieszkańcy zyskali niewątpliwie prawo do partycypowania w au-
rze heroizmu tzw. wielkiej wojny ojczyźnianej. Odtąd zresztą służba w armii stała 
się w ZSRR podstawowym instrumentem socjalizacji muzułmanów i ich integracji 
z systemem sowieckim17. 

Jednak nie wszyscy suficcy liderzy (iszanowie) czasu wojny wspierali sowiecki 
wysiłek mobilizacyjny tak jak Babachan. Wiadomo na przykład, że działający w la-
tach 40. i 50. na pograniczu Kazachskiej i Uzbeckiej SRR, pochodzący z Kotliny 

16  J. Eden, A Soviet Jihad against Hitler: Ishan Babakhan Calls Central Asian Muslims to War, 
„Journal of the Economic and Social History of the Orient” 2016, vol. 59, s. 237–264; B. Babadża-
now, O fetwach SADUM protiw ‘nieisłamskich’ obyczajew, w: A. Małaszenko, M.B. Ołkott, Isłam 
na postsowietskom prostranstwie: wzgliad iznutri, Moskwa 2001, s. 65–78; Z.A. Dżandosowa, Ka-
zachstan, w: Isłam na tierritorii bywszej Rossijskoj impierii. Encikłopiediczeskij słowar’, t. 3, Mosk- 
wa 2001, s. 47–52; D. Motadel, Islam and Nazi Germany’s War…, s. 290–300; B. Babadżanow, 
M.B. Ołkott, SADUM, w: Isłam na tierrotorii bywszej Rossijskoj Imperii. Encikłopediczeskij słowar’, 
t. 4, Moskwa 2003, s. 69–72; Zapis’ biesiedy upołnomocziennogo Sowieta po diełam religioznych kul’tow 
pri Sowminie SSSR po Kazachskoj SSR N.Sabitowa s mułłoj Akmolonskoj mieczeti, GARF, f. R6991, 
op. 3, d. 361, l. 76–77. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/items/
show/18736 (dostęp: 18.08.2025). 

17  R.J. Carmack, Kazakhstan in World War II…, s. 19–22, 153; M.E. Tasar, Islamically Informed 
Soviet Patriotism in Postwar Kyrgyzstan, „Cahiers du monde russe” 2011, vol. 52, no. 2–3, s. 387–404; 
Istorija Kazachskoj SSR s driewniejszych wriemion do naszych dniej, ried. M. Abdykałykow, 
A. Pankratowa, Ałma-Ata 1943, s. 600–641. 

WSN.2025.25.04  |  s. 8 z 22



Jerzy Rohoziński  |  „Miłość do Ojczyzny to część religii”…

Fergańskiej Tajakty-Iszan miał mówić swoim uczniom, że ktokolwiek się razem 
z nim modli, ten uniknie wysłania na front i śmierci na polu walki, co oczywiście 
nie mogło się podobać władzom sowieckim18. 

Trzeba pamiętać, że propaganda sowiecka w Armii Czerwonej podczas wojny 
była jak najdalej od przywoływania retoryki muzułmańskiego dżihadu w celu 
podnoszenia ducha bojowego żołnierzy. Podkreślano raczej „braterstwo narodów 
ZSRR” i w tym kontekście nagłaśniano przypadki bohaterstwa żołnierzy z Azji 
Środkowej19. Tuż po wojnie także dbano, by nikt się nie zapomniał i publicznie nie 
zapędził się z wplataniem wątków religijnych do mitologii wielkiej wojny ojczyź-
nianej. Zarząd Propagandy KC WKP(b) w notatce po kontroli „działalności ideolo- 
giczno-propagandowej” organizacji partyjnych Kazachstanu z jesieni 1945 roku 
donosił sekretarzowi KC WKP(b) Gieorgijowi Malenkowowi, że kazachski pisarz 
Gabiden Mustafin, wówczas już uznany sowiecki literat (który czytać uczył się 
u mułły w aule), w swojej powieści Szyganak 

wyolbrzymia i zachwyca się religijnym nastrojem kołchoźników, a nawet 
komponuje specjalną modlitwę: „O Panie, Stwórco, poślij wrogom znisz-
czenie, a sprawiedliwym okaż Twoje wielkie miłosierdzie. Serca Twoich 
nieszczęsnych niewolników rozdziera smutek i cierpienie, z ich łez popły-
nęły rzeki, a gorycz przytłumiła pokój. Daj naszym żołnierzom odwagę 
i śmiałość dostojnego Alego, zięcia Proroka, przekaż im pomoc świętego 
Chyzra i Twego umiłowanego sprawiedliwego Proroka Mahometa. Allah 
jest wielki” (s. 302). Pogrzeb Szyganaka, przodownika pracy w rolnictwie, 
kończą słowa: „Komu ludzie okażą cześć, tego i Bóg uczci. Twoje miejsce 
jest w raju. Pokój twoim prochom”20. 

Tytułowy bohater Szyganak Wersijew, który podczas wojny obsiewał suchy 
step ryżem, to gieroj tyłów wielkiej wojny ojczyźnianej, ale równocześnie zapo-
wiedź „herosów celiny”, czyli wielkiego programu obsiewania kazachskich stepów 

18  A. Muminov, From Revived Tradition to Innovation: Kolkhoz Islam in the Southern Kazakh-
stan Region and Religious Leadership: The Cases of Zhartï Töbe and Oranghay since the 1950s., 
w: Allah’s Kolkhozes: Migration, De-Stalinisation, Privatisation, and the New Muslim Congregations 
in the Soviet Realm (1950s–2000s), eds. Ch. Noack, S.A. Dudoignon, Berlin–Boston 2020, s. 335.

19  K. Feferman, Between ‘Non-Russian Nationalities’ and Muslim Identity: Perceptions and Self- 
Perceptions of Soviet Central Asian Soldiers in the Red Army (1941–45), w: Combatants of Muslim 
Origin in European Armies in the Twentieth Century. Far from Jihad, eds. X. Bougarel, R. Branche, 
C. Drieu, London 2017, s. 121–136.

20  Cyt. za: CK WKP(b) i nacjonalnyj wopros. Kn. 2, 1933–1946, ried. Ł.S. Gatagow et al., Moskwa 
2009, s. 993. 

WSN.2025.25.04  |  s. 9 z 22



Artykuły

zbożami i przekształcania ich w tereny rolnicze. Autor powieści zapomniał się jed-
nak i przelał na papier coś, czego nie powinien był robić, ale kto wie, czy nie oddał 
tym autentycznego ducha religijnego wzmożenia swoich współwyznawców podczas 
wojny. Otoczony czcią przez muzułmanów Azji Środkowej i innych części świata 
islamu, prorok Chyzr, wykazujący wiele podobieństw ze świętym Jerzym („Zielo-
nym Jerzym”) i bóstwami płodności, mógł przecież być także przywoływany przez 
kazachskich kołchoźników21. 

Równocześnie z Duchowymi Zarządami powołano dwie państwowe instytucje 
nadzorcze: Radę ds. Rosyjskiej Cerkwi Prawosławnej (1943) i Radę ds. Kultów 
Religijnych (1944), w której kompetencjach znalazły się wszystkie wyznania poza 
prawosławiem (w 1965 roku połączone w jedną Radę ds. Religii). Główna funkcja 
Rady sprowadzała się do wydawania zgód na rejestrację domów modlitwy i me-
czetów. Miała ona w każdej republice związkowej, autonomicznej, w każdym kraju 
i obwodzie swoich pełnomocników. Ich rolą było regularne raportowanie o życiu 
religijnym poszczególnych wspólnot na podległym im terenie. Nastręczało to cza-
sem pewnych trudności, bo pełnomocnicy ci to albo ludzie z zewnątrz, nieznający 
miejscowych stosunków, albo przeciwnie – miejscowi, poczuwający się do większej 
lojalności z krajanami niż z centralą22. Przewodniczący Rady ds. Kultów Religijnych 
Iwan Polianski starał się przeforsować projekt utworzenia Wspólnego Ośrodka 
Administracyjno-Konsultacyjnego dla Muzułmanów ZSRR w Moskwie o kompe-
tencjach koordynacyjnych i mediacyjnych wobec wszystkich Zarządów. Sprzeciwiły 
się temu władze Turkmeńskiej SRR i Tadżyckiej SRR (chciały one dwóch ośrodków, 
osobnych dla szyitów i sunnitów) oraz Woroszyłow, dlatego instytucja ta nigdy 
nie powstała23.

W Kazachstanie pełnomocnicy Rady ds. Kultów Religijnych donosili w swo-
ich raportach, że w kołchozach i fabrykach pracownicy wybierali ze swego grona 
starszych mężczyzn do wypełniania funkcji mułłów. Nie mieli oni żadnego przy-
gotowania religijnego ani certyfikatu Zarządu (byli „niezarejestrowani”). Niemniej 
jednak nikt nie mówił o „religijnym podziemiu”. Dlaczego? Otóż „podczas wojny 

21  Por. B.Ch. Karmyszewa, Zemledielczeskaja obriadowost’ u Kazachow, w: Drewnije obriady, 
wierowania i kulty narodow Sredniej Azii, ried. W.N. Basiłow, Moskwa 1986, s. 47–70.

22  J. Roj, Isłam w Sowietskom Sojuzie poslie wtoroj mirowoj wojny, w: Isłam w Jewrazii, Moskwa 
2001, s. 157–169; RGASPI, f. 17, op. 132, d. 258, l. 72–83, 99–110. Cyt. za: Russian Perspectives on 
Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 25.02.2020). 

23  D. Motadel, Islam and Nazi Germany’s War…, s. 174 i n.; W.A. Achmadullin, Diejatielnost’ 
organow gosudarstwiennogo uprawlienija SSSR i rukowoditieliej duchownych uprawlienij muzuł-
man po sozdaniju wsiesojuznogo musułmanskogo centra, „Włast’” 2015, t. 8, s. 155–158; GARF, 
f. R-6991, op. 3, d. 44, l. 78–82. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/
rpi/ (dostęp: 25.02.2020).

WSN.2025.25.04  |  s. 10 z 22



Jerzy Rohoziński  |  „Miłość do Ojczyzny to część religii”…

wierzący muzułmanie na terenie obwodu przez cały czas aktywnie rozbudzali pa-
triotycznego ducha, przekazali 60 tys. rubli na siły pancerne Armii Czerwonej, 
a obecnie okazują pomoc materialną inwalidom wojennym broniącym ojczyzny”. 
Z innych obwodów także dochodziły wieści o „religijno-patriotycznej działalności” 
wspólnot muzułmańskich24. 

Tak czy inaczej oddolne manifestacje religijności pod sztandarami radzieckiego 
patriotyzmu poprzedzały najczęściej zainicjowanie działalności przez oficjalne 
struktury państwowe zajmujące się sprawami religijnymi, które na początku były 
do tego merytorycznie nieprzygotowane. Już we wrześniu 1944 roku stojący na 
czele Rady ds. Kultów Religijnych Polianski czuł się w obowiązku pouczyć prze-
wodniczącego Rady Komisarzy Ludowych Kazachskiej SRR Nurtasa Undasynowa 
o niedopuszczalności praktyk polegających na zezwalaniu przez niektóre obwo-
dowe komitety wykonawcze na otwarcie domów modlitwy dla wiernych wyznań 
innych niż prawosławie na podstawie rekomendacji pełnomocników terenowych 
Rady ds. Rosyjskiej Cerkwi Prawosławnej25. 

Pełnomocnicy terenowi Rady ds. Kultów Religijnych często zaś słabo znali 
swój teren. Przykładowo przedstawiciel Rady na obwód zachodniokazachstański 
w swoim raporcie za 1945 rok nie potrafił powiedzieć nic o praktykach religijnych 
baptystów i mołokan, sygnalizował też brak wiedzy o składzie religijnym ludności 
w rajispołkomach i prosił o jakiś podręcznik. Niezwykle istotne okazały się nato-
miast jego informacje na temat ożywienia religijnego wśród muzułmanów. Oto 
w kołchozach i fabrykach pracownicy wybrali ze swego grona starszych mężczyzn 
do wypełniania funkcji mułłów. Nie mieli oni – jak twierdził – żadnego przygoto-
wania religijnego ani certyfikatu Zarządu (byli „niezarejestrowani”). W podobnym 
duchu złożył raport za ten sam okres pełnomocnik na obwód pawłodarski. Nie 
bardzo orientował się w „społecznym składzie wiernych”, ale wiedział, że w Pawło- 
darze działał meczet wpisany oficjalnie na listę budynków kultowych w 1945 roku, 
a przy nim zarejestrowana wspólnota, w kołchozach zaś odprawiali modlitwy także 

24  GARF, f. 6991, op. 3, d. 10, l. 61–73; ibidem, d. 29, l. 81–86, 91–103, 107–108, 113; ibidem, 
d. 30, l. 197–203, 210–212, 229, 231, 237; ibidem, d. 23, l. 4–7; ibidem, d. 20, l. 106, 108, 109, 133–136; 
ibidem, d. 339, l. 15, 17, 20–24, 175, 177–181, 188; ibidem, d. 397, l. 2–3, 6–8, 11, 23; ibidem, d. 3, l. 44; 
ibidem, d. 348, l. 49–50; ibidem, d. 360, l. 5–6, 18–19; ibidem, d. 374, l. 16–17; ibidem, d. 405, l. 27; 
ibidem, d. 393, l. 12–14; ibidem, d. 394, l. 13; ibidem, d. 398, l. 18–19; ibidem, d. 350, l. 212; ibidem, 
d. 401, l. 95, 99–100, 181–182; ibidem, d. 406, l. 84; ibidem, d. 407, l. 115. Cyt. za: Russian Perspectives 
on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 25.02.2020).

25  GARF, f. 6991, op. 3, d. 3, Razjasnienije Polanskogo priedsiedatielu Sownarkoma Kazachskoj 
SSR tow. Undasynowu o niedopustimosti rassmotrienija Upołnomoczennymi po diełam RPC zajawle-
nij wierujuszczich drugich wieroispowiedanij i niebochodimosti utwierżdienija Upołnomoczennogo 
SDRK pri SNK Kazachskoj SSR i sootwietstwujuszczich Obłispołkomach KazSSR, 22.09.1944, l. 44. 
Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 25.02.2020).

WSN.2025.25.04  |  s. 11 z 22



Artykuły

samozwańczy mułłowie z elementarną tylko wiedzą religijną (w 1949 roku imam 
miejskiego meczetu sprzedawał fotografie Mahometa i Alego!). Zbiorowe modły 
odbywały się tu jednak jeszcze przed oficjalnym oddaniem meczetu do użytku 
wiernym, wtedy to ci mułłowie zebrali na Armię Czerwoną 150 tys. rubli, za co 
otrzymali podziękowanie od samego Stalina. Jeździli oni także po całym obwodzie, 
zbierając fundusze w ramach oficjalnej delegacji z obłispołkomu. Wniosek o pozwo-
lenie na budowę zboru złożyli także ewangeliczni chrześcijanie – baptyści ze wsi 
Krasiłowka, ale został rozpatrzony odmownie z uwagą, by najpierw zarejestrować 
wspólnotę (ten wniosek z kolei „nie odpowiadał instrukcji”). W obwodzie pół- 
nocnokazachstańskim działał w 1945 roku jeden nowo otwarty meczet w Pietro-
pawłowsku, a miejscowa gmina muzułmańska prowadziła podczas wojny, a tak- 
że później „działalność religijno-patriotyczną”. Poza tym działali niezarejestrowani 
mułłowie i wspólnoty wiernych, którym niespieszno było do rejestracji w obawie 
przed podatkami, a także – jak mówiła instrukcja nadesłana z Rady – odzywały 
się tu koczownicze tradycje Kazachów, którzy mogli się obyć bez stacjonarnych 
meczetów, tymczasem powinna obowiązywać zasada: jeden mułła – jeden meczet26. 

Wspólnoty muzułmańskie aktywizowały się także pod wpływem lub z udziałem 
represjonowanego wcześniej duchowieństwa z rejonów o mocniejszych tradycjach 
religijnych. Przykładowo wierni z Kokczetawu zapraszali na początku 1949 roku 
ze Szczucińska zesłanego tam w 1941 roku na pięć lat uzbeckiego mułłę z Kotliny 
Fergańskiej, absolwenta słynnej medresy Mir-Arab w Bucharze27. 

Inaczej sytuacja wyglądała w przypadku „narodów ukaranych”. Pod terminem 
tym rozumie się narody kaukaskie, takie jak: Czeczeni, Ingusze, Karaczajowie i Bał-
karzy, oskarżone zbiorowo o „aktywny i niemal powszechny udział w działaniach 
terrorystycznych skierowanych przeciwko władzy radzieckiej i Armii Czerwonej”. 
Przypomnieć należy, że Czeczeno-Inguska ASRR nigdy nie znalazła się pod okupa-
cją niemiecką. Wściekłość władzy sowieckiej wywołała raczej nieudana mobilizacja 
i skala dezercji na tych terenach (często pod wpływem agitacji niektórych mułłów 

26  GARF, f. 6991, op. 3, Rada ds. Kultów Religijnych przy Radzie Ministrów ZSRS, Informacje 
okresowe Pełnomocników Rady na Kazachską SRS na obwód zachodniokazachstański, pawłodarski 
i północnokazachstański, d. 10, l. 61–73; ibidem, d. 29, l. 81–86, 91–103, 107–108, 113; ibidem, d. 30, 
l. 197–203, 210–212, 229, 231, 237; ibidem, d. 23, l. 4–7; ibidem, d. 20, l. 106, 108, 109, 133–136; 
ibidem, d. 339, l. 15, 17, 20–24, 175, 177–181, 188; ibidem, d. 397, l. 2–3, 6–8, 11, 23; ibidem, d. 3, 
l. 44; ibidem, d. 348, l. 49–50; ibidem, d. 360, l. 5–6, 18–19; ibidem, d. 374, l. 16–17; ibidem, d. 405, 
l. 27; ibidem, d. 393, l. 12–14; ibidem, d. 398, l. 18–19; ibidem, d. 350, l. 212; ibidem, d. 401, l. 95, 
99–100, 181–182; ibidem, d. 406, l. 84; ibidem, d. 407, l. 115. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, 
https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 25.02.2020).

27  GARF, f. 6991, op. 3, d. 394, Informacja Pełnomocnika Rady ds. Kultów Religijnych na ob-
wód kokczetawski Kazachskiej SRR za 1949 r., l. 40–42. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, 
https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 25.02.2020).

WSN.2025.25.04  |  s. 12 z 22



Jerzy Rohoziński  |  „Miłość do Ojczyzny to część religii”…

i przywódców tejpowych), a także ruchy powstańcze pod wodzą Hasana Israiłowa 
oraz Mairbeka Szaripowa28. 

Jak pisał w raporcie za czwarty kwartał 1946 roku pełnomocnik na obwód kok-
czetawski: „wierni spośród Czeczenów i Inguszy nie przyłączają się do ludności 
tutejszej – Kazachów i Tatarów w odprawianiu różnych obrzędów religijnych”29. 
W raporcie za pierwszy kwartał 1948 roku z obwodu północnokazachstańskiego 
stwierdzono, że zajęli oni „pozycję wyczekującą” i „nie przejawiają chęci nadania 
statusu formalnego” swoim wspólnotom. Czeczenów i Inguszy bulwersowało, że do 
meczetu w Pietropawłowsku przychodzą starsze kobiety, Kazaszki i Tatarki, co w ich 
kulturze było nie do pomyślenia. Z upływem lat wzajemna izolacja się pogłębiała, 
a małżeństwa mieszane się nie zdarzały30. 

Trudno powiedzieć, w jakim stopniu proces ten miał charakter spontaniczny, 
a na ile stanowił przejaw koniunkturalizmu. Z pewnością niemały w nim udział 
miały osoby obdarzone znakomitym wyczuciem sytuacji i zmieniającej się rzeczy-
wistości, jak np. mułła meczetu w Pietropawłowsku Chasan Szamsutdinow. Nie 
wiadomo do końca, jakiej był narodowości, oficjalna wersja głosiła, że jego ojciec 
należał do kazachskiej biedoty, choć po jego śmierci Szamsutdinow miał sto sztuk 
bydła. Podobno już wtedy był mułłą i jeździł na studia religijne do Buchary, ale 
ukończyć miał także kurs lektora marksizmu-leninizmu. W latach 1934–1938 był 
członkiem rady miejskiej, w 1936 roku – członkiem lokalnej komisji wyborczej 
w wyborach do rady najwyższej ZSRR, a w 1938 roku został zastępcą jej przewodni-
czącego. 6 marca 1953 roku, dzień po śmierci Stalina – jak relacjonował pełnomoc-
nikowi Rady – z płaczem „zwrócił się do wiernych zgromadzonych w meczecie […] 
z emocjonalną przemową o bolesnej stracie, która dotknęła cały naród radziecki 
i robotników z całego świata”. Dopasowywanie życiorysów do panującej rzeczywi-
stości przez funkcjonariuszy odrodzonego radzieckiego islamu to osobna kwestia. 
Momagan Alijew, imam z Kokczetawu, późniejszy zastępca kadiego Kazachskiej 
SRR, w swojej autobiografii, napisanej w latach 60., opisał, że uniknął prześladowań 
i aresztowania dzięki swojemu „pochodzeniu klasowemu”31. 

28  Na ten temat: Wajnachi i impierskaja włast’: probliema Czeczni i Inguszetii wo wnutriennoj 
politikie Rossii i SSSR (naczało XIX – sieriedina XX w.), ried. F. Benvenuti, P.I. Polian, W.I. Szeremeta, 
Moskwa 2010, s. 642–649. 

29  GARF, f. 6991, op. 3, d. 394, Informacja Pełnomocnika Rady ds. Kultów Religijnych na 
obwód kokczetawski Kazachskiej SRR, 09.01.1947, l. 13. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, 
https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 25.02.2020).

30  GARF, f. 6991, op. 3, d. 399, Rada ds. Kultów Religijnych przy Radzie Ministrów ZSRS, Informa-
cja okresowa Pełnomocników Rady na Kazachską SRS na obwód północnokazachstański, 15.04.1948, 
l. 181. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 25.02.2020).

31  A.J. Frank, Gulag Miracles…, s. 74 i n. 

WSN.2025.25.04  |  s. 13 z 22



Artykuły

Abstrahując jednak od personaliów, niewątpliwie nadanie sankcji religijnej so-
wieckiemu wysiłkowi zbrojnemu miało poważne konsekwencje społeczno-religijne: 
modlitwa za poległych żołnierzy czy zbieranie datków na sieroty bądź inwalidów 
stawały się zarówno manifestacją uczuć do radzieckiej ojczyzny, jak i obrzędem albo 
dobrym uczynkiem religijnym. To działało też w drugą stronę. Bo z kolei charyzma 
frontownika sprawiła, że na przykład w 1949 roku imamem meczetu w Semipała-
tyńsku, jedynego działającego nieprzerwanie od czasów carskich, został dwukrotnie 
ranny uczestnik wielkiej wojny ojczyźnianej. Inna rzecz to źródła tej charyzmy. 
Wiadomo bowiem, że na front poszło wielu iszanów i chodżów, a wokół tego rodziły 
się liczne opowieści o ich cudownym ocaleniu. Czyż nie była to zresztą w ogóle 
epoka cudownych ocaleń? Sama wojna niosła za sobą potężną falę cudowności: 
wszak samo przeżycie i powrót z frontu do domu były już cudem. Frontownicy wra- 
cali obdarzeni charyzmą i  pewną mocą. Tak to musiało być odbierane przez 
wielu ludzi w latach powojennych. Nie może dziwić więc, że w 1953 roku w jednym 
z kołchozów obwodu pawłodarskiego weteran wielkiej wojny ojczyźnianej i gieroj 
truda, mechanik traktorowy Żandarbek Iszan z rodu chodżów dokonał cudu, uru-
chamiając modlitwą traktor podczas burzy śnieżnej32. 

Drugą stroną ustępstw na rzecz „oficjalnego islamu” miejscowych były bru-
talne deportacje do Kazachstanu i innych republik Azji Środkowej narodów muzuł- 
mańskich z Kaukazu: Karaczajów, Bałkarów, Czeczenów, Inguszy, Turków mesche-
tyńskich, Adżarów i Hemszynów, a także Tatarów krymskich, pod zarzutem rzeko-
mej kolaboracji z Niemcami. Stanowiło to w jakiejś mierze reakcję na nazistowską 
propagandę „wyzwalania islamu” na północnym Kaukazie33. W ten sposób islam 
w północnym Kazachstanie zyskał z pewnością inne, bardziej niepokorne oblicze – 

32  GARF, f. 6991, op. 3, d. 10, l. 61–73; ibidem, d. 29, l. 81–86, 91–103, 107–108, 113; ibidem, 
d. 30, l. 197–203, 210–212, 229, 231, 237; ibidem, d. 23, l. 4–7; ibidem, d. 20, l. 106, 108, 109, 133–136; 
ibidem, d. 339, l. 15, 17, 20–24, 175, 177–181, 188; ibidem, d. 397, l. 2–3, 6–8, 11, 23; ibidem, d. 3, l. 44; 
ibidem, d. 348, l. 49–50; ibidem, d. 360, l. 5–6, 18–19; ibidem, d. 374, l. 16–17; ibidem, d. 405, l. 27; 
ibidem, d. 393, l. 12–14; ibidem, d. 394, l. 13; d. 398, l. 18–19; ibidem, d. 350, l. 212; ibidem, d. 401, 
l. 95, 99–100, 181–182; ibidem, d. 406, l. 84; ibidem, d. 407, l. 115. Cyt. za: Russian Perspectives on Is-
lam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 25.02.2020); A.J. Frank, Gulag Miracles…, s. 103–109, 
115 i n.; U. Bigozhin, Shrine, State, and Sacred Lineage in Post-Soviet Kazakhstan, Bloomington 2017, 
s. 91–92, 94. Chodżowie (kaz. koża) należeli do kazachskiej arystokracji „białej kości” (ak sujak) 
jako rzekomi potomkowie czterech kalifów prawowiernych – por. I.W. Jerofiejewa, Rodosłownyje 
kazachskich chanow i koża XVIII–XIX ww. (istoria, istoriografija, istoczniki), Ałmaty 2003, s. 22–26. 

33  J.O. Pohl, Ethnic Cleansing in the USSR, 1937–1949, Westport 1999, s. 79–92, 109–118; S. Cie-
sielski, G. Hryciuk, A. Srebrakowski, Masowe deportacje radzieckie w okresie II wojny światowej, 
Wrocław 1994, s. 106–133, 146–163; J. Burds, ‘The Soviet War against Fifth Columnists’: the Case of 
Chechya, 1942–1944, „Journal of Contemporary History” 2007, vol. 42, no. 2, s. 267–314; D. Motadel, 
Islam and Nazi Germany’s War…, s. 140–150. 

WSN.2025.25.04  |  s. 14 z 22



Jerzy Rohoziński  |  „Miłość do Ojczyzny to część religii”…

za sprawą specyficznych form sufickiej religijności deportowanych w 1944 roku 
Czeczenów i Inguszy. Wśród deportowanych górali z Kaukazu dominowały po-
czątkowo dwa bractwa (tarikaty): nakszbandijja i kadirijja (tu przede wszystkim 
nauki XIX-wiecznego szejka Kunty Hadżiego Kiszyjewa). Przed wysiedleniem li-
czyły one łącznie ok. 20 tys. adeptów (miurydów). Bractwa aktywnie brały udział 
w pogrzebach, organizowały wspólne studiowanie Koranu, starały się pozyskiwać 
nowych adeptów, a także odprawiały zikr – czyli wzywanie imion Bożych w mi-
stycznym tańcu kołowym. Ważnymi ośrodkami religijnymi kaukaskiego sufi-
zmu były Atbasar, Krasnaja Poliana, Timofiejewka, Bestiube, Nowo-Georgijewka 
i Prieobrażenka. Choć sowieckie organy represji surowo karały kaukaskich prze-
siedleńców za „tworzenie sekciarskich grup”, pozostawały one dla władz słabo 
uchwytne i niezwykle hermetyczne, rozwijając się dalej w podziemiu. Na przełomie 
1944 i 1945 roku MSW Kazachskiej SRR donosiło o „agitacji” prowadzonej przez 
trzech mułłów w rejonie szczucińskim obwodu kokczetawskiego, którzy mieli znie-
chęcać ludzi do pracy i rozbudzać nadzieje na rychły powrót z zesłania. W obwodzie 
kustanajskim wśród Inguszy miała działać w podobnym duchu „antyradziecka 
grupa” pod przewodnictwem mułły i jego syna. Władze starały się wynajdować 
potencjalnych współpracowników wśród liderów religijnych i „oderwać ich od 
reakcyjnie nastawionej części duchowieństwa”. W tym celu pod koniec 1946 roku 
ewidencją NKWD-MSW objętych zostało 1003 mułłów i innych autorytetów re-
ligijnych spośród prawie 700 tys. kaukaskich i krymskich muzułmanów deporto-
wanych do republik środkowoazjatyckich. Z tej grupy udało się zidentyfikować 
170 „nastrojonych patriotycznie”, którzy jakoby odwołując się do fragmentów Ko-
ranu, starali się „uzdrowić nastroje polityczne” wiernych, za co w nagrodę mieli 
zostać skierowani jako brygadziści do lżejszych prac. Niezależnie od wiarygodności 
tych informacji wśród kaukaskich autorytetów religijnych dawała się zaobserwować 
od połowy 1946 roku tendencja do propagowania wśród swoich społeczności po-
staw bardziej koncyliacyjnych, zorientowanych na adaptację w nowych warunkach, 
a nie kontestowanie ich. Wynikało to jednak nie tyle z inspirowanego przez NKWD 
kolaboracjonizmu, ile z troski o przetrwanie współplemieńców. Podczas wygnania 
wśród zesłańców pojawili się też dwaj nowi liderzy religijni – Szejk Bagautdin Denis 
Arsanow i Uwejs Wis Hadżi Dżagijew, a wokół nich powstały nowe ruchy religijne 
nazywane potocznie arsanowcami i biełoszapocznikami. Ruchy te, w odróżnieniu 
od tradycyjnych bractw, koncentrowały myśli wiernych właśnie nie na powrocie 
do kaukaskiej ojczyzny, lecz na pozostaniu, adaptacji i wytrwaniu w tradycyjnych 
wartościach, ale unikając konfrontacji z władzami sowieckimi. O ile początkowo 
o Arsanowie wyrażano się pozytywnie – miał on od wiosny 1945 roku jeździć 
pod kierunkiem MSW po miejscach osiedlenia deportowanych, by przekonywać 

WSN.2025.25.04  |  s. 15 z 22



Artykuły

mułłów i inne autorytety religijne, by „dołożyli wszelkich wysiłków” i wsparli proces 
adaptacji wiernych na nowych miejscach – o tyle z czasem ta optyka się zmieniła. 
Dwie sprawy agenturalne założone przez obwodowe zarządy Ministerstwa Bez-
pieczeństwa Państwowego (MGB) dla Kazachskiej SRR w 1952 roku o kryptoni-
mach „Uparci” i „Fanatycy” miały właśnie za zadanie przeciwdziałać wpływom 
autorytetów religijnych wśród czeczeńsko-inguskich deportowanych i ich obronie 
tradycyjnych wartości. Na przełomie 1956 i 1957 roku większość Czeczenów i In-
guszy powróciła na Kaukaz, ale część pozostała właśnie ze względów religijnych. 
Po śmierci Dżagijewa jego grób w Krasnej Polianie zyskał status miejsca świętego 
i stał się celem pielgrzymek wśród kazachstańskich Czeczenów i Inguszy, stanowiąc 
przez długie lata kolejną praktykę religijną „podziemnego” islamu. Praktyko- 
wane przez Czeczenów i Inguszy sufickie formy kultu poza tym, że były nielegalne 
(niezarejestrowane), były w myśl fatw (orzeczeń) Duchowego Zarządu Muzułma-
nów Azji Środkowej i Kazachstanu także „niezgodne z szariatem”. W 1977 roku 
dagestański kadi z Machaczkały Achmad Dakajew na polecenie Rady ds. Religii 
przeprowadził wraz z imamem meczetu w Ałma-Acie kontrolę religijnych praktyk 
mieszkańców wsi Piotrokowki w obwodzie celinogradzkim (rejon bałkaszyński), 
a w raporcie stwierdzał: 

czeczeńscy wyznawcy z sekty św. pamięci szejka Wishadżi, zwani przez 
ludzi biełoszapocznikami, naruszają ustawodawstwo radzieckie i prawo 
szariatu: 1) zabraniają młodzieży uczyć się w szkołach, 2) wydają za mąż 
niepełnoletnie dziewczynki bez ich zgody, często za mężczyzn starszych 
wiekiem, 3) praktykują wielożeństwo (choć to wbrew szariatowi), 4) przy-
ciągają kobiety i dzieci, żeby odprawiały zikr, biją wtedy w bębny, grają 
muzykę, a kobiety i dzieci wpadają w ekstazę34.

Kadi odbył z mieszkańcami rozmowy wychowawcze, a gdy po trzech miesiącach 
przyjechał powtórnie w ramach ewaluacji ich rezultatów, napisał w sprawozdaniu, 
że członkowie bractwa podzielili się na dwie grupy – „tradycjonalistów” wiernych 

„dawnym przeżytkom” (piereżitkom proszłogo) i „reformatorów”, którzy zrezygno-
wali z niektórych „szkodliwych obyczajów” (otkazalis’ ot niekotorych wriednych 
adatow)35. 

34  Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 25.02.2020).
35  M. Pohl, “It Cannot Be That Our Graves Will Be Here”: Chechen and Ingush Deportees in 

Kazakhstan, 1944–1957, „Journal of Genocide Research” 2002, vol. 4, no. 3, s. 401–430; A.S. Musa-
galijewa, R.M. Musabekowa, U.M. Sandybajewa, Siewiernyj Kazachstan kak region politiczeskich rie-
priessij i dieportacii narodow SSSR, Astana 2017, s. 189–192. Szejk Kunta-Hadżi Kiszyjew zabraniał 
prowadzenia wojny, dokonywania krwawej zemsty, picia alkoholu i palenia tytoniu, nakazywał też 

WSN.2025.25.04  |  s. 16 z 22



Jerzy Rohoziński  |  „Miłość do Ojczyzny to część religii”…

Na pozór pod względem instytucjonalnym zdobycze powojennego ożywie-
nia religijnego nie wyglądały może imponująco. 1 stycznia 1957 roku na terenie 
Kazachskiej SRR działało 25 zarejestrowanych meczetów, średnio po dwa na ob-
wód. Na północy republiki był to najczęściej jeden meczet w mieście stołecznym – 
tak było w obwodzie akmolińskim, zachodniokazachstańskim, kokczetawskim, 
pawłodarskim i północnokazachstańskim. Po dwa meczety działały w obwodzie 
aktiubińskim i  karagandyjskim, a  w  semipałatyńskim – trzy. Ale była sfera, 
gdzie zdobycze ożywienia religijnego końca wojny okazały się o wiele bardziej im-
ponujące: cmentarze. I to nie powinno dziwić. Jak zwracają uwagę niektórzy ba-
dacze, władze sowieckie, nawet w momencie szczytu antyreligijnej kampanii, nie 
wypracowały żadnej strategii uderzenia w sferę funeralną, w efekcie czego nawet 

„jak nie można było chodzić po mułłach”, ludzie po cichu modlili się nad grobami. Te 
praktyki w oczywisty sposób zyskały nową sankcję i znaczenie wraz z narodzinami 
kultu poległych żołnierzy Armii Czerwonej. W lipcu 1972 roku pełnomocnik Rady 
na obwód celinogradzki (dawny akmoliński) tak charakteryzował sytuację pod tym 
względem na swoim terenie: 

Do niedawna wiele cmentarzy w obwodzie celinogradzkim pozostawało 
w rękach organizacji religijnych i duchowieństwa. Dbały one o dobrostan 
cmentarzy i  porządek chowania zmarłych. Przy czym cmentarze zor-
ganizowane były zgodnie z zasadami religii: prawosławnej, muzułmań-
skiej, żydowskiej itp. Później powstały cmentarze świeckie. I  za wyjąt-
kiem tych świeckich duchowni zabraniali chować zmarłych w obrzędzie 
świeckim, niereligijnym. […] Na bramach cmentarnych umieszczono 
symbole religijne – krzyże i  półksiężyce. A  Rada Ministrów Kazach-
skiej SRR dwukrotnie w 1965 i 1967 roku przyjmowała postanowienie 
o  cmentarzach. […] Tymczasem w  niektórych miejscowościach […] 
dalej działali niezarejestrowani przedstawiciele muzułmańskiego du-
chowieństwa […]. Miejscowe rady słabo radzą sobie z ograniczaniem 
ich bezprawnej działalności. […] W 1971 roku na terenie obwodu po-
nad połowa […] pochówków odbyła się zgodnie z obrzędem religijnym. 
Wśród pochowanych zgodnie z nakazami islamu są i komuniści, i kom-

pokorę wobec władz. W jego naukach ekstatyczna mistyka mieszała się ze społeczną wrażliwością 
i troską o najbiedniejszych. Por. W.Ch. Akajew, Szejch Kunta-Chadżi, Grozny 1994; A. Bennigsen, 
The Qādirīyah (Kunta Haji) Tariqah in North East Caucasus, 1850–1987, „Islamic Culture” 1988, 
vol. 62, no. 2–3, s. 63–78; B. Babadżanow, M.B. Ołkott, SADUM…, s. 70 i n.; GARF f. R-6991, 
op. 6, d. 1355, l. 1–6. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ 
(dostęp: 25.02.2020); Wajnachi i  impierskaja włast’…, s. 696–699, 709–710, 770–774, 791–792, 
804–805. 

WSN.2025.25.04  |  s. 17 z 22



Artykuły

somolcy. Przy tym trafiają się pogrzeby radzieckie w formie, ale religijne 
w treści36. 

Były to wszystko – rzec by można – zdobycze roku 1944, których już władze 
sowieckie nie zdołały odebrać. 

Czy wobec tego rok 1944 można uznać za przełomowy dla radzieckiego isla- 
mu, choćby w warstwie symbolicznej? Zdecydowanie tak. Oczywiście represje 
sowieckie nie wyrugowały całkowicie religii z krajobrazu społeczno-kulturowego 
Kazachskiej SRR przed 22 czerwca 1941 roku, a Duchowe Zarządy jedynie reak-
tywowano, a nie tworzono od zera, niemniej jednak dokonał się powrót islamu 
do sfery publicznej. Co prawda, w ograniczonym zakresie, ale za to z niepod-
ważalną legitymizacją – zrośnięcie się niektórych jego praktyk z kultem wielkiej 
wojny ojczyźnianej sprawiało, że nie można już było dowolnie atakować trady-
cji religijnej, ryzykowało się bowiem uderzeniem w  nowe sowieckie sacrum. 
Grupy wykluczone z udziału w sowieckim kulcie wojny, jak np. Czeczeni, Ingu- 
sze i inne narodowości kaukaskie deportowane jako „zdrajcy ojczyzny”, były po-
zbawione tej potężnej legitymizacji i  skazane na funkcjonowanie w religijnym 
podziemiu. 

Bibliografia

Abashin S., A Prayer for Rain: Practicising Being Soviet and Muslim, „Journal of Islamic Studies” 2014, 
vol. 25, no. 2, s. 178–200.

Achmadullin W.A., Diejatielnost’ organow gosudarstwiennogo uprawlenija SSSR i rukowoditielej du- 
chovnych uprawlenij musułman po sozdaniju wsiesojuznogo musułmanskogo centra, „Włast’ ” 2015, 
t. 8, s. 155–158.

Akajew W.Ch., Szejch Kunta-Chadżi, Grozny 1994.
Аłpyspajewa G.А., Żuman G., Isłamskij diskurs w gosudarstwienno-kofessional’noj politikie sowietskoj 

własti w Kazachstanie w 1920–1930-je gg., „Wiestnik Jewrazijskogo nacjonal’nogo uniwiersitieta 
imienii L.N. Gumiliowa. Serija Istoriczeskije nauki. Fiłosofija. Religiowiedienije” 2022, № 1 (138), 
s. 7–24.

36  GARF, f. 6991, op. 3, d. 132, l. 30; ibidem, d. 470, l. 103–106. Cyt. za: Russian Perspectives on 
Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostęp: 25.02.2020); P.S. Szablej, Staryje musul’manskije 
kładbiszcza siewiernogo i central’nogo Kazachstana: miesta pamjati i scenarii adaptacii k izmie-
nienijam wtoroj połowiny XIX – naczała XXI ww., w: Kommemoratiwnyje praktiki kak in-
strumient kontruirowanija obszczestwiennogo soznanija, ried. J. Miedieubajew, Astana 2023, 
s. 138–160.

WSN.2025.25.04  |  s. 18 z 22



Jerzy Rohoziński  |  „Miłość do Ojczyzny to część religii”…

Anderson J., Islam in the Soviet Archives: a Research Note, „Central Asian Survey” 1994, vol. 13, 
no. 3, s. 383–394.

Babadżanow B., O fetvach SADUM protiw ‘nieislamskich’ obyczajew, w: Islam na postsowietskom pro-
stranstwie: wzgliad iznutri, ried. A. Małaszenko, M.B. Ołkott, Moskwa 2001, s. 65–78. 

Babadżanow B., Ołkott M.B., SADUM, w: Isłam na tierritorii bywszej Rossijskoj impierii, Encikłopie-
diczieskij słowar’, t. 4, Moskwa 2003, s. 69–72. 

Bartuzi W., Islam w Kazachstanie, w: Ośrodek Studiów Wschodnich, Islam na obszarze postradzieckim, 
Warszawa 2003, s. 11–16.

Bennigsen A., The Qādirīyah (Kunta Haji) Tariqah in North East Caucasus, 1850–1987, „Islamic 
Culture” 1988, vol. 62, no. 2–3, s. 63–78.

Bielakowa N.A., Gosudarstwiennaja włast’ i religioznyje instituty v poslewojennom SSSR: rossijskije 
prawowyje tradicii i nowyje idieologiczeskije ustanowki, „Wiestnik SpbGU” 2012, ser. 2, t. 4, 
s. 207–210.

Bigozhin U., Shrine, State, and Sacred Lineage in Post-Soviet Kazakhstan, Bloomington 2017.
Blauvelt T.K., Military Mobilisation and National Identity in the Soviet Union, „War and Society” 2003, 

vol. 21, no. 1, s. 41–62.
Burds J., The Soviet War against “Fifth Columnists”: the Case of Chechnya, 1942–1944, „Journal of 

Contemporary History” 2007, vol. 42, no. 2, s. 267–314. 
Carmack R.J., Kazakhstan in World War II: Mobilization and Ethnicity in the Soviet Empire, Lawrence 

(Kansas) 2019.
Ciesielski S., Hryciuk G., Srebrakowski A., Masowe deportacje radzieckie w okresie II wojny światowej, 

Wrocław 1994.
CK WKP(b) i nacjonalnyj wopros. Kn. 2, 1933–1946, ried. Ł.S. Gatagow et al., Moskwa 2009.
Dżandosowa Z.A., Kazachstan, w: Isłam na tierritorii bywszej Rossijskoj impierii, Encikłopiediczieskij 

słowar’, t. 3, Moskwa 2001, s. 47–52.
Eden J., A Soviet Jihad against Hitler: Ishan Babakhan Calls Central Asian Muslims to War, „Journal 

of the Economic and Social History of the Orient” 2016, vol. 59, s. 237–264.
Evans S., The Churches in the U.S.S.R., London 1943.
Feferman K., Between “Non-Russian Nationalities” and Muslim Identity: Perceptions and Self-Per-

ceptions of Soviet Central Asian Soldiers in the Red Army (1941–45), w: Combatants of Muslim 
Origin in European Armies in the Twentieth Century. Far from Jihad, eds. X. Bougarel, R. Branche, 
C. Drieu, London 2017, s. 121–136. 

Frank A.J., Gulag Miracles. Sufis and Stalinist Repression in Kazakhstan, Wien 2019.
Frank A.J., Usmanov M.U., Materials for the Islamic History of Semipalatinsk: Two Manuscripts by 

Ahmad Walī al-Qazānī and Qurbān ali Khālidī, Berlin 2001.
Froese P., Forced Secularization in Soviet Russia: Why an Atheistic Monopoly Failed?, „Journal for the 

Scientific Study of Religion” 2004, vol. 43, no. 1, s. 35–50.
Gusiewa Ju.N., Mracznoje echo ‘Dieła CDUM’: ‘Ciep’ Korana’ i riepressii protiw musułmanskoj elity 

SSSR (1940 god), „Nowyj istoriczeskij wiestnik” 2017, № 52, 2, s. 85–102.
Hagen G., German Heralds of Holy War: Orientalists and Applied Oriental Studies, „Comparative 

Studies of South Asia, Africa and the Middle East” 2004, vol. 24, issue 2, s. 145–162.
Hoffmann J., Die Ostlegionen 1941–1943. Turkotartaren, Kaukasier und Wolgafinnen im deutschen 

Heer, Freiburg 1976.
Huhn U., Stimmen aus Jerusalem. Die Macht der Gerüchte und die religiöse Renaissance 

in der Sowjetunion, 1941–1948, „Journal of Modern European History” 2012, vol. 10, no. 3, 
s. 341–361.

WSN.2025.25.04  |  s. 19 z 22



Artykuły

Istorija Kazachskoj SSR s driewniejszych wriemion do naszych dniej, ried. M. Abdykałykow, A. Pan-
kratowa, Ałma-Ata 1943.

Iz istorii katoliczeskoj wiery i cerkwi w Kazachstanie, ried. L.A. Burgart, Ust’-Kamienogorsk 2012.
Jerofiejewa I.W., Rodosłownyje kazachskich chanow i koża XVIII–XIX ww. (istoria, istoriografija, istocz-

niki), Ałmaty 2003.
Junusowa A.W. et al., 225 liet Centralnomu Duchownomu Uprawleniu Musułman Rossi. Istoriczeskije 

oczerki, Ufa 2013.
Karmyszewa B.Ch., Zemledielczeskaja obriadowost’ u Kazachow, w: Drewnije obriady, wierowania 

i kulty narodow Sredniej Azii, ried. W.N. Basiłow, Moskwa 1986, s. 47–70.
Keller S., To Moscow, not Mecca: The Soviet Campaign Against Islam in Central Asia, 1917–1941, 

Westport–London 2001.
Kemper M., From 1917 to 1937: The Mufti, the Turkologist, and Stalin’s Terror, „Die Welt des Islams” 

2017, vol. 57, s. 162–197.
Kojgeldijew M.K., Stalinizm i riepriessii w Kazachstanie 1920–1940-ch godow, Ałmaty 2009.
Koop V., Hitler’s Muslime: Die Geschichte einer unheiligen Allianz, Berlin 2012.
Mémoire sur la situation des organisations religieuses en U.R.S.S., leur attitude par rapport au projet 

de nouvelle Constitution, le travail de la Commission des Celtes du Comité executif central (TsIK) de 
l’U.R.S.S. et la pratique d’application de la législation les cultes religieux, „Revue d’études compa-
ratives Est-Ouest” 1993, n° 3–4, s. 63–106.

Motadel D., Islam and Nazi Germany’s War, Cambridge (Mass.)–London 2014.
Muchetdinow D.W. et al., Patrioticzieskije obraszczenija rukowoditieliej sowietskich musułman k je-

dinowiercam w gody Wielikoj Otiecziestwiennoj wojny, „Minbar. Islamic Studies” 2020, vol. 13, 
no. 2, s. 307–329.

Muminov A., From Revived Tradition to Innovation: Kolkhoz Islam in the Southern Kazakhstan Re-
gion and Religious Leadership: The Cases of Zhartï Töbe and Oranghay since the 1950s., w: Allah’s 
Kolkhozes: Migration, De-Stalinisation, Privatisation, and the New Muslim Congregations in the 
Soviet Realm (1950s–2000s), eds. Ch. Noack, S.A. Dudoignon, Berlin–Boston 2020, s. 307–366.

Musagalijewa A.S., Musabekowa R.M., Sandybajewa U.M., Siewiernyj Kazachstan kak region politi-
czeskich repressii i deportacij narodow SSSR, Astana 2017. 

Narody Kazachstana. Encykłopediczeskij spravocznik, ried. G. Anes et al., Ałmaty 2003.
Nurtazina N., Great Famine of 1931–1933 in Kazakhstan: A Contemporary’s Reminiscences, „Acta 

Slavica Iaponica” 2011, t. 32, s. 105–129.
Odincow M.I., Koczetowa A.S., Konfessionalnaja politika w Sowietskom Sojuzie w gody Wielikoj Otie-

czestwiennoj wojny 1941–1945 gg., Moskwa 2014. 
Peris D., ‘God Is Now on Our Side’: The Religious Revival on Unoccupied Soviet Territory during World 

War II, „Kritika: Explorations in Russian & Eurasian History” 2000, vol. 1, no. 1, s. 97–118.
Pohl J.O., Ethnic Cleansing in the USSR, 1937–1949, Westport 1999.
Pohl M., “It Cannot Be that Our Graves Will Be Here”: The Survival of Chechen and Ingush 

Deportees in Kazakhstan, 1944–1957, „Journal of Genocide Research” 2002, vol. 4, no. 3, 
s. 401–430.

Pospielovsky D., A History of Soviet Atheism in Theory and Practice, and the True Believer, New 
York 1987. 

Religiozniye obiedninienija Sewiero-Kazachstanskoj oblasti: istorija i sowriemennost’. Informacjonno-
-analiticzeskij sprawocznik, ried. J.F. Trofimow et al., Pietropawłowsk 2016.

Rohoziński J., Święci, biczownicy i czerwoni chanowie. Przemiany religijności muzułmańskiej w radziec- 
kim i poradzieckim Azerbejdżanie, Wrocław 2005. 

WSN.2025.25.04  |  s. 20 z 22



Jerzy Rohoziński  |  „Miłość do Ojczyzny to część religii”…

Rohoziński J., Pionierzy w stepie? Kazachstańscy Polacy jako element sowieckiego projektu moderni-
zacyjnego, Warszawa 2021. 

Roj J., Isłam v Sowietskom Sojuzie posle wtoroj mirowoj vojny, w: Isłam w Jewvrazii, ried. M.W. Jordan, 
Moskwa 2001, s. 157–169. 

Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi (dostęp: 25.02.2020).
Sartori P., Of Saints, Shrines, and Tractors: Untangling the Meaning of Islam in Soviet Central Asia, 

„Journal of Islamic Studies” 2019, vol. 30, no. 3, s. 367–405. 
Sartori P., Babajanov B., Being Soviet, Muslim, Modernist, and Fundamentalist in 1950s Central Asia, 

„Journal of the Economic and Social History of the Orient” 2019, vol. 62, s. 108–165. 
Shapoval Y., Lipina T., Bekbolat A., Ulemy w gody stalinsko-bol’szewistskich repressij w Kazachsta-

nie: na primierie sud’by Galiaskara Ajtchożina, „Wiestnik KazNU, Serija Religiowiedienije” 2023, 
№ 35, 3, s. 16–27.

Slavic-Eurasian Research Center, Hokkaido University, http://src-h.slav.hokudai.ac.jp/index-e.html 
(dostęp: 8.09.2020).

Szablej P.S., Staryje musul’manskije kładbiszcza siewiernogo i central’nogo Kazachstana: miesta pamjati 
i scenarii adaptacii k izmienienijam wtoroj połowiny XIX – naczała XXI ww., w: Kommemoratiw-
nyje praktiki kak instrumient kontruirowanija obszczestwiennogo soznanija, ried. J. Miedieubajew, 
Astana 2023, s. 138–160.

Tabuldienow A.N., Dieportacii i ewakuacija nasielenija w Siewiernyj Kazachstan (1937–1956 gg.), 
Kostanaj 2015. 

Tasar M.E., Islamically Informed Soviet Patriotism in Postwar Kyrgyzstan, „Cahiers du monde russe” 
2011, vol. 52, № 2–3, s. 387–404.

Tasar E.M., Soviet and Muslim: The Institutionalization of Islam In Central Asia, 1943–1991, 
New York 2018. 

Trigg J., Hitler’s Jihadis: Muslim Volunteers of the Waffen-SS, Stroud 2012.
Wainachi i impierskaja włast’: problema Czeczni i Inguszetii wo wnutrenniej politikie Rossii i SSSR 

(naczało XIX–sieriedina XX wieka), ried. W.A. Kozłow et al., Moskwa 2011.
Zhanbosinova A., The Evolution of Soviet State and Religion Interrelation (1920s–early 1950s), „Byłyje 

Gody” 2013, vol. 28, № 2, s. 51–56. 

Jerzy Rohoziński

„Miłość do Ojczyzny to część religii” 
Rok 1944 i narodziny radzieckiego islamu: 

przypadek Kazachskiej SRR

Streszczenie

Przedmiotem artykułu jest religijne odrodzenie islamu w sowieckim Kazachstanie pod koniec 
II wojny światowej i tuż po niej. Odrodzenie to rozumiane jest jako obłożony licznymi ograniczeniami 
powrót praktyk religijnych do przestrzeni publicznej, cechujący się dążeniami wspólnot religijnych do 

WSN.2025.25.04  |  s. 21 z 22



Artykuły

oficjalnej rejestracji. Bazę źródłową stanowią raporty obwodowych pełnomocników sowieckiej Rady 
ds. Kultów Religijnych. W Kazachstanie można było zaobserwować dwa typy odrodzenia: pierwszy 
dokonał się na fali patriotycznego wzmożenia wielkiej wojny ojczyźnianej; impulsem dla drugiego była 
zaś tragedia deportacji i konieczność adaptacji w nowych warunkach. Pierwszy typ charakteryzował 
się adaptacją do systemu sowieckiego i przenikaniem się elementów religijnych z sowiecką mitologią 
wojenną. Z kolei drugi typ oznaczał długie lata funkcjonowania w religijnym podziemiu, nieuznawa-
nym przez państwowe struktury religijne.

S łowa k luczowe: wielka wojna ojczyźniana, Duchowy Zarząd Muzułmanów Azji Środkowej 
i Kazachstanu, odrodzenie islamu, „narody ukarane”, deportacje

WSN.2025.25.04  |  s. 22 z 22


