wWieki Stare i Nowe” 2025, t. 20 (25), s. 1—22
ISSN 2353-9739
DOT https://doi.org/10.31261/WSN.2025.25.04

Data akceptacji: 24.03.2025
Data publikacji: 14.11.2025

Jerzy Rohozinski

Osrodek Badan nad Totalitaryzmami, Instytut Pileckiego
j.rohozinski@instytutpileckiego.pl
https://orcid.org/0000-0003-4835-701X

»Miltos¢ do Ojczyzny to czgs¢ religii”
Rok 1944 i narodziny radzieckiego islamu:
przypadek Kazachskiej SRR

“Love of the Motherland is Part of the Religion”
1944 and the Birth of Soviet Islam: the Case of the Kazakh SSR

Abstract: The subject of the paper is the religious Islamic revival in Soviet Kazakhstan at the end
of World War II and just after the war, understood as the limited return of religious practices to
the public space marked by an effort to officially register religious communities. Two types of such
revival could be observed in Kazakhstan: one on the wave of patriotic intensification of the “Great
Patriotic War” the impetus for the other was the tragedy of deportation and the need to adapt to
new conditions. The first type was characterized by adaptation with the Soviet system and the in-
termingling of religious elements to Soviet war mythology. The second type, on the other hand,
meant long years of functioning in a religious underground unrecognized by official Soviet Islamic
structures.

Key words: “Great Patriotic War”, The Muslim Board of Central Asia and Kazakhstan, Islamic Revival,
“punished peoples”, deportations

Tematyka zwigzku religijnego aspektu mobilizacji spolecznej podczas tzw. wiel-
kiej wojny ojczyznianej z odrodzeniem islamu w panstwie sowieckim jest w Polsce
praktycznie nieznana. Dotyczy to takze Kazachstanu - kraju, ktory z racji deportacji
na jego tereny Polakéw i obywateli polskich powinien cieszy¢ si¢ wiekszym zain-
teresowaniem polskich historiograféw. Dotychczas kwestia sytuacji islamu w so-
wieckim Kazachstanie pojawiala si¢ w bardzo skrétowym ujeciu w publikacjach



Artykuly

Osrodka Studiow Wschodnich' badZ marginalnie w pracach Jerzego Rohozin-
skiego - jako tto poréwnawcze do omoéwienia rozwoju sytuacji katolikéow w Ka-
zachstanie lub muzulmanéw w Azerbejdzanie. Tematem wykorzystania islamu
na froncie ideologicznym wielkiej wojny ojczyznianej zajal si¢ krotko Roberto
J. Carmack w monografii Kazachstan podczas II wojny swiatowej, nie oparl on jed-
nak swoich rozwazan na samodzielnej analizie materiatu Zrédlowego®. Przetomowy
charakter pod tym wzgledem miala natomiast nieduza praca Allena J. Franka Gufa-
gowe cuda. Autor wykorzystal w niej do tej pory zupelnie nieznany typ zrédet - spi-
sywana juz po upadku ZSRS kazachskojezyczna literature hagiograficzng, oparta na
tradycji ustnej*.

Skoro méwimy symbolicznie o narodzinach nowego radzieckiego islamu, stow
kilka nalezy po$wigci¢ $mierci tego ,,starego”. Czy w ogole do niej doszlo, a jesli tak,
to kiedy? Stosunkowo p6zno, bo - jak si¢ wydaje — w drugiej potowie lat 30. XX wie-
ku. Nie byla to jednak chyba $mier¢ absolutna. Bolszewicka polityka wobec islamu
w Kazachstanie rozpoczeta si¢ od pozornych ustepstw, ale dos¢ szybko nabrata
charakteru konfrontacyjnego. W 1917 roku Duchowe Zgromadzenie Muzulmanéw
w Orenburgu przeksztalcono w Centralny Zarzad Duchowy Muzulmanéw Rosji
Wewnetrznej i Syberii w Ufie (CDUM), a jego kompetencje terytorialne - zgod-
nie ze statutem zatwierdzonym w listopadzie 1923 roku przez Ludowy Komisariat
Spraw Wewnetrznych Rosyjskiej Federacyjnej Socjalistycznej Republiki Radzieckiej
(RFSRR) - rozciggnigto rowniez na Kazachoéw, i to takze tych z poludnia, znad
Syr-darii i ze Siemiriecza, na co nie chcialy sie zgodzi¢ wladze carskie. Jak si¢ mozna
zorientowac z korespondencji migdzy Zjednoczonym Panstwowym Zarzadem Poli-
tycznym (OGPU) a Kazkrajkomem z 1925 roku, taki stan rzeczy dos¢ szybko zaczat
budzi¢ zastrzezenia. Krytykowano - dokladnie tak jak przed rewolucja — mozliwy
wplyw tatarskich muttéw na ludnos¢ kazachska (muftim Zarzadu zostal, co prawda,
Baszkir Rizaetdin Fachretdinow, ale byla to grupa bardzo bliska kulturowo Tatarom
nadwolzanskim), a samg instytucje uznawano za ,,o$rodek najbardziej kontrrewo-
lucyjnego duchowienstwa w Rosji”. Rekomendacje byly nastepujace:

' W. Bartuzi, Islam w Kazachstanie, w: O$rodek Studiow Wschodnich, Islam na obszarze post-
radzieckim, Warszawa 2003, s. 12-13.

2 J. Rohozinski, Pionierzy w stepie? Kazachstariscy Polacy jako element sowieckiego projektu
modernizacyjnego, Warszawa 2021, s. 203-254; idem, Swigci, biczownicy i czerwoni chanowie.
Przemiany religijnosci muzutmanskiej w radzieckim i poradzieckim Azerbejdzanie, Wroctaw 2005,
s. 100-103.

3 R.J. Carmack, Kazakhstan in World War II. Mobilization and Ethnicity in the Soviet Empire,
Lawrence (Kansas) 2019, s. 108-115.

* A.J. Frank, Gulag Miracles. Sufis and Stalinist Repression in Kazakhstan, Wien 2019, s. 105-109,
115-116.

WSN.2025.25.04 | s.2222



Jerzy Rohozinski | ,,Milo$¢ do Ojczyzny to czes¢ religii”...

konieczne jest przyjecie jak najbardziej energicznych i doglebnie przemy-
$lanych §rodkéw przeciw przenikaniu i umacnianiu si¢ wpltywow tatar-
skiego duchowienstwa w Kazachskiej ASRR, z tym jednakze niezbednym
zastrzezeniem, Ze inicjatywa odporu wobec pretensji Centralnego Zarzadu
Duchowego wychodzila od samej ludnosci®.

Smier¢ Fachretdinowa w 1936 roku stata sie sygnalem do rozpoczecia represji
wobec calego Zarzadu, ktéry zdziesigtkowano (,,sprawa CDUM?”). Nie odbyly sie
wybory nowego muftiego, a pelnigcym obowigzki zostal Gabdrachman Rasulajew
ze znanego baszkirskiego rodu muzutmanskich uczonych i mistykéw. W kolejnych
latach do 1940 roku trwaly pokazowe procesy rozmaitych organizacji ,,szpiegow-
skich’, ,,dywersyjnych’, , kontrrewolucyjnych” i ,,panislamistycznych” sposréd mu-
zulmarnskiego duchowienstwa Azji Srodkowej z centrum w Kazachstanie, ktére
mialy przygotowac ,,zbrojne powstanie ludnosci kazachskiej™.

Tak naprawdg zresztg kampania antyreligijna lat 20. i 30. na terenach Kazach-
stanu jest malo zbadana. Jesli w sferze intencji wladze sowieckie zamierzalty ude-
rzy¢ w islam z podobng sifa co w inne wyznania, to niekoniecznie mialy réwnie
dobrze rozpoznany obiekt ataku, jak to byto cho¢by w przypadku prawostawia. Co
moéwig dokumenty? W latach 1918-1931 w Kazachstanie zamknieto 1630 miejsc
kultu, z tego 782 meczety, czyli mniej niz potowe. W 1933 roku w republice byto
499 meczetdw, ale proces ich zamykania si¢ jeszcze nie zakonczyt. Przykladowo
w Pietropawlowsku na poczatku 1937 roku dzialaly trzy ,tatarskie meczety”, w okre-
sie 1930-1935 zamknieto pig¢, a trzy przerobiono na kluby. Waznym osrodkiem
religijnym islamu na kazachskim stepie pozostal Semipalatynsk. Miasto to do rewo-
lucji odgrywalo role centrum muzulmanskiej uczonosci i sufickiej mistyki, opierajac
sie wszelkim reformatorskim nowinkom, jakie ogarnety zZycie umystowe rosyjskich
muzulmanéw na przetomie XIX i XX wieku. W 1917 roku dzialato tam 12 mecze-
tow. W pierwszej potowie lat 20., w okresie taktycznych ustepstw bolszewikow na

* Rossijskij gosudarstwiennyj archiw socjalno-politiczeskoj istorii (dalej: RGASPI), f. 613,
op. 3,d. 197,1. 1-3. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep:
25.02.2020). Opisy bibliografczne zapisane oryginalnie cyrylica oddano w artykule za pomoca
transkrypcji.

¢ Ju.N. Gusiewa, Mracznoje echo ‘Dieta CDUM: ‘Ciep’ Korana’i riepressii protiw musutmanskoj
elity SSSR (1940 god), ,Nowyj istoriczeskij wiestnik” 2017, Ne 52, 2, s. 85-102; A.W. Junusowa et al.,
225 liet Centralnomu Duchownomu Uprawleniu Musutman Rossi. Istoriczeskije oczerki, Ufa 2013,
s.251-261; M. Kemper, From 1917 to 1937: The Mufti, the Turkologist, and Stalin’s Terror, ,Die Welt
des Islams” 2017, vol. 57, s. 162-197; Y. Shapoval, T. Lipina, A. Bekbolat, Ulemy w gody stalinsko-

-bol’szewistskich repressij w Kazachstanie: na primierie sud’by Galiaskara Ajtchozina, ,Wiestnik
KazNU, Serija Religiowiedienije” 2023, Ne 35, 3, s. 16-27.

WSN.2025.25.04 | s.3222



Artykuly

rzecz islamu, ta tendencja sie utrzymata, a nawet poglebita. 1 stycznia 1924 roku
na 19 medres (szkot religijnych) w Kazachstanie, 8 dzialalo na terenie guberni
semipalatynskiej, a rok pézniej byto tam ich juz 13.

Niewiele wiadomo o reakcjach ludzi na kampanie zamykania miejsc kultu.
W raporcie Komisji ds. Kultow przy Centralnym Komitecie Wykonawczym ZSRR,
przygotowanym w zwigzku z opracowywaniem legislacji dotyczacej wyznan religij-
nych do stalinowskiej konstytucji z 1936 roku, nie podano zadnych danych na temat
obiektow religijnych na terenie Kazachskiej ASRR. Odnotowano natomiast liczbe
47 blizej niesprecyzowanych skarg wiernych z terenéw republiki. W 1937 roku,
a wiec w szczytowym momencie represji, kolchoznicy i 35 uczniow w jednej z wiej-
skich szko6l obwodu wschodniokazachstanskiego na trzy dni powstrzymali si¢ od
pracy i nauki z okazji muzulmanskiego $wieta Kurban-Ait”. W tym samym roku
jeden z iszanow ($wietych mezéw) byl w stanie, ukrywajac si¢ w Uzbeckiej SRR,
objecha¢ swoich miurydéw (uczniéw) w rejonie kyzylordynskim i zebra¢ od nich
w ciagu dziesieciu dni 1000 rubli naziru (ofiar)®. Mozna przywolaé tu takze inng
statystyke, nie do konca miarodajng, ale w jakiej$ mierze oddajaca atmosfere tego
okresu. Wedtug oficjalnych danych z kwietnia 1939 roku Zwiagzek Wojujacych Bez-
boznikéw liczyt na terenie Kazachskiej SRR 82 107 czlonkdow dziatajacych w 3362 ja-
czejkach. Natomiast 1 stycznia 1940 roku byto ich juz 148 173 w 4657 oddzialach’.

Przedstawione informacje s3 jednak fragmentaryczne i rozproszone, przez
co dajg niewielkie pojecie o skali dziatan przeciw islamowi i rzeczywistych stratach
dla zycia religijnego w Kazachskiej ASRR. Dlatego tak wazna jest w tym przypadku

7 AlJ. Frank, M.U. Usmanov, Materials for the Islamic History of Semipalatinsk: Two Manuscripts
by Ahmad Wali al-Qazani and Qurban ali Khalidi, Berlin 2001, s. 1-9, 34, 82; A. Zhanbosinova,
The Evolution of Soviet State and Religion Interrealtion (1920s-Early 1950s), ,Bylyje Gody” 2013,
vol. 28, Ne 2, s. 53, 55; Gosudarstwiennyj archiw Rossijskoj Fiedieracyi (dalej: GARF), f. R-5263,
op. 2, d. 16,1. 1-2. Cyt. za: Russian Perspective on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep:
25.02.2020); GAREF, £. 3316, op. 2, d. 1615, 1. 116-149, w: Mémoire sur la situation des organisations
religieuses en U.R.S.S., leur attitude par rapport au projet de nouvelle Constitution, le travail de la
Commission des Celtes du Comité executif central (TsIK) de 'U.R.S.S. et la pratique d’application de
la législation les cultes religieux, ,Revue d’études comparatives Est-Ouest” 1993, n° 3-4, s. 63-106.

8 M.K. Kojgeldijew, Stalinizm i repressii w Kazachstanie 1920-1940 godow, Almaty 2009, s. 200,
212. Iszanowie (od perskiego eszan - ,,oni”) byli §wietymi mezami, ktérzy utracili juz zazwyczaj
wiez z historycznymi bractwami sufickimi i zakladali nowe. Mieszkancy kazachskich autéw, ko-
czowisk albo poszczegdlnych roddw zaczynali otaczaé iszana czcig nalezng $wietemu, a ich po-
tomkowie - jego potomkéw. Takich uczniéw badz zwolennikéw danego iszana nazywano jego
miurydami.

° G.A. Alpysbajewa, G. Zuman, Istamskij diskurs w gosudarstwienno-konfessional’noj politikie
sowietskoj wlasti w Kazachstanie w 1920-1930-je gg., ,Wiestnik Jewrazijskogo nacjonal’nogo imienii
L.N. Gumiliowa. Serija Istoriczeskije nauki. Filosofija. Religiowiedienije” 2022, Ne 1 (138), s. 18.

WSN.2025.25.04 | s.4222



Jerzy Rohozinski | ,,Milo$¢ do Ojczyzny to czes¢ religii”...

dostepna od niedawna mozliwo$¢ rekonstruowania tradycji ustnej. Warto w tym
miejscu przywota¢ wspomnienia corki (zebrane przez wnuczke) bogatego baja
z plemienia Najman (Sredni Zuz) koczujacego w obwodzie semipatatyriskim.
W 1921 roku zdecydowat si¢ on porzuci¢ koczownictwo na rzecz osiadlego trybu
zycia (na dlugo przed sowiecka kampania propagandowa). Wspomnienia te uka-
zujg sile tradycji religijnych wsrod Kazachéw; pozostawaly one wcigz zywe mimo
wrogich dziatan wladz i wbrew stereotypowi o stabym zakorzenieniu si¢ islamu na
kazachskim stepie:

W 1930 r. w nasze strony przybylo wielu rosyjskich przesiedlencéw. Byli
prostaccy i agresywni, mieli niedobre oczy i moéwili nieznanym jezykiem.
[...] Moj ojciec szczegdlnie bal si¢ o religie. Myslal, ze Kazachéw moga za-
cza¢ chrzcié. [...] Ale nawet podczas wojny ludzie, ktorzy nie poszli na front
i pozostali w domu (starcy, kobiety i dzieci), zbierali si¢ i razem recytowali
kissy — czyli poematy religijne o Proroku Mahomecie i kalifie Alim, a takze
historie o przodkach (szezire), fragmenty Szach-name i ludowe bajki. Kissy
byty bardzo popularne i nawet dzieciom dawano imiona z tych poematéw.
[...] A imiona moich krewnych ze strony ojca mialy zakonczenie ,,ghazi”
(czyli bojownika za sprawy wiary, uczestnika $wietej wojny — ghazawatu czy
dzihadu): Szajchghazi, Kiimarghazi, Miichametghaziiinne. [...] M6j ojciec
Kazybaj byt [...] osoba religijna. [...] Mimo biedy i trudnosci ojciec zawsze
odmawial namaz i przestrzegal post. [...] Dzi¢ki przemoznemu pragnie-
niu zdobycia wiedzy nauczyl si¢ czytac i pisa¢ w alfabecie arabskim. Byt
samoukiem, a czasem bral prywatne lekcje od uczonych ludzi (pewnego
Ischak-mully i innych). Odziedziczyt po przodkach egzemplarz Koranu,
byt on dlan rzecza najcenniejsza. [...] Od czasu do czasu ojciec miat zwy-
czaj bra¢ Koran, przerzuca¢ stronice i czytac ajaty. [...] Gdyby moj ojciec
zylw innych czasach, méglby zosta¢ mutla, nauczycielem albo uczonym. ..

Dla wyznawcow islamu w ZSRS atak Niemiec 22 czerwca 1941 roku okazal sie
bez watpienia momentem przelomowym. Od poczatku wobec sowieckich muzut-
mandéw Niemcy mieli swoje plany. Pomyst utworzenia w ramach Wehrmachtu for-
macji wojskowych ztozonych z muzulmanskich i kaukaskich jenicéw Armii Czerwo-
nej pojawil si¢ juz 30 czerwca 1941 roku. Ostlegionen powstaly w pazdzierniku
1941 roku, a ich Zolnierzy szkolono na terenie Generalnej Guberni. W grudniu tego

' N. Nurtazina, Great Famine of 1931-1933 in Kazakhstan: A Contemporary’s Reminiscences,
»Acta Slavica Iaponica” 2011, t. 32, s. 111-115, ttum. - J.R. Koczownicy kazachscy dziela si¢ na trzy
konfederacje plemienne nazywane Zuzami.

WSN.2025.25.04 | s.5222



Artykuly

roku wydzielono legiony: Turkiestanski, Péinocnokaukaski, Kaukasko-Mahometan-
ski oraz Ormianski i Gruzinski. W sierpniu 1942 roku do tych formacji dotaczyt jesz-
cze Legion Tataréw Nadwolzanskich. Legiony skierowano poczatkowo na Biatorus
i Ukraing do zwalczania sowieckiej partyzantki. Na czele 162 Turkiestanskiej Dywi-
zji Piechoty staneta jedna z czotowych postaci kajzerowskiego dzihadu poprzedniej
wojny - Oskar von Niedermayer, niedoszly ,niemiecki Lawrence z Afganistanu”™'.
Réwnoczesnie w oczach Stalina i sowieckiego kierownictwa islam, podobnie
jak prawostawie, jawit sie jako potencjalny wehikul patriotycznej mobilizacji. Wielu
muzulmanskich duchownych zostato wypuszczonych z wigzien i fagréw. Niektorzy
uznali, Ze jest to odpowiedni moment do zamanifestowania swojej lojalno$ci wo-
bec panstwa sowieckiego, czego wyraznie oczekiwal od nich Stalin. Dos¢ szybko
zrozumial to Rasulajew, ktory juz 18 lipca 1941 roku zwrdcil sie po tatarsku do
swych wspdtwyznawcow, wzywajac ich do ,,obrony Ojczyzny”, bo Hitler stara si¢
»unicestwi¢ wiare muzutmansky”. 7 sierpnia kierowany przezen Zarzad powtérzyt to
wezwanie, apelujac, by muzulmanie nie ulegali niemieckiej propagandzie, glosza-
cej, ze Niemcy bronig muzulmandw. 2 wrzesnia w odezwie ,,Do wszystkich parafii
muzulmanskich” (Ko wsiem prichodam musutman), przettumaczonej na rosyjski,
Rasulajew po raz kolejny wezwal do wysitku na rzecz kraju, przytaczajac wypowiedz
Proroka: ,,Mito$¢ do Ojczyzny to cze$c religii”. Dokumenty te jednak nie byly szerzej
znane, a jako pierwszy opublikowal je w angielskim przekiadzie wielebny Stanley
George Evans'. Tyle ze w baszkirskim folklorze (trudno powiedzie¢ doktadnie od
kiedy) zaczely krazy¢ opowiesci o spotkaniach Rasutajewa ze Stalinem, podczas
ktérych przekonywal on jakoby sowieckiego wodza, by wykorzysta¢ potege Allaha
do pokonania ,,faszystowskich najezdzcéw”. Rodzi si¢ pytanie, czy wiadomosci te
pojawily si¢ samorzutnie, jako spontaniczna reakcja na informacyjne vacuum, czy
tez byl to efekt umiejetnie saczonej przez NKWD i wladze sowieckie propagandy.
Czy podobne opowiesci krazyly tez w innych muzulmanskich rejonach ZSRS*?
Jedli chodzi o dokumenty, to zupelnie inaczej rzecz si¢ miala z odezwa
(nasmchat-nama) lideréw muzulmanskich zgromadzonych w Utie (Medzlis-guliami)
15-17 maja 1942 roku. Od razu wydrukowano ja w gazecie ,,Trud” i rozpowszech-

I Szerzej na ten temat por. G. Hagen, German Heralds of Holy War: Orientalists and Applied
Oriental Studies, ,Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East” 2004, vol. 24,
issue 2, s. 145-162; J. Hoffmann, Die Ostlegionen 1941-1943. Turkotartaren, Kaukasier und Wolga-
finnen im deutschen Heer, Freiburg 1976; V. Koop, Hitler’s Muslime: Die Geschichte einer unheiligen
Allianz, Berlin 2012; D. Motadel, Islam and Nazi Germany’s War, Cambridge (Mass.)-London 2014;
J. Trigg, Hitler’s Jihadis: Muslim Volunteers of the Waffen-SS, Stroud 2012.

12 S. Evans, The Churches in the U.S.S.R., London 1943, s. 158-159.

B AlJ. Frank, Gulag Miracles. Sufis and Stalinist Repression in Kazakhstan, Wien 2019, s. 64 i n.
Baszkirzy to naréd pochodzenia tureckiego, bliski kulturowo, jezykowo i etnicznie Kazachom.

WSN.2025.25.04 | s.6222



Jerzy Rohozinski | ,,Milo$¢ do Ojczyzny to czes¢ religii”...

niano przez struktury CDUM w tlumaczeniu na jezyki muzulmanskich narodéw
ZSRS przy wsparciu KC WKP(b) i NKWD. Odezwa powtarzata hasta poprzednich,
a wtorowala jej sowiecka prasa rozpisujaca si¢ o okrucienstwach niemieckich wobec
muzulmandéw na Krymie. Czym tlumaczy¢ t¢ zmiang¢ podejscia wladz? Wymuszato
ja podpisanie przez ZSRS Deklaracji waszyngtonskiej promujacej wolnos¢ wyznania
oraz otrzymywanie amerykanskiej pomocy w ramach Land-Lease Act'.

Kolejnym krokiem na drodze tej eksportowej liberalizacji byta zgoda Prezydium
Rady Najwyzszej ZSRS na zorganizowanie zjazdu zalozycielskiego Duchowego
Zarzagdu Muzulmanéw Azji Srodkowej i Kazachstanu (SADUM) w Taszkencie,
inaugurujacego obrady 17 pazdziernika 1943 roku. Analogiczne zjazdy odbyly sie
tez w Baku 25-28 maja 1944 roku (Duchowy Zarzagd Muzulmanéw Zakaukazia —
DUMZak) i w Bujnaksku 20-23 czerwca 1944 roku (Duchowy Zarzad Muzulma-
néw Kaukazu Pétnocnego - DUMSK)".

Na czele SADUM stanat uzbecki mutfti Iszan Babachan, wywodzacy si¢, podob-
nie jak Rasulajew, z szanowanego rodu sufickich szejkow z bractwa nakszbandijja,
ktére obsadzito struktury instytucji. Pozostala ona zreszta zdominowana przez
Uzbekéw i obowigzywal w niej jezyk uzbecki. Kazachowie otrzymali swéj republi-
kanski kazijat, ale nie mial on nawet swojego rachunku bankowego, bedac catkowi-
cie zalezny finansowo od centrali w Taszkencie (budzet instytucji pochodzit gléwnie
z dobrowolnych datkéw wiernych). Pézniejszy kadi republiki Sadwakas Gilmanow
w rozmowie z pelnomocnikiem Rady na Kazachska SRR wspominat, ze kiedy jechat
do Taszkentu w 1947 roku odebrac¢ certyfikat multy w nowo otworzonym akmolin-
skim meczecie, a potem w 1948 roku na drugi zjazd muzulmanéw Azji Srodkowe;j
i Kazachstanu, musial na te podroze wzig¢ pieniadze z kasy wspolnoty wiernych.
Dalo to asumpt do oskarzen rozpowszechnianych przez jego rywali o sprzeniewie-
rzenie tych srodkéw. Na czele kazijatu stanat tymczasem urodzony w Ust-Kamie-
nogorsku Tatar Abd al-Gaffar Szamsutdinow. Babachan podczas zgromadzenia
(kuruttaju) zalozycielskiego SADUM 20 pazdziernika 1943 roku wezwat wszystkich
muzulmandéw Azji Srodkowej, by ,,przytaczyli sie do innych narodéw Zwiazku
Radzieckiego w prowadzeniu wielkiej wojny przeciw faszystowskim mordercom”
Mowit tez, ze ,Zwigzek Radziecki od poczatku stal si¢ ojczyzng jego narodow”,
i przytaczal hadis, w ktérym Prorok mial powiedzie¢, ze ,,milos¢ do Ojczyzny jest
cze$cig wiary”. Podkreslil tez, ze wojna przeciw nazistom jest Swieta wojng islamu
(dzihad, gazawat), a ,,kazdy muzulmanin, ktéry poswigci sie dla Boga na drodze

4 DW. Muchetdinow, W.A. Achmadullin, Z.W. Achmadullina, Patrioticzeskije obraszczenija
rukowoiditielej sowietskich musutman k jedinowiercam w gody Wielikoj Otieczestwiennoj wojny,
»Minbar. Islamic Studies” 2020, vol. 13, no. 2, s. 308-313.

1 Tbidem, s. 314-315.

WSN.2025.25.04 | s.7222



Artykuly

religii, jest meczennikiem (szahid) i kazdy, kto tylko zabije przekletego i podstep-
nego wroga, jest bojownikiem za wiare (mudzahid, gazi)”. Niewykluczone, ze w ja-
kiej$ mierze stanowilo to odpowiedz na nazistowska propagande wobec sowieckich
muzulmanéw szerzong w gazecie ,,Gazawat”, wydawanej po rosyjsku i w jezykach
kaukaskich. Babachan nie pominat takze kwestii ,,patriotyzmu tytéw”, wzywajac
do ofiarnej pracy w sowchozach, kotchozach i fabrykach na rzecz armii. Prosit, by
kazdego dnia muzulmanie odmawiali modlitwe (namaz) za ,,zwycigstwo od Boga”
dla tysigcy zolnierzy ,naszej Armii Czerwonej, ktéra bez wytchnienia, wyzwala wsie
i miasta”. Co ciekawe, odmalowujac niebezpieczenstwo, jakie grozito radzieckiemu
islamowi ze strony nazistow, straszyl wiernych perspektywa sponiewierania i pro-
fanacji $wietych miejsc i grobow (mazar). W okresie chruszczowowskiej kampanii
antyreligijnej wydal natomiast orzeczenie (fetwe), ze pielgrzymowanie do tychze
miejsc jest niezgodne z naukami ,,prawdziwego” islamu'.

Nie wiadomo, jaki byt realny zasieg i efekt tej odezwy (moze znalazta ona od-
zwierciedlenie w nadawaniu imion meskich z koncéwka -gazi), ale z calg pewnoscia
w 1943 roku komisje wojskowe w Azji Srodkowej zaczely o wiele chetniej wysytaé
muzulmanskich poborowych na front. Uzbekistan i Kazachstan pod wzgledem
liczby polegtych na froncie zajely wsrdd republik odpowiedno czwarte i piate miej-
sce, a ich tytularni mieszkancy zyskali niewatpliwie prawo do partycypowania w au-
rze heroizmu tzw. wielkiej wojny ojczyznianej. Odtad zreszta stuzba w armii stala
sie w ZSRR podstawowym instrumentem socjalizacji muzulmandéw i ich integracji
z systemem sowieckim'.

Jednak nie wszyscy suficcy liderzy (iszanowie) czasu wojny wspierali sowiecki
wysitek mobilizacyjny tak jak Babachan. Wiadomo na przyklad, ze dziatajacy w la-
tach 40. i 50. na pograniczu Kazachskiej i Uzbeckiej SRR, pochodzacy z Kotliny

¢ J. Eden, A Soviet Jihad against Hitler: Ishan Babakhan Calls Central Asian Muslims to War,
»Journal of the Economic and Social History of the Orient” 2016, vol. 59, s. 237-264; B. Babadza-
now, O fetwach SADUM protiw ‘nieistamskich’ obyczajew, w: A. Malaszenko, M.B. Olkott, Istam
na postsowietskom prostranstwie: wzgliad iznutri, Moskwa 2001, s. 65-78; Z.A. Dzandosowa, Ka-
zachstan, w: Istam na tierritorii bywszej Rossijskoj impierii. Enciklopiediczeskij stowar’, t. 3, Mosk-
wa 2001, s. 47-52; D. Motadel, Islam and Nazi Germany’s War..., s. 290-300; B. Babadzanow,
M.B. Otkott, SADUM, w: Istam na tierrotorii bywszej Rossijskoj Imperii. Enciklopediczeskij stowar’,
t. 4, Moskwa 2003, s. 69-72; Zapis’ biesiedy upotnomocziennogo Sowieta po dietam religioznych kul’tow
pri Sowminie SSSR po Kazachskoj SSR N.Sabitowa s muttoj Akmolonskoj mieczeti, GARF, f. R6991,
op. 3,d. 361,1. 76-77. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/items/
show/18736 (dostep: 18.08.2025).

17 R.J. Carmack, Kazakhstan in World War II..., s. 19-22, 153; M.E. Tasar, Islamically Informed
Soviet Patriotism in Postwar Kyrgyzstan, ,Cahiers du monde russe” 2011, vol. 52, no. 2-3, s. 387-404;
Istorija Kazachskoj SSR s driewniejszych wriemion do naszych dniej, ried. M. Abdykalykow,
A. Pankratowa, Alma-Ata 1943, s. 600-641.

WSN.2025.25.04 | s.8222



Jerzy Rohozinski | ,,Milo$¢ do Ojczyzny to czes¢ religii”...

Ferganskiej Tajakty-Iszan mial méwi¢ swoim uczniom, ze ktokolwiek sie razem
z nim modli, ten uniknie wyslania na front i §mierci na polu walki, co oczywiscie
nie moglo si¢ podoba¢ wltadzom sowieckim'.

Trzeba pamietad, ze propaganda sowiecka w Armii Czerwonej podczas wojny
byta jak najdalej od przywolywania retoryki muzulmanskiego dzihadu w celu
podnoszenia ducha bojowego zolnierzy. Podkreslano raczej ,,braterstwo narodéw
ZSRR” i w tym kontekscie nagtasniano przypadki bohaterstwa zolnierzy z Azji
Srodkowe;j'. Tuz po wojnie takze dbano, by nikt sie nie zapomniat i publicznie nie
zapedzil si¢ z wplataniem watkow religijnych do mitologii wielkiej wojny ojczyz-
nianej. Zarzad Propagandy KC WKP(b) w notatce po kontroli ,,dziatalnosci ideolo-
giczno-propagandowej” organizacji partyjnych Kazachstanu z jesieni 1945 roku
donosit sekretarzowi KC WKP(b) Gieorgijowi Malenkowowi, ze kazachski pisarz
Gabiden Mustafin, wowczas juz uznany sowiecki literat (ktory czytac uczyl sie
u mully w aule), w swojej powiesci Szyganak

wyolbrzymia i zachwyca sig¢ religijnym nastrojem kolchoznikéw, a nawet
komponuje specjalng modlitwe: ,,O Panie, Stworco, poslij wrogom znisz-
czenie, a sprawiedliwym okaz Twoje wielkie milosierdzie. Serca Twoich
nieszczesnych niewolnikéw rozdziera smutek i cierpienie, z ich tez poply-
nety rzeki, a gorycz przyttumita pokdj. Daj naszym Zotnierzom odwage
i $miato$¢ dostojnego Alego, ziecia Proroka, przekaz im pomoc $wigtego
Chyzra i Twego umitowanego sprawiedliwego Proroka Mahometa. Allah
jest wielki” (s. 302). Pogrzeb Szyganaka, przodownika pracy w rolnictwie,
konczg stowa: ,,Komu ludzie okazg czes¢, tego i Bog uczci. Twoje miejsce

jest w raju. Pokdj twoim prochom™.

Tytulowy bohater Szyganak Wersijew, ktéry podczas wojny obsiewal suchy
step ryzem, to gieroj tylow wielkiej wojny ojczyznianej, ale réwnocze$nie zapo-
wiedz ,heroséw celiny”, czyli wielkiego programu obsiewania kazachskich stepow

18- A. Muminov, From Revived Tradition to Innovation: Kolkhoz Islam in the Southern Kazakh-
stan Region and Religious Leadership: The Cases of Zharti Toébe and Oranghay since the 1950s.,
w: Allah’s Kolkhozes: Migration, De-Stalinisation, Privatisation, and the New Muslim Congregations
in the Soviet Realm (1950s-2000s), eds. Ch. Noack, S.A. Dudoignon, Berlin-Boston 2020, s. 335.

! K. Feferman, Between Non-Russian Nationalities’ and Muslim Identity: Perceptions and Self-
Perceptions of Soviet Central Asian Soldiers in the Red Army (1941-45), w: Combatants of Muslim
Origin in European Armies in the Twentieth Century. Far from Jihad, eds. X. Bougarel, R. Branche,
C. Drieu, London 2017, s. 121-136.

2 Cyt.za: CK WKP(b) i nacjonalnyj wopros. Kn. 2, 1933-1946, ried. L.S. Gatagow et al., Moskwa
2009, s. 993.

WSN.2025.25.04 | s.9222



Artykuly

zbozami i przeksztalcania ich w tereny rolnicze. Autor powiesci zapomniat si¢ jed-
nak i przelal na papier cos, czego nie powinien byl robic¢, ale kto wie, czy nie oddat

tym autentycznego ducha religijnego wzmozenia swoich wspotwyznawcéw podczas

wojny. Otoczony czcig przez muzulmanéw Azji Srodkowej i innych czeéci $wiata

islamu, prorok Chyzr, wykazujacy wiele podobienstw ze swietym Jerzym (,,Zielo-
nym Jerzym”) i bostwami ptodnosci, mégl przeciez by¢ takze przywolywany przez

kazachskich kolchoznikéw?'.

Réwnoczesnie z Duchowymi Zarzagdami powotano dwie panstwowe instytucje
nadzorcze: Rade ds. Rosyjskiej Cerkwi Prawostawnej (1943) i Rade¢ ds. Kultéw
Religijnych (1944), w ktdérej kompetencjach znalazly si¢ wszystkie wyznania poza
prawostawiem (w 1965 roku pofaczone w jedng Rade ds. Religii). Gtéwna funkcja
Rady sprowadzala si¢ do wydawania zgdd na rejestracje doméw modlitwy i me-
czetéw. Miala ona w kazdej republice zwigzkowej, autonomicznej, w kazdym kraju
i obwodzie swoich pelnomocnikéw. Ich rolg byto regularne raportowanie o zyciu
religijnym poszczegélnych wspolnot na podleglym im terenie. Nastreczalo to cza-
sem pewnych trudnosci, bo pelnomocnicy ci to albo ludzie z zewnatrz, nieznajacy
miejscowych stosunkéw, albo przeciwnie — miejscowi, poczuwajacy sie do wigkszej
lojalno$ci z krajanami niz z centrala®. Przewodniczacy Rady ds. Kultow Religijnych
Iwan Polianski staral sie przeforsowa¢ projekt utworzenia Wspélnego Osrodka
Administracyjno-Konsultacyjnego dla Muzulmanéw ZSRR w Moskwie o kompe-
tencjach koordynacyjnych i mediacyjnych wobec wszystkich Zarzadow. Sprzeciwity
sie temu wladze Turkmenskiej SRR i Tadzyckiej SRR (chcialy one dwdch osrodkow,
osobnych dla szyitéw i sunnitéw) oraz Woroszylow, dlatego instytucja ta nigdy
nie powstata®.

W Kazachstanie pelnomocnicy Rady ds. Kultéw Religijnych donosili w swo-
ich raportach, ze w kofchozach i fabrykach pracownicy wybierali ze swego grona
starszych mezczyzn do wypelniania funkcji multéw. Nie mieli oni Zadnego przy-
gotowania religijnego ani certyfikatu Zarzadu (byli ,niezarejestrowani”). Niemniej
jednak nikt nie méwit o ,,religijnym podziemiu”. Dlaczego? Otdz ,,podczas wojny

' Por. B.Ch. Karmyszewa, Zemledielczeskaja obriadowost’ u Kazachow, w: Drewnije obriady,
wierowania i kulty narodow Sredniej Azii, ried. W.N. Basitow, Moskwa 1986, s. 47-70.

2 1. Roj, Istam w Sowietskom Sojuzie poslie wtoroj mirowoj wojny, w: Istam w Jewrazii, Moskwa
2001, s. 157-169; RGASP], f. 17, op. 132, d. 258, 1. 72-83, 99-110. Cyt. za: Russian Perspectives on
Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep: 25.02.2020).

2 D. Motadel, Islam and Nazi Germany’s War..., s. 174 i n.; W.A. Achmadullin, Diejatielnost’
organow gosudarstwiennogo uprawlienija SSSR i rukowoditieliej duchownych uprawlienij muzut-
man po sozdaniju wsiesojuznogo musutmanskogo centra, ,Wlast™ 2015, t. 8, s. 155-158; GAREF,
f.R-6991, op. 3, d. 44,1. 78-82. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/
rpi/ (dostep: 25.02.2020).

WSN.2025.25.04 | s.10222



Jerzy Rohozinski | ,,Milo$¢ do Ojczyzny to czes¢ religii”...

wierzacy muzulmanie na terenie obwodu przez caly czas aktywnie rozbudzali pa-
triotycznego ducha, przekazali 60 tys. rubli na sily pancerne Armii Czerwonej,
a obecnie okazuja pomoc materialng inwalidom wojennym bronigcym ojczyzny”
Z innych obwodéw takze dochodzily wiesci o ,,religijno-patriotycznej dziatalnosci”
wspdlnot muzutmanskich®.

Tak czy inaczej oddolne manifestacje religijnosci pod sztandarami radzieckiego
patriotyzmu poprzedzaly najczesciej zainicjowanie dzialalnosci przez oficjalne
struktury panstwowe zajmujace si¢ sprawami religijnymi, ktére na poczatku byly
do tego merytorycznie nieprzygotowane. Juz we wrzesniu 1944 roku stojacy na
czele Rady ds. Kultéow Religijnych Polianski czut si¢ w obowiazku pouczy¢ prze-
wodniczacego Rady Komisarzy Ludowych Kazachskiej SRR Nurtasa Undasynowa
o niedopuszczalnosci praktyk polegajacych na zezwalaniu przez niektére obwo-
dowe komitety wykonawcze na otwarcie doméw modlitwy dla wiernych wyznan
innych niz prawostawie na podstawie rekomendacji pelnomocnikéw terenowych
Rady ds. Rosyjskiej Cerkwi Prawostawnej®.

Pelnomocnicy terenowi Rady ds. Kultéw Religijnych czesto za$ stabo znali
swoj teren. Przykladowo przedstawiciel Rady na obwodd zachodniokazachstanski
w swoim raporcie za 1945 rok nie potrafil powiedzie¢ nic o praktykach religijnych
baptystéw i molokan, sygnalizowal tez brak wiedzy o sktadzie religijnym ludnosci
w rajispotkomach i prosit o jaki$ podrecznik. Niezwykle istotne okazaly si¢ nato-
miast jego informacje na temat ozywienia religijnego wéréd muzulmanéw. Oto
w kolchozach i fabrykach pracownicy wybrali ze swego grona starszych mezczyzn
do wypelniania funkcji mutéw. Nie mieli oni - jak twierdzil - Zadnego przygoto-
wania religijnego ani certyfikatu Zarzadu (byli ,,niezarejestrowani’). W podobnym
duchu zlozyt raport za ten sam okres pelnomocnik na obwdd pawtodarski. Nie
bardzo orientowal si¢ w ,,spolecznym skladzie wiernych’, ale wiedzial, ze w Pawto-
darze dziatal meczet wpisany oficjalnie na liste budynkéw kultowych w 1945 roku,
a przy nim zarejestrowana wspolnota, w kotchozach za$ odprawiali modlitwy takze

2 GARE, f. 6991, op. 3, d. 10, 1. 61-73; ibidem, d. 29, 1. 81-86, 91-103, 107-108, 113; ibidem,
d. 30,1.197-203, 210-212, 229, 231, 237; ibidem, d. 23, 1. 4-7; ibidem, d. 20, 1. 106, 108, 109, 133-136;
ibidem, d. 339, 1. 15, 17,20-24, 175, 177-181, 188; ibidem, d. 397,1. 2-3, 6-8, 11, 23; ibidem, d. 3, 1. 44;
ibidem, d. 348, 1. 49-50; ibidem, d. 360, . 5-6, 18-19; ibidem, d. 374, 1. 16-17; ibidem, d. 405, 1. 27;
ibidem, d. 393, 1. 12-14; ibidem, d. 394, 1. 13; ibidem, d. 398, 1. 18-19; ibidem, d. 350, 1. 212; ibidem,
d. 401,1.95,99-100, 181-182; ibidem, d. 406, 1. 84; ibidem, d. 407, 1. 115. Cyt. za: Russian Perspectives
on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep: 25.02.2020).

» GAREF, £. 6991, op. 3, d. 3, Razjasnienije Polanskogo priedsiedatielu Sownarkoma Kazachskoj
SSR tow. Undasynowu o niedopustimosti rassmotrienija Upotnomoczennymi po dietam RPC zajawle-
nij wierujuszczich drugich wieroispowiedanij i niebochodimosti utwierzdienija Upolnomoczennogo
SDRK pri SNK Kazachskoj SSR i sootwietstwujuszczich Oblispotkomach KazSSR, 22.09.1944, 1. 44.
Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep: 25.02.2020).

WSN.2025.25.04 | s.11222



Artykuly

samozwanczy mullowie z elementarng tylko wiedzg religijng (w 1949 roku imam
miejskiego meczetu sprzedawal fotografie Mahometa i Alego!). Zbiorowe modty
odbywaly sie tu jednak jeszcze przed oficjalnym oddaniem meczetu do uzytku
wiernym, wtedy to ci multowie zebrali na Armie Czerwona 150 tys. rubli, za co
otrzymali podziekowanie od samego Stalina. Jezdzili oni takze po calym obwodzie,
zbierajac fundusze w ramach oficjalnej delegacji z obtispotkomu. Wniosek o pozwo-
lenie na budowe zboru ztozyli takze ewangeliczni chrzescijanie — baptysci ze wsi
Krasilowka, ale zostal rozpatrzony odmownie z uwaga, by najpierw zarejestrowac
wspolnote (ten wniosek z kolei ,,nie odpowiadat instrukeji”). W obwodzie pot-
nocnokazachstanskim dziatal w 1945 roku jeden nowo otwarty meczet w Pietro-
pawlowsku, a miejscowa gmina muzulmanska prowadzita podczas wojny, a tak-
ze pozniej ,,dziatalnos¢ religijno-patriotyczng” Poza tym dzialali niezarejestrowani
multowie i wspdlnoty wiernych, ktérym niespieszno byto do rejestracji w obawie
przed podatkami, a takze - jak méwita instrukcja nadestana z Rady - odzywaly
sie tu koczownicze tradycje Kazachow, ktérzy mogli si¢ oby¢ bez stacjonarnych
meczetéw, tymczasem powinna obowigzywac zasada: jeden mutta - jeden meczet?®.

Wspdlnoty muzutmanskie aktywizowaly sie¢ takze pod wpltywem lub z udzialem
represjonowanego wczesniej duchowienstwa z rejonéw o mocniejszych tradycjach
religijnych. Przykladowo wierni z Kokczetawu zapraszali na poczatku 1949 roku
ze Szczucinska zestanego tam w 1941 roku na pie¢ lat uzbeckiego multe z Kotliny
Ferganskiej, absolwenta stynnej medresy Mir-Arab w Bucharze”.

Inaczej sytuacja wygladala w przypadku ,,narodéw ukaranych”. Pod terminem
tym rozumie si¢ narody kaukaskie, takie jak: Czeczeni, Ingusze, Karaczajowie i Bal-
karzy, oskarzone zbiorowo o ,,aktywny i niemal powszechny udzial w dziataniach
terrorystycznych skierowanych przeciwko wtadzy radzieckiej i Armii Czerwonej”
Przypomnie¢ nalezy, Ze Czeczeno-Inguska ASRR nigdy nie znalazta si¢ pod okupa-
cja niemiecka. Wiciekto$¢ wadzy sowieckiej wywolata raczej nieudana mobilizacja
i skala dezercji na tych terenach (czesto pod wplywem agitacji niektérych multow

% GAREF, £. 6991, op. 3, Rada ds. Kultéw Religijnych przy Radzie Ministréw ZSRS, Informacje
okresowe Petnomocnikéw Rady na Kazachskg SRS na obwéd zachodniokazachstatiski, pawlodarski
i péinocnokazachstarnski, d. 10, 1. 61-73; ibidem, d. 29, 1. 81-86, 91-103, 107-108, 113; ibidem, d. 30,
1. 197-203, 210-212, 229, 231, 237; ibidem, d. 23, 1. 4-7; ibidem, d. 20, 1. 106, 108, 109, 133-136;
ibidem, d. 339, l. 15, 17, 20-24, 175, 177-181, 188; ibidem, d. 397, l. 2-3, 6-8, 11, 23; ibidem, d. 3,
1. 44; ibidem, d. 348, 1. 49-50; ibidem, d. 360, 1. 5-6, 18-19; ibidem, d. 374, I. 16-17; ibidem, d. 405,
1. 27; ibidem, d. 393, 1. 12-14; ibidem, d. 398, 1. 18-19; ibidem, d. 350, 1. 212; ibidem, d. 401, 1. 95,
99-100, 181-182; ibidem, d. 406, 1. 84; ibidem, d. 407, 1. 115. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam,
https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep: 25.02.2020).

¥ GAREF, f. 6991, op. 3, d. 394, Informacja Petnomocnika Rady ds. Kultéw Religijnych na ob-
wod kokczetawski Kazachskiej SRR za 1949 r., 1. 40-42. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam,
https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep: 25.02.2020).

WSN.2025.25.04 | s.12222



Jerzy Rohozinski | ,,Milo$¢ do Ojczyzny to czes¢ religii”...

i przywodcow tejpowych), a takze ruchy powstancze pod wodzg Hasana Israitowa
oraz Mairbeka Szaripowa?.

Jak pisal w raporcie za czwarty kwartal 1946 roku pelnomocnik na obwod kok-
czetawski: ,wierni sposrod Czeczenow i Inguszy nie przylaczaja si¢ do ludnosci
tutejszej — Kazachow i Tataréw w odprawianiu réznych obrzedow religijnych™.
W raporcie za pierwszy kwartal 1948 roku z obwodu pdinocnokazachstanskiego
stwierdzono, ze zaj¢li oni ,,pozycje wyczekujacg” i ,,nie przejawiajg checi nadania
statusu formalnego” swoim wspolnotom. Czeczenéw i Inguszy bulwersowato, ze do
meczetu w Pietropawtowsku przychodza starsze kobiety, Kazaszki i Tatarki, co w ich
kulturze bylo nie do pomyslenia. Z uplywem lat wzajemna izolacja si¢ poglebiala,
a malzenstwa mieszane si¢ nie zdarzaly™.

Trudno powiedzie¢, w jakim stopniu proces ten mial charakter spontaniczny,
a na ile stanowil przejaw koniunkturalizmu. Z pewnoscig niemaly w nim udzial
mialy osoby obdarzone znakomitym wyczuciem sytuacji i zmieniajacej sie rzeczy-
wisto$ci, jak np. mutta meczetu w Pietropawlowsku Chasan Szamsutdinow. Nie
wiadomo do korica, jakiej byl narodowosci, oficjalna wersja glosila, ze jego ojciec
nalezal do kazachskiej biedoty, cho¢ po jego $mierci Szamsutdinow mial sto sztuk
bydla. Podobno juz wtedy byl mullg i jezdzil na studia religijne do Buchary, ale
ukonczy¢ mial takze kurs lektora marksizmu-leninizmu. W latach 1934-1938 byt
czlonkiem rady miejskiej, w 1936 roku - cztonkiem lokalnej komisji wyborczej
w wyborach do rady najwyzszej ZSRR, a w 1938 roku zostal zastepca jej przewodni-
czacego. 6 marca 1953 roku, dzien po $mierci Stalina - jak relacjonowal pelnomoc-
nikowi Rady - z ptaczem ,,zwrdcit si¢ do wiernych zgromadzonych w meczecie [...]
z emocjonalng przemowa o bolesnej stracie, ktora dotkneta caly narod radziecki
i robotnikéw z calego $wiata” Dopasowywanie Zycioryséw do panujacej rzeczywi-
stoéci przez funkcjonariuszy odrodzonego radzieckiego islamu to osobna kwestia.
Momagan Alijew, imam z Kokczetawu, pozniejszy zastgpca kadiego Kazachskiej
SRR, w swojej autobiografii, napisanej w latach 60., opisal, Ze uniknat przesladowan
i aresztowania dzigki swojemu ,,pochodzeniu klasowemu™".

8 Na ten temat: Wajnachi i impierskaja wlast’: probliema Czeczni i Inguszetii wo wnutriennoj
politikie Rossii i SSSR (naczato XIX - sieriedina XX w.), ried. F. Benvenuti, P.I. Polian, W.I. Szeremeta,
Moskwa 2010, s. 642-649.

* GAREF, f. 6991, op. 3, d. 394, Informacja Petnomocnika Rady ds. Kultow Religijnych na
obwdd kokczetawski Kazachskiej SRR, 09.01.1947, 1. 13. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam,
https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep: 25.02.2020).

% GARF, f. 6991, op. 3, d. 399, Rada ds. Kultow Religijnych przy Radzie Ministréw ZSRS, Informa-
cja okresowa Petnomocnikéw Rady na Kazachskg SRS na obwéd pétnocnokazachstariski, 15.04.1948,
1. 181. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep: 25.02.2020).

' AlJ. Frank, Gulag Miracles...,s. 74 in.

WSN.2025.25.04 | s.13222



Artykuly

Abstrahujac jednak od personaliow, niewatpliwie nadanie sankcji religijnej so-
wieckiemu wysilkowi zbrojnemu mialo powazne konsekwencje spoteczno-religijne:
modlitwa za polegtych zolnierzy czy zbieranie datkéw na sieroty badz inwalidow
stawaly sie zardwno manifestacja uczu¢ do radzieckiej ojczyzny, jak i obrzedem albo
dobrym uczynkiem religijnym. To dzialalo tez w drugg strone. Bo z kolei charyzma
frontownika sprawila, ze na przyklad w 1949 roku imamem meczetu w Semipata-
tynsku, jedynego dzialajgcego nieprzerwanie od czasow carskich, zostal dwukrotnie
ranny uczestnik wielkiej wojny ojczyznianej. Inna rzecz to zrodta tej charyzmy.
Wiadomo bowiem, ze na front poszto wielu iszanow i chodzéw, a wokot tego rodzity
sie liczne opowiesci o ich cudownym ocaleniu. Czyz nie byla to zreszta w ogodle
epoka cudownych ocalen? Sama wojna niosta za soba potezng fale cudownosci:
wszak samo przezycie i powr6t z frontu do domu byly juz cudem. Frontownicy wra-
cali obdarzeni charyzma i pewng mocg. Tak to musialo by¢ odbierane przez
wielu ludzi w latach powojennych. Nie moze dziwi¢ wigc, ze w 1953 roku w jednym
z kolchozéw obwodu pawlodarskiego weteran wielkiej wojny ojczyznianej i gieroj
truda, mechanik traktorowy Zandarbek Iszan z rodu chodzéw dokonat cudu, uru-
chamiajac modlitwa traktor podczas burzy $nieznej*.

Druga strong ustepstw na rzecz ,oficjalnego islamu” miejscowych byly bru-
talne deportacje do Kazachstanu i innych republik Azji Srodkowej narodéw muzut-
manskich z Kaukazu: Karaczajow, Batkaréw, Czeczendéw, Inguszy, Turkéw mesche-
tynskich, Adzaréw i Hemszyndw, a takze Tataréw krymskich, pod zarzutem rzeko-
mej kolaboracji z Niemcami. Stanowilo to w jakiej§ mierze reakcje na nazistowska
propagande ,wyzwalania islamu” na péinocnym Kaukazie’’. W ten sposéb islam
w poinocnym Kazachstanie zyskat z pewnoscig inne, bardziej niepokorne oblicze -

32 GAREF, f. 6991, op. 3, d. 10, 1. 61-73; ibidem, d. 29, 1. 81-86, 91-103, 107-108, 113; ibidem,
d.30,1.197-203, 210-212, 229, 231, 237; ibidem, d. 23, l. 4-7; ibidem, d. 20, 1. 106, 108, 109, 133-136;
ibidem, d. 339,1. 15, 17, 20-24, 175, 177-181, 188; ibidem, d. 397,1. 2-3, 6-8, 11, 23; ibidem, d. 3, I. 44;
ibidem, d. 348, 1. 49-50; ibidem, d. 360, 1. 5-6, 18-19; ibidem, d. 374, 1. 16-17; ibidem, d. 405, 1. 27;
ibidem, d. 393, 1. 12-14; ibidem, d. 394, 1. 13; d. 398, 1. 18-19; ibidem, d. 350, 1. 212; ibidem, d. 401,
1. 95,99-100, 181-182; ibidem, d. 406, 1. 84; ibidem, d. 407, 1. 115. Cyt. za: Russian Perspectives on Is-
lam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep: 25.02.2020); A.J. Frank, Gulag Miracles. .., s. 103-109,
115in.; U. Bigozhin, Shrine, State, and Sacred Lineage in Post-Soviet Kazakhstan, Bloomington 2017,
s. 91-92, 94. Chodzowie (kaz. koza) nalezeli do kazachskiej arystokracji ,,bialej kosci” (ak sujak)
jako rzekomi potomkowie czterech kaliféw prawowiernych - por. LW. Jerofiejewa, Rodostownyje
kazachskich chanow i koza XVIII-XIX ww. (istoria, istoriografija, istoczniki), Almaty 2003, s. 22-26.

3 J.0. Pohl, Ethnic Cleansing in the USSR, 1937-1949, Westport 1999, s. 79-92, 109-118; S. Cie-
sielski, G. Hryciuk, A. Srebrakowski, Masowe deportacje radzieckie w okresie II wojny swiatowej,
Wroctaw 1994, s. 106-133, 146-163; J. Burds, “The Soviet War against Fifth Columnists the Case of
Chechya, 1942-1944, ,,Journal of Contemporary History” 2007, vol. 42, no. 2, s. 267-314; D. Motadel,
Islam and Nazi Germany’s War..., s. 140-150.

WSN.2025.25.04 | s.14222



Jerzy Rohozinski | ,,Milo$¢ do Ojczyzny to czes¢ religii”...

za sprawg specyficznych form sufickiej religijnosci deportowanych w 1944 roku
Czeczenoéw i Inguszy. Wéréd deportowanych gorali z Kaukazu dominowaly po-
czatkowo dwa bractwa (tarikaty): nakszbandijja i kadirijja (tu przede wszystkim
nauki XIX-wiecznego szejka Kunty Hadziego Kiszyjewa). Przed wysiedleniem li-
czyly one lacznie ok. 20 tys. adeptow (miurydéw). Bractwa aktywnie braty udziat
w pogrzebach, organizowaly wspoélne studiowanie Koranu, staraty si¢ pozyskiwaé
nowych adeptéw, a takze odprawialy zikr — czyli wzywanie imion Bozych w mi-
stycznym tancu kolowym. Waznymi o$rodkami religijnymi kaukaskiego sufi-
zmu byly Atbasar, Krasnaja Poliana, Timofiejewka, Bestiube, Nowo-Georgijewka
i Prieobrazenka. Cho¢ sowieckie organy represji surowo karaly kaukaskich prze-
siedlencow za ,tworzenie sekciarskich grup’, pozostawaly one dla wtadz stabo
uchwytne i niezwykle hermetyczne, rozwijajac si¢ dalej w podziemiu. Na przetomie
1944 i 1945 roku MSW Kazachskiej SRR donosito o ,,agitacji” prowadzonej przez
trzech multéw w rejonie szczucinskim obwodu kokczetawskiego, ktérzy mieli znie-
checa¢ ludzi do pracy i rozbudzaé nadzieje na rychly powrét z zestania. W obwodzie
kustanajskim wsrdd Inguszy miata dziala¢ w podobnym duchu ,antyradziecka
grupa” pod przewodnictwem mully i jego syna. Wladze staraly si¢ wynajdowac
potencjalnych wspotpracownikéw wsrod liderow religijnych i ,,oderwac ich od
reakcyjnie nastawionej czes$ci duchowienstwa”. W tym celu pod koniec 1946 roku
ewidencja NKWD-MSW objetych zostalo 1003 multéw i innych autorytetow re-
ligijnych spo$réd prawie 700 tys. kaukaskich i krymskich muzutmanéw deporto-
wanych do republik srodkowoazjatyckich. Z tej grupy udato si¢ zidentyfikowa¢
170 ,,nastrojonych patriotycznie”, ktérzy jakoby odwotujac sie do fragmentéw Ko-
ranu, starali si¢ ,uzdrowi¢ nastroje polityczne” wiernych, za co w nagrode mieli
zostac skierowani jako brygadzisci do 1zejszych prac. Niezaleznie od wiarygodnosci
tych informacji wéréd kaukaskich autorytetow religijnych dawala si¢ zaobserwowac
od polowy 1946 roku tendencja do propagowania wsréd swoich spotecznosci po-
staw bardziej koncyliacyjnych, zorientowanych na adaptacje w nowych warunkach,
a nie kontestowanie ich. Wynikato to jednak nie tyle z inspirowanego przez NKWD
kolaboracjonizmu, ile z troski o przetrwanie wspotplemiencéw. Podczas wygnania
wsrod zestancow pojawili sie tez dwaj nowi liderzy religijni — Szejk Bagautdin Denis
Arsanow i Uwejs Wis Hadzi Dzagijew, a woko! nich powstaty nowe ruchy religijne
nazywane potocznie arsanowcami i bietoszapocznikami. Ruchy te, w odréznieniu
od tradycyjnych bractw, koncentrowaly mysli wiernych wtasnie nie na powrocie
do kaukaskiej ojczyzny, lecz na pozostaniu, adaptacji i wytrwaniu w tradycyjnych
wartosciach, ale unikajac konfrontacji z wtadzami sowieckimi. O ile poczatkowo
o Arsanowie wyrazano si¢ pozytywnie — mial on od wiosny 1945 roku jezdzi¢
pod kierunkiem MSW po miejscach osiedlenia deportowanych, by przekonywac

WSN.2025.25.04 | s.15222



Artykuly

mulléw i inne autorytety religijne, by ,dotozyli wszelkich wysitkéw” i wsparli proces
adaptacji wiernych na nowych miejscach - o tyle z czasem ta optyka sie zmienita.
Dwie sprawy agenturalne zatozone przez obwodowe zarzady Ministerstwa Bez-
pieczenstwa Panstwowego (MGB) dla Kazachskiej SRR w 1952 roku o kryptoni-
mach ,,Uparci” i ,,Fanatycy” mialy wlasnie za zadanie przeciwdziata¢ wptywom
autorytetow religijnych wsrdd czeczensko-inguskich deportowanych i ich obronie
tradycyjnych wartosci. Na przetomie 1956 i 1957 roku wigkszos¢ Czeczendéw i In-
guszy powrdcita na Kaukaz, ale cze$¢ pozostata wlasnie ze wzgledéw religijnych.
Po $mierci Dzagijewa jego grob w Krasnej Polianie zyskal status miejsca $wietego
i stal si¢ celem pielgrzymek wérdd kazachstanskich Czeczenéw i Inguszy, stanowiac
przez dlugie lata kolejng praktyke religijna ,,podziemnego” islamu. Praktyko-
wane przez Czeczendw i Inguszy sufickie formy kultu poza tym, ze byly nielegalne
(niezarejestrowane), byty w mysl fatw (orzeczen) Duchowego Zarzadu Muzulma-
now Azji Srodkowej i Kazachstanu takze ,niezgodne z szariatem” W 1977 roku
dagestanski kadi z Machaczkaly Achmad Dakajew na polecenie Rady ds. Religii
przeprowadzil wraz z imamem meczetu w Alma-Acie kontrole religijnych praktyk
mieszkancow wsi Piotrokowki w obwodzie celinogradzkim (rejon batkaszynski),
a w raporcie stwierdzal:

czeczenscy wyznawcy z sekty §w. pamieci szejka Wishadzi, zwani przez
ludzi bieloszapocznikami, naruszaja ustawodawstwo radzieckie i prawo
szariatu: 1) zabraniaja mtodziezy uczy¢ si¢ w szkotach, 2) wydaja za maz
niepelnoletnie dziewczynki bez ich zgody, czgsto za mezczyzn starszych
wiekiem, 3) praktykuja wielozenstwo (cho¢ to wbrew szariatowi), 4) przy-
ciagaja kobiety i dzieci, zeby odprawialy zikr, bija wtedy w bebny, graja
muzyke, a kobiety i dzieci wpadaja w ekstaze™.

Kadi odbyt z mieszkancami rozmowy wychowawcze, a gdy po trzech miesigcach
przyjechal powtdérnie w ramach ewaluacji ich rezultatéw, napisal w sprawozdaniu,
ze cztonkowie bractwa podzielili si¢ na dwie grupy - ,,tradycjonalistow” wiernych

»~dawnym przezytkom” (pierezitkom prosztogo) i ,,reformatoréw’, ktérzy zrezygno-
wali z niektdrych ,,szkodliwych obyczajow” (otkazalis’ ot niekotorych wriednych
adatow).

** Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep: 25.02.2020).
* M. Pohl, “It Cannot Be That Our Graves Will Be Here”™ Chechen and Ingush Deportees in
Kazakhstan, 1944-1957, ,,Journal of Genocide Research” 2002, vol. 4, no. 3, s. 401-430; A.S. Musa-
galijewa, R.M. Musabekowa, U.M. Sandybajewa, Siewiernyj Kazachstan kak region politiczeskich rie-
priessij i dieportacii narodow SSSR, Astana 2017, s. 189-192. Szejk Kunta-Hadzi Kiszyjew zabranial
prowadzenia wojny, dokonywania krwawej zemsty, picia alkoholu i palenia tytoniu, nakazywal tez

WSN.2025.25.04 | s.16222



Jerzy Rohozinski | ,,Milo$¢ do Ojczyzny to czes¢ religii”...

Na pozor pod wzgledem instytucjonalnym zdobycze powojennego ozywie-
nia religijnego nie wygladaly moze imponujgco. 1 stycznia 1957 roku na terenie
Kazachskiej SRR dzialalo 25 zarejestrowanych meczetéw, $rednio po dwa na ob-
wad. Na pétnocy republiki byt to najczesciej jeden meczet w miescie stolecznym —
tak bylo w obwodzie akmolinskim, zachodniokazachstanskim, kokczetawskim,
pawlodarskim i pdéinocnokazachstanskim. Po dwa meczety dzialaly w obwodzie
aktiubinskim i karagandyjskim, a w semipatatynskim - trzy. Ale byla sfera,
gdzie zdobycze ozywienia religijnego konca wojny okazaly si¢ o wiele bardziej im-
ponujace: cmentarze. I to nie powinno dziwi¢. Jak zwracajg uwage niektorzy ba-
dacze, wladze sowieckie, nawet w momencie szczytu antyreligijnej kampanii, nie
wypracowaly zadnej strategii uderzenia w sfere funeralng, w efekcie czego nawet

»jak nie mozna bylo chodzi¢ po muttach”, ludzie po cichu modlili si¢ nad grobami. Te
praktyki w oczywisty sposob zyskaly nowa sankeje i znaczenie wraz z narodzinami
kultu polegtych zolnierzy Armii Czerwonej. W lipcu 1972 roku pelnomocnik Rady
na obwod celinogradzki (dawny akmolinski) tak charakteryzowat sytuacje pod tym
wzgledem na swoim terenie:

Do niedawna wiele cmentarzy w obwodzie celinogradzkim pozostawalo
w rekach organizacji religijnych i duchowienstwa. Dbaly one o dobrostan
cmentarzy i porzadek chowania zmarlych. Przy czym cmentarze zor-
ganizowane byly zgodnie z zasadami religii: prawostawnej, muzulman-
skiej, zydowskiej itp. Pdzniej powstaly cmentarze §wieckie. I za wyjat-
kiem tych $wieckich duchowni zabraniali chowa¢ zmartych w obrzedzie
$wieckim, niereligijnym. [...] Na bramach cmentarnych umieszczono
symbole religijne — krzyze i potksiezyce. A Rada Ministréw Kazach-
skiej SRR dwukrotnie w 1965 i 1967 roku przyjmowata postanowienie
o cmentarzach. [...] Tymczasem w niektérych miejscowosciach [...]
dalej dzialali niezarejestrowani przedstawiciele muzulmanskiego du-
chowienstwa [...]. Miejscowe rady stabo radza sobie z ograniczaniem
ich bezprawnej dzialalnosci. [...] W 1971 roku na terenie obwodu po-
nad potowa [...] pochéwkdéw odbyta sie zgodnie z obrzedem religijnym.
Wsréd pochowanych zgodnie z nakazami islamu sg i komunisci, i kom-

pokore wobec wladz. W jego naukach ekstatyczna mistyka mieszata si¢ ze spoleczng wrazliwoscia
itroska o najbiedniejszych. Por. W.Ch. Akajew, Szejch Kunta-Chadzi, Grozny 1994; A. Bennigsen,
The Qadiriyah (Kunta Haji) Tariqah in North East Caucasus, 1850-1987, ,Islamic Culture” 1988,
vol. 62, no. 2-3, s. 63-78; B. Babadzanow, M.B. Otkott, SADUM..., s. 70 i n.; GARF f. R-6991,
op. 6, d. 1355, I. 1-6. Cyt. za: Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi/
(dostep: 25.02.2020); Wajnachi i impierskaja wlast'..., s. 696-699, 709-710, 770-774, 791-792,
804-805.

WSN.2025.25.04 | s.17222



Artykuly

somolcy. Przy tym trafiajg si¢ pogrzeby radzieckie w formie, ale religijne
w tresci®.

Byly to wszystko — rzec by mozna - zdobycze roku 1944, ktérych juz wladze
sowieckie nie zdotaly odebrac.

Czy wobec tego rok 1944 mozna uznac za przelomowy dla radzieckiego isla-
mu, cho¢by w warstwie symbolicznej? Zdecydowanie tak. Oczywiscie represje
sowieckie nie wyrugowaty calkowicie religii z krajobrazu spoteczno-kulturowego
Kazachskiej SRR przed 22 czerwca 1941 roku, a Duchowe Zarzady jedynie reak-
tywowano, a nie tworzono od zera, niemniej jednak dokonat si¢ powrét islamu
do sfery publicznej. Co prawda, w ograniczonym zakresie, ale za to z niepod-
wazalng legitymizacja — zrosnigcie si¢ niektoérych jego praktyk z kultem wielkiej
wojny ojczyznianej sprawialo, Ze nie mozna juz bylo dowolnie atakowa¢ trady-
cji religijnej, ryzykowalo si¢ bowiem uderzeniem w nowe sowieckie sacrum.
Grupy wykluczone z udzialu w sowieckim kulcie wojny, jak np. Czeczeni, Ingu-
sze i inne narodowosci kaukaskie deportowane jako ,,zdrajcy ojczyzny”, byly po-
zbawione tej poteznej legitymizacji i skazane na funkcjonowanie w religijnym
podziemiu.

Bibliografia

Abashin S., A Prayer for Rain: Practicising Being Soviet and Muslim, ,,Journal of Islamic Studies” 2014,
vol. 25, no. 2, s. 178-200.

Achmadullin W.A., Diejatielnost’ organow gosudarstwiennogo uprawlenija SSSR i rukowoditielej du-
chovnych uprawlenij musutman po sozdaniju wsiesojuznogo musutmanskogo centra, ;Wtast”” 2015,
t. 8, 5. 155-158.

Akajew W.Ch., Szejch Kunta-Chadzi, Grozny 1994.

Alpyspajewa G.A., Zuman G., Istamskij diskurs w gosudarstwienno-kofessional’noj politikie sowietskoj
wlasti w Kazachstanie w 1920-1930-je gg., ,Wiestnik Jewrazijskogo nacjonal’nogo uniwiersitieta
imienii L.N. Gumiliowa. Serija Istoriczeskije nauki. Filosofija. Religiowiedienije” 2022, Ne 1 (138),
s. 7-24.

* GAREF, f. 6991, op. 3, d. 132, 1. 30; ibidem, d. 470, 1. 103-106. Cyt. za: Russian Perspectives on
Islam, https://islamperspectives.org/rpi/ (dostep: 25.02.2020); P.S. Szablej, Staryje musul’manskije
ktadbiszcza siewiernogo i central’nogo Kazachstana: miesta pamjati i scenarii adaptacii k izmie-
nienijam wtoroj potowiny XIX - naczata XXI ww., w: Kommemoratiwnyje praktiki kak in-
strumient kontruirowanija obszczestwiennogo soznanija, ried. J. Miedieubajew, Astana 2023,
s. 138-160.

WSN.2025.25.04 | s.18222



Jerzy Rohozinski | ,,Milo$¢ do Ojczyzny to czes¢ religii”...

Anderson J., Islam in the Soviet Archives: a Research Note, ,Central Asian Survey” 1994, vol. 13,
no. 3, s. 383-394.

Babadzanow B., O fetvach SADUM protiw ‘nieislamskich’ obyczajew, w: Islam na postsowietskom pro-
stranstwie: wzgliad iznutri, ried. A. Malaszenko, M.B. Otkott, Moskwa 2001, s. 65-78.

Babadzanow B., Otkott M.B., SADUM, w: Istam na tierritorii bywszej Rossijskoj impierii, Enciklopie-
diczieskij stowar’, t. 4, Moskwa 2003, s. 69-72.

Bartuzi W., Islam w Kazachstanie, w: O$rodek Studiéw Wschodnich, Islam na obszarze postradzieckim,
Warszawa 2003, s. 11-16.

Bennigsen A., The Qadiriyah (Kunta Haji) Tariqah in North East Caucasus, 1850-1987, ,,Islamic
Culture” 1988, vol. 62, no. 2-3, s. 63-78.

Bielakowa N.A., Gosudarstwiennaja wlast’ i religioznyje instituty v poslewojennom SSSR: rossijskije
prawowyje tradicii i nowyje idieologiczeskije ustanowki, ,Wiestnik SpbGU” 2012, ser. 2, t. 4,
s. 207-210.

Bigozhin U, Shrine, State, and Sacred Lineage in Post-Soviet Kazakhstan, Bloomington 2017.

Blauvelt T.K., Military Mobilisation and National Identity in the Soviet Union, ,War and Society” 2003,
vol. 21, no. 1, s. 41-62.

Burds J., The Soviet War against “Fifth Columnists™: the Case of Chechnya, 1942-1944, ,,Journal of
Contemporary History” 2007, vol. 42, no. 2, s. 267-314.

Carmack R.J., Kazakhstan in World War II: Mobilization and Ethnicity in the Soviet Empire, Lawrence
(Kansas) 2019.

Ciesielski S., Hryciuk G., Srebrakowski A., Masowe deportacje radzieckie w okresie II wojny swiatowej,
Wroctaw 1994.

CK WKP(b) i nacjonalnyj wopros. Kn. 2, 1933-1946, ried. L.S. Gatagow et al., Moskwa 2009.

Dzandosowa Z.A., Kazachstan, w: Istam na tierritorii bywszej Rossijskoj impierii, Enciktopiediczieskij
stowar’, t. 3, Moskwa 2001, s. 47-52.

Eden J., A Soviet Jihad against Hitler: Ishan Babakhan Calls Central Asian Muslims to War, ,,Journal
of the Economic and Social History of the Orient” 2016, vol. 59, s. 237-264.

Evans S., The Churches in the U.S.S.R., London 1943.

Feferman K., Between “Non-Russian Nationalities” and Muslim Identity: Perceptions and Self-Per-
ceptions of Soviet Central Asian Soldiers in the Red Army (1941-45), w: Combatants of Muslim
Origin in European Armies in the Twentieth Century. Far from Jihad, eds. X. Bougarel, R. Branche,
C. Drieu, London 2017, s. 121-136.

Frank A.J., Gulag Miracles. Sufis and Stalinist Repression in Kazakhstan, Wien 2019.

Frank A.J., Usmanov M.U., Materials for the Islamic History of Semipalatinsk: Two Manuscripts by
Ahmad Wali al-Qazani and Qurban ali Khalidi, Berlin 2001.

Froese P, Forced Secularization in Soviet Russia: Why an Atheistic Monopoly Failed?, ,Journal for the
Scientific Study of Religion” 2004, vol. 43, no. 1, s. 35-50.

Gusiewa Ju.N., Mracznoje echo ‘Dieta CDUM’: ‘Ciep’ Korana’ i riepressii protiw musutmanskoj elity
SSSR (1940 god), ,Nowyj istoriczeskij wiestnik” 2017, Ne 52, 2, s. 85-102.

Hagen G., German Heralds of Holy War: Orientalists and Applied Oriental Studies, ,Comparative
Studies of South Asia, Africa and the Middle East” 2004, vol. 24, issue 2, s. 145-162.

Hoftmann J., Die Ostlegionen 1941-1943. Turkotartaren, Kaukasier und Wolgafinnen im deutschen
Heer, Freiburg 1976.

Huhn U, Stimmen aus Jerusalem. Die Macht der Geriichte und die religiose Renaissance
in der Sowjetunion, 1941-1948, ,Journal of Modern European History” 2012, vol. 10, no. 3,
s. 341-361.

WSN.2025.25.04 | s.19222



Artykuly

Istorija Kazachskoj SSR s driewniejszych wriemion do naszych dniej, ried. M. Abdykatykow, A. Pan-
kratowa, Alma-Ata 1943.

Iz istorii katoliczeskoj wiery i cerkwi w Kazachstanie, ried. L.A. Burgart, Ust-Kamienogorsk 2012.

Jerofiejewa I.W., Rodostownyje kazachskich chanow i koza XVIII-XIX ww. (istoria, istoriografija, istocz-
niki), Almaty 2003.

Junusowa A.W. et al., 225 liet Centralnomu Duchownomu Uprawleniu Musutman Rossi. Istoriczeskije
oczerki, Ufa 2013.

Karmyszewa B.Ch., Zemledielczeskaja obriadowost’ u Kazachow, w: Drewnije obriady, wierowania
i kulty narodow Sredniej Azii, ried. W.N. Basitlow, Moskwa 1986, s. 47-70.

Keller S., To Moscow, not Mecca: The Soviet Campaign Against Islam in Central Asia, 1917-1941,
Westport-London 2001.

Kemper M., From 1917 to 1937: The Mufti, the Turkologist, and Stalin’s Terror, ,Die Welt des Islams”
2017, vol. 57, s. 162-197.

Kojgeldijew M.K., Stalinizm i riepriessii w Kazachstanie 1920-1940-ch godow, Almaty 2009.

Koop V., Hitler’s Muslime: Die Geschichte einer unheiligen Allianz, Berlin 2012.

Meémoire sur la situation des organisations religieuses en U.R.S.S., leur attitude par rapport au projet
de nouvelle Constitution, le travail de la Commission des Celtes du Comité executif central (TSIK) de
PUR.S.S. et la pratique dapplication de la législation les cultes religieux, ,Revue détudes compa-
ratives Est-Ouest” 1993, n° 3-4, s. 63-106.

Motadel D., Islam and Nazi Germany’s War, Cambridge (Mass.)-London 2014.

Muchetdinow D.W. et al., Patrioticzieskije obraszczenija rukowoditieliej sowietskich musutman k je-
dinowiercam w gody Wielikoj Otiecziestwiennoj wojny, ,,Minbar. Islamic Studies” 2020, vol. 13,
no. 2, s. 307-329.

Muminov A., From Revived Tradition to Innovation: Kolkhoz Islam in the Southern Kazakhstan Re-
gion and Religious Leadership: The Cases of Zharti Tébe and Oranghay since the 1950s., w: Allah’s
Kolkhozes: Migration, De-Stalinisation, Privatisation, and the New Muslim Congregations in the
Soviet Realm (1950s-2000s), eds. Ch. Noack, S.A. Dudoignon, Berlin-Boston 2020, s. 307-366.

Musagalijewa A.S., Musabekowa R.M., Sandybajewa U.M., Siewiernyj Kazachstan kak region politi-
czeskich repressii i deportacij narodow SSSR, Astana 2017.

Narody Kazachstana. Encyklopediczeskij spravocznik, ried. G. Anes et al., Almaty 2003.

Nurtazina N., Great Famine of 1931-1933 in Kazakhstan: A Contemporary’s Reminiscences, ,,Acta
Slavica Iaponica” 2011, t. 32, s. 105-129.

Odincow M.I., Koczetowa A.S., Konfessionalnaja politika w Sowietskom Sojuzie w gody Wielikoj Otie-
czestwiennoj wojny 1941-1945 gg., Moskwa 2014.

Peris D., ‘God Is Now on Our Side’: The Religious Revival on Unoccupied Soviet Territory during World
War 11, ,,Kritika: Explorations in Russian & Eurasian History” 2000, vol. 1, no. 1, s. 97-118.

Pohl J.O., Ethnic Cleansing in the USSR, 1937-1949, Westport 1999.

Pohl M., “It Cannot Be that Our Graves Will Be Here”: The Survival of Chechen and Ingush
Deportees in Kazakhstan, 1944-1957, ,Journal of Genocide Research” 2002, vol. 4, no. 3,
s. 401-430.

Pospielovsky D., A History of Soviet Atheism in Theory and Practice, and the True Believer, New
York 1987.

Religiozniye obiedninienija Sewiero-Kazachstanskoj oblasti: istorija i sowriemennost’. Informacjonno-

-analiticzeskij sprawocznik, ried. .E. Trofimow et al., Pietropawtowsk 2016.

Rohozinski J., Swigci, biczownicy i czerwoni chanowie. Przemiany religijnosci muzulmarskiej w radziec-

kim i poradzieckim Azerbejdzanie, Wroctaw 2005.

WSN.2025.25.04 | 5.20222



Jerzy Rohozinski | ,,Milo$¢ do Ojczyzny to czes¢ religii”...

Rohozinski J., Pionierzy w stepie? Kazachstatiscy Polacy jako element sowieckiego projektu moderni-
zacyjnego, Warszawa 2021.

Roj J., Istam v Sowietskom Sojuzie posle wtoroj mirowoj vojny, w: Istam w Jewvrazii, ried. M.W. Jordan,
Moskwa 2001, s. 157-169.

Russian Perspectives on Islam, https://islamperspectives.org/rpi (dostep: 25.02.2020).

Sartori P.,, Of Saints, Shrines, and Tractors: Untangling the Meaning of Islam in Soviet Central Asia,

»Journal of Islamic Studies” 2019, vol. 30, no. 3, s. 367-405.
Sartori P., Babajanov B., Being Soviet, Muslim, Modernist, and Fundamentalist in 1950s Central Asia,
»Journal of the Economic and Social History of the Orient” 2019, vol. 62, s. 108-165.

Shapoval Y., Lipina T., Bekbolat A., Ulemy w gody stalinsko-bol’szewistskich repressij w Kazachsta-
nie: na primierie sud’by Galiaskara Ajtchozina, ,Wiestnik KazNU, Serija Religiowiedienije” 2023,
Ne 35, 3, 5. 16-27.

Slavic-Eurasian Research Centet, Hokkaido University, http://src-h.slav.hokudai.ac.jp/index-e.html
(dostep: 8.09.2020).

Szablej PS., Staryje musul'manskije kladbiszcza siewiernogo i centralnogo Kazachstana: miesta pamjati
i scenarii adaptacii k izmienienijam wtoroj potowiny XIX - naczata XXI ww., w: Kommemoratiw-
nyje praktiki kak instrumient kontruirowanija obszczestwiennogo soznanija, ried. J. Miedieubajew,
Astana 2023, s. 138-160.

Tabuldienow A.N., Dieportacii i ewakuacija nasielenija w Siewiernyj Kazachstan (1937-1956 gg.),
Kostanaj 2015.

Tasar ML.E., Islamically Informed Soviet Patriotism in Postwar Kyrgyzstan, ,Cahiers du monde russe”
2011, vol. 52, Ne 2-3, 5. 387-404.

Tasar E.M., Soviet and Muslim: The Institutionalization of Islam In Central Asia, 1943-1991,
New York 2018.

Trigg J., Hitler’s Jihadis: Muslim Volunteers of the Waffen-SS, Stroud 2012.

Wainachi i impierskaja wlast’: problema Czeczni i Inguszetii wo wnutrenniej politikie Rossii i SSSR
(naczato XIX-sieriedina XX wieka), ried. W.A. Kozlow et al., Moskwa 2011.

Zhanbosinova A., The Evolution of Soviet State and Religion Interrelation (1920s-early 1950s), ,,Bylyje
Gody” 2013, vol. 28, Ne 2, s. 51-56.

Jerzy Rohozinski

»Milos¢ do Ojczyzny to czes¢ religii”
Rok 1944 i narodziny radzieckiego islamu:
przypadek Kazachskiej SRR

Streszczenie

Przedmiotem artykulu jest religijne odrodzenie islamu w sowieckim Kazachstanie pod koniec

IT wojny $wiatowej i tuz po niej. Odrodzenie to rozumiane jest jako oblozony licznymi ograniczeniami
powrot praktyk religijnych do przestrzeni publicznej, cechujacy si¢ dazeniami wspolnot religijnych do

WSN.2025.25.04 | s.21222



Artykuly

oficjalnej rejestracji. Baze zrodlowa stanowia raporty obwodowych pelnomocnikéw sowieckiej Rady
ds. Kultéw Religijnych. W Kazachstanie mozna bylo zaobserwowaé dwa typy odrodzenia: pierwszy
dokonat si¢ na fali patriotycznego wzmozenia wielkiej wojny ojczyZnianej; impulsem dla drugiego byta
za$ tragedia deportacji i koniecznos$¢ adaptacji w nowych warunkach. Pierwszy typ charakteryzowat
sie adaptacja do systemu sowieckiego i przenikaniem si¢ elementdw religijnych z sowiecka mitologia
wojenng. Z kolei drugi typ oznaczal dlugie lata funkcjonowania w religijnym podziemiu, nieuznawa-
nym przez panstwowe struktury religijne.

Stowa kluczowe: wielka wojna ojczyzniana, Duchowy Zarzad Muzulmanéw Azji Srodkowej
i Kazachstanu, odrodzenie islamu, ,,narody ukarane’, deportacje

WSN.2025.25.04 | s.22222



