
„Zoophilologica. Polish Journal of Animal Studies”
Numer specjalny/2025, s. 1–23

issn 2451-3849
DOI: https://doi.org/10.31261/ZOOPHILOLOGICA.2025.S.06

Paweł Pasieka 
       https://orcid.org/0000-0002-3346-5280
Szkoła Główna Gospodarstwa Wiejskiego w Warszawie
Instytut Nauk Socjologicznych i Pedagogiki

Ryby to nie warzywa  
Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian  

przeciwko zjadaniu ryb

Рыбы – это не овощи  
Аргументы вегетарианцев XIX века

Абстракт

В  1847  году в Англии было основано первое 
в мире Вегетарианское общество. Согласно 
программной декларации его членам запре-
щалось есть мясо, птицу и рыбу. В то время 
как употребление продуктов животного про-
исхождения оставлялось на усмотрение чле-
нов Общества, отказ от мяса по принципу 3F 
(flesh, fowl, fish – мясо, птица, рыба) считался 
необходимым и неоспоримым условием для 
признания членом общества и, следователь-
но, вегетарианцем. Таким образом, жела-
ющие стать вегетарианцами должны были 
отказаться от употребления в пищу рыбы. 
Запрет на ее употребление вызвал многочи-
сленные дискуссии и споры, а сопротивле-
ние ему оказалось значительно сильнее, чем 
неприятие запрета на красное и белое мясо. 
Причина заключалась в особом статусе, кото-
рым рыбы пользовались в религии и культу-
ре. Почему христианин не должен есть рыбу, 
если сам Христос ее ел? Вегетарианцы отста-
ивали свою позицию, приводя теологические,  

Fish Are Not Vegetables: 19th Century  
Vegetarian Arguments against Eating Fish

Abstract

In 1847, the world’s first Vegetarian Society was 
established in England. Its founding principles 
declared that members were not allowed to 
consume meat, poultry or fish. While the  eat-
ing of non-flesh animal-based products was left 
to the  choice of individual Society members, 
the principle of not eating the  “Three Fs” (flesh, 
fowl, fish) was mandatory  – a  necessary condi-
tion to be considered a  “vegetarian.” So those 
who wanted to be vegetarians had to also give up 
fish. This restriction provoked much debate and  
controversy, and the  level of opposition went 
beyond that of red and white meat. This was due 
to the special status of fish in religion and the wid-
er culture. Why should a Christian not eat fish as 
Christ did? Vegetarians, in turn, defended their 
position by invoking theological, ethical, aesthet-
ic and health and hygiene-based arguments. This 
article presents all these arguments and discusses 
the detailed reasons that nineteenth-century veg-
etarians formulated to justify their refusal to eat 
these beautiful and sensitive creatures.

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed
https://doi.org/10.31261/ZOOPHILOLOGICA.2025.S.06
https://orcid.org/0000-0002-3346-5280


ZO
O

PH
IL

O
LO

G
IC

A
.2

02
5.

S.
06

 s
. 

2 
z 

23 Paweł Pasieka

W 1847 roku założono w Anglii pierwsze na świecie Towarzystwo Wegetariańskie. 
Zgodnie z deklaracją programową jego członkom nie wolno było spożywać mięsa, 
drobiu oraz ryb. O  ile jedzenie produktów odzwierzęcych pozostawiono swobod-
nej decyzji członków Towarzystwa, o  tyle odmowa spożycia mięsa, zgodnie z  tak 
zwaną zasadą  3F (flesh, fowl, fish), została uznana za konieczny i  niepodważalny 
warunek przynależności do organizacji, a  tym samym bycia wegetarianinem tout 
court. Kto chciał więc nim być, musiał wyrzec się także ryb. Zakaz ich konsumpcji 
wywołał liczne debaty i polemiki, a poziom jego społecznej nieakceptacji przekra-
czał wszystko to, co dotyczyło zakazu spożycia mięsa czerwonego i białego. Ryby, 
podobnie jak mięso, były popularnym pożywieniem, a  wędkarstwo egalitarnym 
zajęciem, chociaż nie tak wysoko cenionym, jak polowanie na inne dziko żyjące 
zwierzęta. W  religii żydowskiej i  chrześcijańskiej ryby uzyskały uprzywilejowany 
status i weszły do historii świętej oraz odpowiadającego jej kalendarza dni świątecz-
nych, który wyznaczał rytm życia ich wyznawców. W odróżnieniu od starożytnych 
Greków, dla których ryby przynależały do świata dzikiej przyrody i  jako takie nie 
były składane w  ofierze, w  obu religiach monoteistycznych zwierzęta te stały się 
integralną częścią symboliki religijnej oraz religijnego rytuału. Dzięki temu zyskały 
specjalny status, który pomimo procesów sekularyzacyjnych w wieku XIX nie uległ 
zasadniczej zmianie w obszarze europejskiej kultury.

Wegetariański postulat rezygnacji z konsumpcji ryb prowadził nieuchronnie do 
konfrontacji z  biblijnym przekazem i  tradycją oraz podważał status, jakim zwie-
rzęta te cieszyły się w judaizmie i chrześcijaństwie. Nic więc dziwnego, że dyskusje, 
jakie rozgorzały w pierwszych latach po utworzeniu Towarzystwa Wegetariańskiego, 
zostały zdominowane przez kwestie natury religijnej.

W porównaniu z innymi zwierzętami ryby cieszyły się w judaizmie wyjątkową 
pozycją. Ogólne zasady dotyczące ich spożycia, podobnie jak i  innych istot poza-
ludzkich, zostały określone w Księdze Kapłańskiej (Kpł 11,2–42) oraz Powtórzone-
go Prawa (Pwt 14,3–20). W obu tekstach zwierzęta zostały podzielone na „czyste” 

этические и санитарно-гигиенические аргу-
менты. В статье представлены все эти аргу-
менты и подробно анализируются доводы, 
которые вегетарианцы XIX  века выдвигали 
в пользу отказа от употребления в пищу этих 
красивых и чувствительных живых существ.

Ключевые слова: вегетарианцы, запрет на 
употребление в пищу рыбы, библейская сим-
волика рыбы, пищевые отравления, вызван-
ные употреблением рыбы

Keywords: vegetarians, proscription against fish 
consumption, Biblical symbolism of fish, food 
poisoning due to fish



ZO
O

PH
ILO

LO
G

IC
A

.2025.S.06 s. 3 z 23
Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu ryb

i „nieczyste”, czyli dozwolone do spożycia oraz zakazane. W sprawie ryb i  innych 
stworzeń morskich Księga Kapłańska stwierdza, co następuje: „Będziecie spożywali 
z  tego wszystkiego, co jest w wodzie: wszystko, co ma płetwy i  łuski – w wodach, 
w morzach i rzekach – będziecie je jedli. Ale każda [istota wodna – P.P.], w morzach  
i  rzekach, która nie ma płetw ani łusek spośród wszystkiego, co się roi w wodzie, 
i  spośród wszystkich małych zwierząt wodnych, będzie dla was obrzydliwością.  
Będą dla was obrzydliwością, nie jedzcie ich mięsa i brzydźcie się ich padliną. Wszyst-
kie istoty wodne, które nie mają płetw albo łusek, będą dla was obrzydliwością”1 
(Kpł 11,9–12). Natomiast w Księdze Powtórzonego Prawa reguła ta brzmi następu-
jąco: „Będziecie spożywali z tego, co jest w wodzie: wszystko, co ma płetwy i łuski, 
będziecie spożywali. A nie będziecie spożywali nic z tego, co nie ma płetw i łusek. 
Uważać to będziecie za nieczyste” (Pwt 14,9–10). Wbrew pozorom nie mamy tu do 
czynienia z prostym powtórzeniem tej samej prawodawczej zasady, gdyż na gruncie 
pierwszego sformułowania równie dobrze warunek „nieczystości” może mieć cha-
rakter konieczny bądź też konieczny i wystarczający. Dopiero Księga Powtórzonego 
Prawa stawia sprawę w sposób jednoznaczny i stwierdza, że każda ryba, która nie 
posiada przynajmniej jednej z podanych cech, jest „nieczysta”. Talmud babiloński 
(Chullin 66b)2 idzie drogą tej interpretacji, gdy stwierdza, że: „Każda ryba, która 
ma łuski i płetwy, jest rybą koszerną. Jeżeli ma płetwy, ale nie ma łusek, jest rybą 
niekoszerną”. Jednocześnie wprowadza on dodatkowe kryterium odróżnialności, 
wedle którego ryby potrafiące płynąć pod prąd są koszerne, podczas gdy płynące 
z nurtem i niezdolne do oparcia się mu są niekoszerne. 

Filon z  Aleksandrii (De  specialibus legibus  IV, 10) sądził, że podstawą odróż-
nienia w Księdze Kapłańskiej ryb „czystych” od „nieczystych” są nauki medyczne 
i moralne. Zakaz spożywania pokarmów „nieczystych” miał przede wszystkim na 
celu wyeliminowanie z  diety najbardziej tłustych i  smakowitych rodzajów mięs, 
które cechują ryby pozbawione łusek oraz świnie. Mięsa te silnie pobudzają apetyt 
i smak, który Filon, zgodnie z długą tradycją, uważał za najniższy ze zmysłów czło-
wieka i który nie powinien być nadmiernie rozwijany. Spożywanie tych pokarmów 
prowadzi do obżarstwa, które jest grzechem niebezpiecznym zarówno dla ciała, jak 
i dla ducha, gdyż powoduje niestrawność będącą przyczyną wielu chorób oraz osła-
bienia charakteru. Interpretację tę znajdujemy również u  Klemensa Aleksandryj-
skiego, który w rozdziale poświęconym niezbędności ascezy zwracał uwagę na to, 
że: „Mając w pamięci wszystkie cnoty, Prawo Boskie pobudza człowieka najbardziej 
do ćwiczenia cnoty opanowania, zakładając ją jako podstawę wszystkich cnót, i daje 
nam wstępne przygotowanie do jej zdobycia, poczynając od praktyki w  zakresie  

1	 Wszystkie cytaty z  Biblii podano za wydaniem: Pismo Święte Starego i  Nowego Testamentu, 
wyd. 5 popr. (Poznań–Warszawa: Wydawnictwo Pallottinum, 2003).

2	 https://www.sefaria.org/Chullin.66b.1?lang=bi (dostęp: 10.03.2024). Jeśli nie zaznaczono inaczej, 
tłumaczenia cytatów obcojęzycznych pochodzą od autora artykułu.

https://www.sefaria.org/Chullin.66b.1?lang=bi


ZO
O

PH
IL

O
LO

G
IC

A
.2

02
5.

S.
06

 s
. 

4 
z 

23 Paweł Pasieka

pokarmów mięsnych. Zabrania nam mianowicie używania tych gatunków, które 
z natury są tłuste, jak pewien gatunek świni, o wyjątkowo smacznym mięsie. Uży-
wanie tego rodzaju potraw jest zastrzeżone tylko dla rozpustników. […] Podobnie, 
ograniczając nasze pożądania, zabroniło Pismo używania ryb, które nie mają łusek 
ani płetw. Te bowiem ilością tłuszczu i wybornym smakiem przewyższają inne ryby”3.

Wedle obu myślicieli reguły dietetyczne wyłożone w Księdze Kapłańskiej zawie-
rają także alegoryczny przekaz dotyczący ludzkich cnót i  wad. Dla Filona ryby 
koszerne stanowią emblemat wytrwałości i panowania nad sobą, zaś w zdolności 
do pływania pod prąd wyrażona zostaje umiejętność przeciwstawiania się temu 
światu oraz nieulegania jego złym podszeptom4. Klemensowi Aleksandryjskiemu 
bliższa była optyka wertykalna niż horyzontalna i  ruch po osiach pionowych niż 
poziomych. Według niego ryby nieposiadające łusek ani płetw żerują w najdalszych 
głębinach morza, z dala od światła słonecznego, a w zakazie ich spożywania kryje 
się myśl o tym, aby ludzie bogobojni nie ulegali wpływom pogan, którzy, niczym 
owe ryby, czyhają na nich „na samym dnie” oraz wciągają ich w odmęty życia peł-
nego mroku i bezprawia5. 

Zdaniem Mary Douglas klucz do zrozumienia podziału zwierząt na „czyste” 
i  „nieczyste”, o  którym mówi Księga Kapłańska, nie znajduje się wcale w  naukach 
medycznych czy moralnych ani w alegorycznym odczytaniu zaszyfrowanych w nich 
treści, lecz w  różnicy, jaka dzieli istoty spełniające w  całości warunki przynależno-
ści do określonej klasy i  te, które stanowią jej niedoskonałą realizację lub przeczą 
ogólnemu modelowi świata6. Żydowska myśl religijna nie poprzestaje jednak na tym 
odróżnieniu, lecz wprowadza dalsze zróżnicowania i  hierarchie w  obrębie zwierząt 

„czystych”, które religijny Żyd może spożywać. Ryby zajmują w niej szczególnie wyróż-
nione miejsce. Jak zauważa rabin Eliyahu Safran, mają one w porównaniu z innymi 
stworzeniami bardziej duchową naturę, czego potwierdzeniem jest to, że potop nie 
stanowił dla nich wcale kary, lecz przeciwnie – „naturalnie” powiększył środowisko 
ich życia7. Nawet w momencie gniewu Bóg zatroszczył się o ryby – w porównaniu 
z pozostałymi zwierzętami – w wyjątkowy sposób. Dlatego stanowią one danie sza-
batowe. I nie są to potrawy postne, lecz przyrządzone z wielkim smakiem, niekiedy 
tak kuszącym, że jak powiada Izaak Babel, dla zimnej faszerowanej ryby z chrzanem, 
którą przyrządzała jego babka, „warto [byłoby – P.P.] przejść na judaizm”8.

3	 Klemens Aleksandryjski, Kobierce, przeł. Janina Niemirska-Pliszczyńska, t. 1 (Warszawa: Insty-
tut Wydawniczy PAX, 1994), 199.

4	 Mary Douglas, Czystość i zmaza, przeł. Marta Bucholc (Warszawa: PIW, 2007), 87.
5	 Klemens Aleksandryjski, Kobierce, 174.
6	 Douglas, Czystość i zmaza, 82–96.
7	 Eliyahu Safran, “Fins and Scales: Fish, Children and Scholars”, https://outorah.org/p/31244/ 

(dostęp: 20.02.2024).
8	 Izaak Babel, „Dzieciństwo. U babci”, w Historia jednego konia, przeł. Mieczysław Binom [et al.] 

(Warszawa: Czytelnik, 1983), 288.

https://outorah.org/p/31244/


ZO
O

PH
ILO

LO
G

IC
A

.2025.S.06 s. 5 z 23
Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu ryb

W myśli żydowskiej specyficzny status ryb wynika także z tego, iż nie przynależą 
one do kategorii produktów mięsnych. Wszystkie środki spożywcze dzieli się w niej 
na trzy rodzaje: mięsa, nabiał oraz produkty neutralne (parve)9. Ryby wraz z warzy-
wami znajdują się w tej ostatniej kategorii i mogą być łączone zarówno z mięsem, 
jak i nabiałem, których absolutnie łączyć ze sobą nie wolno. Miszna (Chullin 8:1)10 
naucza, że zabronione jest gotowanie w mleku mięsa zwierząt udomowionych, dzi-
ko żyjących oraz ptaków, lecz nie dotyczy to ryb i szarańczy11 jako produktów od 
nich różnych. Poucza ona również, że osoby, które zobowiązały się nie spożywać 
mięsa, mogą sięgać po tamte produkty spożywcze.

Ryby przynależą do kategorii parve ze względu na odmienne – w stosunku do 
zwierząt lądowych i  ptaków  – wymagania ich uboju. Talmud określa, że zwierzę 
należy uśmiercić zgodnie z zasadami szechity, aby jego mięso było koszerne, a jed-
nocześnie uznaje, że ryby są ex  definitione koszerne. Ich śmierć według zapisów 
tej świętej księgi następuje wraz z wyjęciem z wody i nie wymaga podejmowania 
jakichkolwiek dodatkowych czynności. W  tym sensie przebiega ona w  sposób 
analogiczny do wyrwania roślin z  ziemi, gdyż polega po prostu na usunięciu ich 
z naturalnego środowiska życia. Z punktu widzenia wiedzy przyrodniczej jest jed-
nak zupełnie inaczej, ponieważ zgon zwierzęcia następuje tu przez uduszenie i jest 
niezwykle bolesny.

W odróżnieniu od judaizmu chrześcijaństwo w liberalny sposób odnosi się do 
spożycia zwierząt i  nie dokonuje rozróżnienia na pokarmy „czyste” i  „nieczyste”. 
W religii tej uznaje się, że wszystkie istoty pozaludzkie są dziełem Stwórcy, chociaż 
ze względu na rolę, jaką odegrały w historii biblijnej, przyznaje się im różny status. 
Jest kilka rodzajów wyróżnionych zwierząt i  ryby z  całą pewnością do nich nale-
żą. Bóg, jak przekonywał Jacek Liberiusz12, obdarzył je wyjątkową wartością, gdyż 

9	 Żywność należąca do kategorii parve obejmuje wszystkie produkty jadalne wyrastające z ziemi 
(zboże, warzywa, owoce), ryby (spełniające warunek koszerności), jaja, a także nieożywione produkty 
spożywcze, takie jak woda czy sól.

10	 https://www.sefaria.org/Mishnah_Chullin.8.1?ven=english|William_Davidson_Edition_-_
English&lang=bi (dostęp: 20.04.2024). Z tych samych względów uczeni w Piśmie nauczają, że mięsa 
i produktów mlecznych nie można kłaść obok siebie na tym samym stole, lecz nie dotyczy to ryb oraz 
szarańczy. Beit Shammai, mistrz szkoły rabinackiej z przełomu epok (ok. 50 p.n.e.–30 n.e.), utrzymy-
wał jednak, że wolno położyć obok siebie drób i sery, nie można ich jedynie razem spożywać. Odmien-
nego zdania był Beit Hillel, również mistrz rabinacki, żyjący w latach ok. 50 p.n.e.–20 n.e., który uważał, 
że obie czynności są niedozwolone. Miszna wyjaśnia, że zasady koszerności dotyczą stołu, przy którym 
spożywane są posiłki. Natomiast na stole, na którym przygotowywane jest jedzenie, kiedy zostało ono 
już przyrządzone, produkty mogą leżeć obok siebie i nie trzeba martwić się, że pomieszają się ze sobą.

11	 Wulgata określa te owady słowem locusta (gr. akris). W polskich wydaniach Biblii termin ten 
tłumaczono jako „szarańcza”, „kobyłki” lub „akrydy”.

12	 Jacek Liberiusz, Gospodarz Nieba y Zięmie Iezus Chrystvs Syn Bozy Bog Wcielony, Zbawiciel 
y Naprawca Swiata, W przednie Taiemnic y Dzieł swoich vroczystości Poboznemu Auditorowi na Kaza-
niach Wystawiony Od X.  Iacka Liberiusza (Kraków: W  drukarni Balcera Smießkowica, 1669), 109. 
Liberiusz nie wspomina, że błogosławieństwem tym zostały obdarzone również ptaki.

https://www.sefaria.org/Mishnah_Chullin.8.1?ven=english|William_Davidson_Edition_-_English&lang=bi
https://www.sefaria.org/Mishnah_Chullin.8.1?ven=english|William_Davidson_Edition_-_English&lang=bi


ZO
O

PH
IL

O
LO

G
IC

A
.2

02
5.

S.
06

 s
. 

6 
z 

23 Paweł Pasieka

po ich stworzeniu udzielił im błogosławieństwa, czego nie uczynił w stosunku do 
zwierząt lądowych. Z tego względu sprawił, że ryby zyskały wyróżniony status i nie 
jest wymagana dyspensa od ich jedzenia w poście, o którą pobożny chrześcijanin 
musi się ubiegać w przypadku mięsa. Występujący w opowiadaniu o stworzeniu ryb 
i innych istot żyjących w wodach motyw błogosławieństwa obejmuje dar płodności, 
czyli następstwa pokoleń13.

W  Ewangeliach znajduje się wiele wersetów, które odnoszą się bezpośrednio 
do ryb lub czynności ich połowu. Wśród pierwszych apostołów byli rybacy znad 
Jeziora Genezaret, Piotr i Andrzej. W nowej roli w pewnym sensie kontynuują swe 
dotychczasowe zajęcie i teraz stają się „rybakami ludzi” (Mt 4,19; Mk 1,17). W ten 
sposób Jezus zwraca się do Piotra: „Nie bój się, odtąd ludzi będziesz łowił” (Łk 5,10). 
Do czynności połowu ryb nawiązuje Chrystus również wówczas, gdy przyrównuje 
królestwo niebieskie do „sieci, zarzuconej w  morze i  zagarniającej ludzi wszelkie-
go rodzaju”, a także wtedy, gdy objaśnia działanie Sądu Ostatecznego jako miejsca, 
w którym dobre ryby zostaną oddzielone od złych (Mt 13,47–48)14.

Ryby jako obiekt lub symbol pojawiają się w  kluczowych momentach życia 
Chrystusa i  jego uczniów. Jezus dokonuje cudownego rozmnożenia ryb i  chleba, 
którymi zostają nakarmione rzesze ludzi przybyłych, aby wysłuchać jego nauk. 
Jest to pokarm obfity i  staje się świadectwem głębokiej oraz nierozerwalnej więzi 
z  Chrystusem. O  ile chleb zostaje podniesiony do najwyższej rangi chleba eucha-
rystycznego, o tyle ryby stają się symbolem uczty Pańskiej i życiodajnego pokarmu 
Chrystusowego, którego nikomu nigdy nie może zabraknąć oraz bez którego nikt 
nie może osiągnąć doskonałości życia chrześcijańskiego. Ryby jako symbol żywej 
obecności Jezusa pojawiają się także w opowieści o Szymonie. Pomimo całonocnej 

13	 Władysław Chrostowski, „Status zwierząt w Biblii”, Forum Teologiczne, 6 (2005): 9.
14	 Połów ryb za pomocą sieci lub wędki stanowił także symbol walki Chrystusa ze złem i  jego 

ostatecznego pokonania, które dokonało się za sprawą męczeńskiej śmierci na krzyżu. Grzegorz Wielki, 
mając na uwadze ów zbawczy akt, pisze w komentarzu do Księgi Hioba, że Lewiatan został „schwytany 
na hak wędki, ponieważ gdy przez swych pomocników połykał przynętę ciała naszego Odkupiciela, 
przebiło go ostrze Boże. Niczym hak trzymało ono gardziel łykającego, gdyż na nim tkwiła przynęta 
ciała, na którą rzucił się ten żarłoczny potwór. Bóstwo zaś, które miało go zabić, w czasie męki pozostało 
ukryte […] Liną, na której wisi hak, jest wspomniany w Ewangelii rodowód starożytnych ojców […] na 
jej końcu znajduje się wcielony Pan, to znaczy ów hak jest przytwierdzony. Na Niego to, który ofiarował 
się za cały rodzaj ludzki, czyha na swoich wodach owa bestia z otwartą paszczą […] Aby więc bestia 
więcej już nie polowała na ludzi i nie pożerała każdego, kogo chciała, hak ten zacisnął paszczę i ukąsił 
tego, który go połknął”. Moralia, lib. XXXIII, cap. 9.17; PL 76, 682n., cyt. za: Dorothea Forstner, Świat 
symboliki chrześcijańskiej, przeł. Wanda Zakrzewska, Paweł Pachciarek, Ryszard Turzyński (Warszawa: 
Instytut Wydawniczy PAX, 1990), 435. W Starym Testamencie symbolika połowów nie jest związana 
wyłącznie z działaniem dobra. Według Księgi Habakuka również Szatan i jego stronnicy próbują zło-
wić ludzi w sieci i wykorzystać ich do własnych celów: „Obchodzi się on [tj. Szatan – P.P.] z ludźmi jak 
z rybami morskimi, jak z pełzającymi zwierzętami, którymi nikt nie rządzi. Wszystkich łowi na wędkę, 
zagarnia swoim niewodem albo w sieci gromadzi – krzycząc przy tym z radości” (Ha 1,14–15).



ZO
O

PH
ILO

LO
G

IC
A

.2025.S.06 s. 7 z 23
Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu ryb

pracy zarzucone przez apostoła sieci pozostają puste. Dopiero przybycie Chrystu-
sa i działanie w Jego imieniu sprawiają, że połów staje się nadspodziewanie obfity, 
a sieci zaczynają rwać się pod jego ciężarem (Łk 5,4–7; J 21,6).

Ewangelie św. Jana i św. Łukasza dwukrotnie wspominają o rybach w kontekście 
ich spożywania. Jan za Łukaszem przytacza opowieść o  cudownym rozmnożeniu 
przez Chrystusa chleba i ryb oraz nakarmieniu nimi rzeszy wiernych (J 6,9), a także 
o pieczonych rybach, które Zbawiciel przygotował po zmartwychwstaniu na ucztę 
dla swych siedmiu uczniów (J 21,9; Łk 24,42). W obu tych przypadkach ryba sta-
nowi pokarm szczególny, przy czym w drugim z nich akt jej spożywania interpre-
towany jest jako potwierdzenie faktu, że uczniowie obcują z  prawdziwym ciałem 
Chrystusa, nie zaś z  jego wyobrażeniem. Św.  Augustyn zwraca uwagę na jeszcze 
inny aspekt tej potrawy. W  komentarzu do tekstu Ewangelii św.  Jana pojawiającą 
się tam symbolikę pieczonej ryby wyjaśnia słowami: „Piscis assus, Christus passus” 
(„Pieczona ryba jest cierpiącym Chrystusem”)15. Z czasem zdanie to stało się uni-
wersalnym przesłaniem, zgodnie z którym każdy poważny reformator czy też wizjo-
ner musi zdać sobie sprawę, że prędzej czy później także i on zostanie „zgrillowany”. 

Symbolika ryby została upowszechniona i wzbogacona w pierwszych gminach 
chrześcijańskich. W głównej mierze wiązała się ona z podstawowym aktem przyję-
cia do wspólnoty, czyli chrztem, który polegał wówczas na całkowitym zanurzeniu 
się w wodzie. Baptysterium, będące jego miejscem, to w języku łacińskim piscyna, 
czyli staw rybny; bardzo często swoim kształtem przypomina baseny lub murowane 
sadzawki. W  ten sposób chrzest staje się nie tylko aktem symbolicznego oczysz-
czenia i odnowienia oraz włączenia do wspólnoty, lecz także całkowitej przemiany 
charakteru, którą podkreślały zmiana środowiska (z  lądowego na wodne) i  roz-
poczęcie zupełnie nowej formy życia. Wody potopu sprawiły, że zginęły zwierzęta 
naziemne, a przetrwały stworzenia wodne. Podobnie, poprzez chrzest w Kościele, 
ocaleją chrześcijanie. Jak stwierdza Tertulian: „My […] rybki zgodnie z naszym Ich-
tys Jezusem Chrystusem, rodzimy się w  wodzie i  nie możemy się inaczej zbawić, 
jak tylko przebywając w wodzie”16. W ten sposób akt chrztu przedstawia Klemens 
Aleksandryjski w hymnie na cześć Zbawiciela, w którym neofita staje się po prostu 
rybą: „Rybaku ludzi, / którzy zbawienie otrzymują, / z odmętów występku / ryby 
czyste od skazy / ratujesz z groźnej fali, / nęcąc je słodkim życiem”17. Przynajmniej 
od drugiej połowy II wieku w sztuce chrześcijańskiej chrzest zaczyna być przedsta-
wiany jako połów ryb, w trakcie którego rybak staje się szafarzem chrztu, a neofita 
rybą. W utrwalaniu symboliki ichtiologicznej Chrystusa ważną rolę odegrały także  

15	 Tractatus in Joannis evangelium 21, 9, cyt. za: Forstner, Świat symboliki chrześcijańskiej, 299.
16	 Tertulian, „O chrzcie”, w Wybór pism, przeł. Emil Stanula, Wojciech Kania, Wincenty Myszor 

(Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1970), 132.
17	 Pedagogus lib. III, cap. 12, cyt. za: Forstner, Świat symboliki chrześcijańskiej, 297.



ZO
O

PH
IL

O
LO

G
IC

A
.2

02
5.

S.
06

 s
. 

8 
z 

23 Paweł Pasieka

względy językowe. Szybko bowiem zauważono, że greckie słowo Ichthys (‘ryba’) zbu-
dowane jest z  początkowych liter imienia: „Jezus, Chrystus, Syn Boży, Zbawiciel”.

W dalszym kształtowaniu się wizerunku ryb w chrześcijaństwie ważną rolę ode-
grała kwestia ustanowienia postu i związanych z nim reguł dietetycznych. Wpraw-
dzie Chrystus i jego uczniowie nie zachowywali postu – tak jak czynili to uczniowie 
Jana i  faryzeusze – tym niemniej został on nakazany jego wyznawcom18. Zgodnie 
z tym założeniem oraz tradycją kościelną chrześcijanin był zobowiązany powstrzy-
mać się od spożywania mięs i wina w okresie Wielkiego Postu oraz w ustalone dni 
tygodnia (najczęściej środy i  piątki) przypadające w  całym roku kalendarzowym. 
Wolno było mu jednak  – poza skrajnymi formami ascezy nakazującymi pozosta-
wanie o chlebie i wodzie, które z czasem stały się charakterystyczne wyłącznie dla 
praktyki życia zakonnego – spożywać ryby. Ich obecność w tych okresach wynikała 
z jednej strony z roli, jaką odegrały one w ostatniej uczcie, którą Chrystus spożył po 
zmartwychwstaniu ze swymi uczniami, z drugiej strony – z cech, jakie przypisywa-
no mięsu rybiemu. W odróżnieniu od mięsa zwierząt lądowych, które uważano za 
krwiste, gorące, czerwone i tłuste, ryby uznawano, poprzez skojarzenie z wodą, za 

„zimne, więc białe, chude, smutne, wręcz uspokajające, a w każdym razie czyste”19. 
Także względy symboliczne odegrały tu pewną rolę, gdyż ryby jako zwierzęta wod-
ne powszechnie kojarzono z  oczyszczeniem i  odnowieniem, a  więc rytami, które 
traktowano jako niezbędny element przygotowania oraz pełnego uczestnictwa 
w obrzędach religijnych.

W chrześcijaństwie istniały dwa rodzaje postów. Pierwsze miały charakter czy-
sto indywidualny lub zbiorowy i były podejmowane przez jednostkę lub członków 
wspólnoty ze względu na istotne dla nich wydarzenia czy okazje. Drugie natomiast 
były postami regularnymi, które zostały ustanowione przez władze kościelne i wpi-
sane do oficjalnego kalendarza świąt. Obowiązywały one wszystkich chrześcijan 
i jako takie ukształtowały najbardziej powszechny wzorzec praktyk postnych. Uwa-

18	 Jezus powiada: „Przyjdą dni, kiedy wezmą im Oblubieńca i  wówczas będą pościć”  (Mt  9,5). 
Rabanus wyjaśniał różnicę pomiędzy postami sprawowanymi przez Jana i  ich brakiem u  Chrystusa 
tym, że: „Jan nie pił wina, ani sycery, albowiem ten, któremu brak mocy naturalnej, potrzebuje absty-
nencji. Jednakże Bóg, który może darować grzechy, dlaczego miałby unikać ucztujących grzeszników, 
skoro mógł ich uczynić mocniejszymi od poszczących”. Rabanus, Super Matthaeum, lib. 3 (PL 107, 877), 
cyt. za: Jacek Salij, „Św. Tomasza z Akwinu O doskonałości życia duchowego: wstęp, przekład, komen-
tarz”, Studia Theologica Varsaviensia, 19 (2) (1981): 179.

19	 Maguelonne Toussaint-Samat, Historia naturalna i  moralna jedzenia, przeł.  Anna Bożena 
Matusiak i Maria Ochab (Warszawa: Wydawnictwo W.A.B., 2002), 289. Stefan Falimirz w pracy O zio- 
łach i  mocy ich  (1534) pisał, że natura ryb jest „zimna i  mokra, to jest flegmista”. Stefan Falimirz,  
O ziołach i mocy ich (Kraków: Drukarnia Floriana Unglera, 1534), 603. W rozdziale IV O ribach autor 
ten powoływał się na Awicennę, wedle którego najlepiej spożywać osobniki, które są w średnim wieku. 
Młode najkorzystniej podawać ugotowane, natomiast stare – w postaci pieczonej. Ryby, które z natury 
mają miękkie ciała, gdy są stare, należy ugotować, gdy są młode – usmażyć.



ZO
O

PH
ILO

LO
G

IC
A

.2025.S.06 s. 9 z 23
Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu ryb

ża się, że ich początki sięgają czasów papieża Kaliksta I (217–222)20. Posty kościelne 
obowiązywały również w krajach protestanckich. W Kościele anglikańskim zostały 
one ustanowione w  oparciu o  księgę liturgiczną Thomasa Cranmera The  Book of 
Common Prayer (1549), która ustaliła je (zwłaszcza Środę Popielcową) na pamiątkę 
tego, że: „Pierwsi chrześcijanie z wielką pobożnością obchodzili dni Męki i Zmar-
twychwstania Pana naszego i  stało się zwyczajem Kościoła, aby przygotować się 
do nich przez post i pokutę”21. Z czasem w krajach protestanckich zachowywanie 
postów zaczęło ewoluować w  kierunku coraz bardziej swobodnie postrzeganego 
i realizowanego obyczaju. Nawet w katolicyzmie, mimo prób zaostrzania reguł die-
tetycznych i nieustannego nawoływania księży do ścisłego przestrzegania dni post-
nych, słabła siła tego nakazu, a „dietetyczna ryba” z czasem ustąpiła miejsca dobrze 
przyprawionym, smakowicie podanym jej wersjom. Proces ten przebiegał w  róż-
norodny sposób w  poszczególnych klasach społecznych. Ludzie zamożni rzadko 
spożywali najtańsze, solone śledzie. Był to pokarm zarezerwowany dla biedaków. 
Możni gustowali zwykle w bardziej szlachetnych gatunkach ryb, takich jak: szczu-
paki, pstrągi, łososie, jesiotry i inne ryby, które podawano w bogatej oprawie przy-
praw oraz sosów. W XVIII wieku na stołach szlacheckich serwowano, jak wspomi-
na Jędrzej Kitowicz w dziele Opis obyczajów i zwyczajów za panowania Augusta III, 
ryby gotowane w sosie mięsnym, karpie ze słoniną czy też w całej wyrafinowanej 
gamie innych sosów mięsnych, zwanych hiszpańskimi, „siekanymi”, „z  winem 
szampańskim albo zaprawą z grzebieni kurzych”, bądź też z zaprawami au salpicon 
lub z truflami, pieczarkami bądź innymi dodatkami22. Nawet rybę postną zaczęto 
przyrządzać z saporem, czyli ostrym, gęstym sosem uzyskanym z wywaru z warzyw, 
czosnku, ziół, cebuli, goździków i mleka. Co więcej, serwowano ją także z innymi 
zwierzętami zimnokrwistymi, a wręcz posunięto się do tego, że do kategorii „ryb” 
zaczęto zaliczać inne stworzenia, które zgodnie z  regułą (ad pisces reductive perti-
nent) nie mogą żyć bez wody, a  więc raki, homary, ostrygi, wydry, bobry, żółwie, 
żaby, a niekiedy nawet kaczki i kurki wodne. „W ten sposób ryba nie była mięsem, 

20	 “Fasting and Abstinence”, in Encyclopedia of Food and Culture, ed. in chief. Solomon H. Katz, 
t. 1 (New York: Thomson Gale, 2003), 610. Na przełomie X i XI wieku Kościół rzymski zmienił reguły 
postu – wprowadził odmienne posty dla zakonników oraz zwykłych ludzi, a także ustanowił posty dla 
poszczególnych dni i okresów roku kościelnego.

21	 Thomas Cramner, The Book of Common Prayer and Administration of the Sacraments and Other 
Rites and the  Ceremonies of the  Church, 264–265, https://www.episcopalchurch.org/wp-content/uplo 
ads/sites/2/2021/02/book-of-common-prayer-2006.pdf (dostęp: 20.12.2023). Wśród purytan kwakrzy 
byli zwolennikami długich postów. George Fox odrzucał jedynie uczestniczenie w postach publicznych 
zarządzanych przez władze świeckie dla uczczenia ważnych wydarzeń historycznych. We wspólnocie 
utworzonej przez Johna Wesleya, która dała początek ruchowi metodystycznemu, dniami postnymi 
były środy i piątki.

22	 Wojciech Wielądek, Kucharz Doskonały (Warszawa: Nakładem i  drukiem Michała Grölla, 
1783), 197–198.

https://www.episcopalchurch.org/wp-content/uploads/sites/2/2021/02/book-of-common-prayer-2006.pdf
https://www.episcopalchurch.org/wp-content/uploads/sites/2/2021/02/book-of-common-prayer-2006.pdf


ZO
O

PH
IL

O
LO

G
IC

A
.2

02
5.

S.
06

 s
. 

10
 z

 2
3 Paweł Pasieka

ptak wodny stawał się rybą, a ptasie jaja – mięsem, ciężko łamiącym post”23. Pośród 
tego kulturowego chaosu jedno było pewne – w dni postne lub bezpostne wolno 
było zjadać ryby (a nawet to, co mogło za nie uchodzić). 

Przyjęte przez Towarzystwo Wegetariańskie zasady niepozwalające spoży-
wać ryb i  innego rodzaju mięsa zderzały się z biblijnym przekazem oraz utrwalo-
ną przez stulecia chrześcijańską tradycją. Dla krytyków etyka wegetariańska była, 
z  tego punktu widzenia, wyjątkowo podejrzana. Jeśli dieta mięsna jest niezdrowa, 
to czyż Chrystus spożywałby ryby lub też Bóg zesłałby prorokowi Eliaszowi mięso 
(1 Krl 17,6)? Czyż Chrystus dokonałby cudu i wypełniłby rybami sieci Piotra lub 
wspaniale rozmnożyłby je i dał jako pokarm tym, którzy przyszli słuchać jego nauk? 
Czyż wegetarianie nie zdają sobie sprawy, że kwestionując prawo do korzystania 
z tych darów, narażają się tym samym na zarzut, iż podają w wątpliwość mądrość 
całego stworzenia oraz zasadność udzielonego nam przez Boga prawa do spożywa-
nia tych produktów?24

Założyciele Towarzystwa Wegetariańskiego, jak i zdecydowana większość jego 
członków wywodzili się z kręgów religijnych, sprawy wiary traktowali więc niezwyk- 
le poważnie i angażowali się w dyskusje o charakterze teologicznym. Wedle wegeta-
rian ogólnego prawa do spożywania mięsa przez ludzi, o którym mowa jest w obu 
miejscach Księgi Rodzaju (Rdz 1,29; 9,3), nie należy rozumieć ani jako wezwania 
do jego przestrzegania, ani tym bardziej jako bezwzględnego nakazu, lecz jedynie 
jako dane przez Boga zezwolenie, z którego wcale nie mamy obowiązku korzystać25. 
Co do kwestii spożywania ryb – zwracali oni uwagę na to, że używane w Starym 
Testamencie słowo „ryba” oznacza często po prostu mieszkańca morskich głębin, 
bez specyficznego jego wyróżnienia. Szczególną rolę w  dyskusji odegrał problem 
językowy dotyczący dwukrotnie użytego w  Ewangelii św.  Łukasza wyrazu, ponie-

23	 Jan Kracik, „Post po staropolsku”, Nasza Przeszłość, t.  75  (1991):  83. Wedle Księgi Rodzaju 
(Rdz 1,20–22) ryby zostały stworzone z wody. Z uwagi na to, że Bóg tego samego dnia stworzył ptaki, 
bez trudu można było dowieść, że ptaki wodne muszą być bardzo blisko spokrewnione z rybami. Z tego 
względu trafiły one, wraz z  innymi zwierzętami wodnymi, na stół postny. Według Karola Szczeklika 
ogólnie przyjęte zasady postu dopuszczały, aby poza rybami można było jeść „zwierzęta rozmaitych 
gatunków, np.: bobry, wydry, foki, następnie ptaki, jak: kurki wodne, kaczki wodne. Odwrotnie znów, 
mimo, że do ryb nie należą, dozwolone są żaby, żółwie, ślimaki, ostrygi, homary, raki”. Karol Szczeklik, 

„Ryby, nie-ryby w poście”, Dwutygodnik Katechetyczny i Duszpasterski, t. 9, nr 15–16–17 (1905): 514–
515. Szczeklik przyznawał, że w istniejących zasadach postu dochodzi do niezgodności między teologią 
moralną a historią naturalną. Uważał jednak, że dopóki Stolica Apostolska nie wypowie się w tej spra-
wie, należy kierować się raczej dotychczasowym zwyczajem niż wiedzą biologiczną.

24	 “Fish Given to the Disciple”, The Vegetarian Messenger, 2, no. 16 (1851): 4.
25	 “The Darwen Discussion”, The Vegetarian Messenger, 5, no. 69 (1855): 60–61. We wczesnym 

chrześcijaństwie jedynie ebionici uważali Chrystusa za wegetarianina. Zdaniem Andrew Linzeya Biblia 
nie mówi wprost, że Chrystus spożywał mięso, „to kanoniczne Ewangelie nie pozostawiają wątpliwo-
ści co do tego, że jadł ryby”. Andrew Linzey, Teologia zwierząt, przeł. Wiktor Kostrzewski (Kraków: 
Wydawnictwo WAM, 2010), 145. 



ZO
O

PH
ILO

LO
G

IC
A

.2025.S.06 s. 11 z 23
Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu ryb

waż oznaczał on pokarm spożywany przez Chrystusa i miał dowodzić, że Jezus jadł 
ryby, a  także ucztował przy stole, na którym je podawano. W  oryginale występu-
je greckie słowo oψάριον, które tradycyjnie tłumaczono jako „ryba”. Wegetarianie 
starali się podważyć ten przekład, dowodząc, że stanowi on daleko idące uprosz-
czenie i  zniekształcenie pierwotnego sensu wyrazu, który został zastąpiony przez 
późniejsze jego użycia. Wedle grecko-angielskiego Leksykonu Pankhursta oψάριον, 
stanowiący zdrobnienie od oψον, oznacza „dodatek do chleba”, „coś, co można 
z nim jeść”26, bez szczególnego podkreślenia, że chodzi wyłącznie o rybę. W tym 
ogólnym znaczeniu słowo to było używane w starożytności. U Homera jest to przy-
smak, który był podawany z chlebem i winem. Oψον to dosłownie „małe co nieco”. 
Leksykon Henry’ego George’a Liddella i Roberta Scotta podaje kilka innych znaczeń 
tego wyrazu. W Iliadzie Homera oznacza on gotowaną potrawę z dodatkiem cebuli, 
która nadaje daniu wyraźny smak (Il. XI, 630), a w Odysei gotowane mięso jedzone 
z chlebem (Od. II, 480)27. Poza tym był on używany na określenie „czegoś do chleba”, 
przekąski do wina lub jako przysmak, sos; ogólnie: „jakieś frykasy”. Z czasem zaczął 
oznaczać rybę, którą Ateńczycy uważali za przysmak, a także targ rybny. Z uwagi na 
to, że w wielu greckich poleis ryby stały się smakołykiem, sens ten został utrwalony 
i zwyczajowo, jak utrzymywali Plutarch i Eustathius28, zaczął odnosić się do ryb. Nie 
jest zatem wykluczone, że danie, które spożywał Chrystus, faktycznie składało się 
z ryb lub je zawierało, lecz nie sposób tego z całą pewnością wykazać, zwłaszcza że 
w  języku greckim istnieje odrębne słowo oznaczające ryby i  jest to ἰχθύς. Sprawa 
komplikowała się jeszcze bardziej, ponieważ niektórzy interpretatorzy myśli i życia 
Chrystusa przypuszczali, że był on esseńczykiem, a więc członkiem stronnictwa reli-
gijnego, w którym zabraniano jedzenia ryb29. Na to jednak brakuje mocnych dowo-
dów, które mogłyby wzmocnić z kolei argumentację na rzecz wegetarianizmu Jezusa. 

W  gąszczu tych teologiczno-historycznych kontrowersji każda ze stron znaj-
dowała racje na rzecz swego stanowiska. Wegetarianie, aby przełamać panujący 
impas, wypracowali dwie główne linie argumentacyjne. Zgodnie z pierwszą z nich 
Joseph Bormond dowodził, że błędne jest traktowanie Biblii jako „książki kuchar-
skiej” i tym samym poszukiwanie w niej wskazań na temat tego, co należy lub cze-
go nie należy spożywać. „Pismo Święte nie zostało nam objawione, aby nauczać 
nas astronomii, geologii czy dietetyki, lecz zostało nam dane po to, abyśmy mogli 
poznać wielkie prawdy natury duchowej, których nie możemy odkryć za pomocą 

26	 James Simpson, “Vegetarianism”, The Vegetarian Messenger, 7 (1849): 30.
27	 http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o)/yon&la=greek&can=o)/yon0&prior 

=to/#lexicon (dostęp: 20.04.2024).
28	 http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o)/yon&la=greek&can=o)/yon0&prior 

=to/#lexicon (dostęp: 20.04.2024).
29	 Stanisław Grzybek, „Manuskrypty z  Qumran a  chrześcijaństwo”, Ruch Biblijny i  Liturgiczny, 

nr 2 (13) (1960): 82–83.

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o)/yon&la=greek&can=o)/yon0&prior=to/#lexicon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o)/yon&la=greek&can=o)/yon0&prior=to/#lexicon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o)/yon&la=greek&can=o)/yon0&prior=to/#lexicon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o)/yon&la=greek&can=o)/yon0&prior=to/#lexicon


ZO
O

PH
IL

O
LO

G
IC

A
.2

02
5.

S.
06

 s
. 

12
 z

 2
3 Paweł Pasieka

naszych pięciu zmysłów”30. Bormond wierzył, że można w  pełni uzgodnić Biblię 
z nowożytną nauką, pod tym wszakże warunkiem, iż przyjmiemy, że odnoszą się 
one do całkowicie innych wymiarów ludzkiego życia. Posługując się argumentem 
z rozłącznego magisterium nauki i wiary, opowiadał się za tym, aby kontynuować 
dyskusję teologiczną na temat diety wegetariańskiej w celu pełnego jej uzgodnienia 
z Pismem Świętym. Zanim jednak uzyskamy pełną zgodność, powinniśmy unikać 
przede wszystkim znieprawiania Pisma Świętego niedorzecznym jego odczytywa-
niem. Natomiast druga strategia polegała na tym, aby zakończyć dyskusję w katego-
riach religijno-teologicznych i przenieść ją na grunt nowoczesnej nauki. To nauka – 
nie zaś Biblia – może dostarczyć nam szczegółowych danych i wyników na temat 
zapotrzebowania organizmu na  składniki pokarmowe, ich szkodliwości czy też 
powodowanych przez nie chorób. Nie ma więc potrzeby poszukiwania zgodności 
diety wegetariańskiej z Pismem Świętym, lecz należy szukać jej uprawomocnienia 
w świetle nauk o zdrowiu, higienie, ekonomii, jak i etyce. 

Prowadzone od drugiej połowy XIX wieku badania z zakresu nauk o żywności 
wykazały, że produkty pokarmowe składają się z trzech podstawowych składników 
odżywczych: białka, tłuszczy i węglowodanów, które znajdują się zarówno w produk-
tach zwierzęcych, jak i roślinnych. Carl von Voit dowodził na podstawie przeprowa-
dzonych analiz z zakresu fizjologii metabolizmu ssaków, że właściwie zbilansowany 
pokarm powinien składać się ze 118 g białka, 50 g tłuszczów i 50 g węglowodanów, 
które łącznie dostarczają  2800  kcal energii potrzebnej do prawidłowego funkcjo-
nowania ludzkiego organizmu31. Z doświadczeń tych wynikało, że białko stanowi 
główny składnik odżywczy i  podstawowy materiał budulcowy służący do regene-
racji zniszczonych tkanek oraz przyrostu nowych. Voit uważał zatem, że produkty 
zawierające największą jego ilość są najbardziej pożywne. Z tego względu, że w mię-
sie zawartość białka wynosi przeciętnie  18–20%, przyjmowano za badaczem, iż 
powinno ono stanowić podstawowy składnik diety człowieka. Znany był wówczas 
fakt, że w roślinach strączkowych ilość białka jest jeszcze większa, lecz uznawano 
je za mniej strawne i mniej zbliżone do tkanek organizmu ludzkiego w porównaniu 
z białkiem zwierzęcym. Dalsze próby wykazały jednak, że poziom przyswajalności 
białka i innych składników pokarmowych w przypadku produktów roślinnych nie 
odbiega znacznie od produktów zwierzęcych. W  trakcie kolejnych analiz ustalo-
no  – wbrew danym przedstawionym przez Voita  – że kluczowej roli w  zapotrze-
bowaniu organizmu ludzkiego na składniki odżywcze nie odgrywa wcale białko, 
lecz tłuszcze i węglowodany, których zawartość w produktach roślinnych jest nawet 
wyższa. Stwierdzono również, że produkty roślinne w mniejszym stopniu powodują 

30	 “Soiree of the  Manchester and Salford Vegetarian Association”, The  Vegetarian Messenger, 3, 
no. 39 (1853): 6. Zdanie to wypowiedział Joseph Bormond podczas zebrania obu Towarzystw.

31	 Walenty Miklaszewski, „Zasady jarstwa”, Nauka i Życie, nr 10 (18) (1907): 1.



ZO
O

PH
ILO

LO
G

IC
A

.2025.S.06 s. 13 z 23
Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu ryb

powstawanie w żołądku i jelitach procesów fermentacyjnych i gnilnych, a ponadto, 
że pokarmy roślinne zawierają małe ilości puryn, dzięki czemu zmniejsza się ilość 
kwasu moczowego w organizmie. Mit mięsa zaczął chwiać się w posadach i wegeta-
rianie ku swemu zadowoleniu mogli w świetle tych danych twierdzić, że ich system 
dietetyczny jest całkowicie zgodny z naukowym obrazem fizjologii człowieka. Jak 
przekonywał doktor William Andrus Alcott, przewodniczący Amerykańskiego 
Towarzystwa Wegetariańskiego, analiza chemiczna produktów nie potwierdza, że 
w mięsie i rybach znajdują się składniki niezbędne do życia i rozwoju organizmów 
zwierzęcych, które nie występują w świecie roślinnym32. Zanim w XX wieku odkry-
to witaminy, żelazo hemowe i niehemowe oraz różne mikroelementy i rozpoczęto 
na nowo spory na temat zalet oraz wad diety wegetariańskiej i wegańskiej, w drugiej 
połowie XIX wieku szeroko dyskutowaną kwestią, zwłaszcza w kontekście spożycia 
ryb, był fosfor i jego znaczenie dla prawidłowego funkcjonowania ludzkiego mózgu. 
Wegetarianie podważali rolę, jaką ryby odgrywają w  tym zakresie, i  jako dowód 
przytaczali liczne przykłady ludów, które z  perspektywy ich europocentrycznych 
uprzedzeń oraz idiosynkrazji wydawały się, ich zdaniem, pozostawać na niezwykle 
niskim poziomie rozwoju cywilizacji, mimo że ryby stanowiły ich główne źródło 
pożywienia. „Gdyby ryby faktycznie dostarczały składników odżywczych dla roz-
woju naszego mózgu, to cóż powiedzielibyśmy o Eskimosach, którzy żywią się nie-
mal wyłącznie rybami, a mają najmniej rozwinięty mózg spośród ludów zamieszku-
jących Ziemię, podczas gdy buddyści, którzy nie jedzą ani ryb, ani mięsa, posiadają 
mózg najbardziej rozwinięty, z  którego zdolnościami umysłowymi, jak przyznają 
misjonarze, często nie można się równać?”33 Nie ma żadnych dowodów na to, aby 
sądzić, że prawidłowe funkcjonowanie naszych mózgów zależy od fosforu zawarte-
go w rybach. Artemas Ward, amerykański generał i polityk, zapytany kiedyś przez 
pewnego mężczyznę, ile ryb powinien zjeść dziennie, aby odpowiednio odżywić 
swój mózg, odpowiedział mu żartobliwie: „Mały wieloryb byłby odpowiedni dla 
twoich potrzeb”34. Gdyby faktycznie mięso, ryby i  tłuszcze zwierzęce miały pozy-
tywny wpływ na nasze zdrowie, to, jak argumentowali wegetarianie, przeciętna dłu-
gość życia Eskimosów nie wynosiłaby jedynie 27–30 lat. W wieku lat 40 są oni już 
starcami, a tylko nieliczni z nich dożywają pięćdziesiątki. Podobnie zły stan zdrowia 
cechuje Samojedów oraz Kirgizów, którzy żywią się, tak jak Eskimosi, głównie pro-
duktami zwierzęcymi i to im najprawdopodobniej zawdzięczają swe krótkie życie.

Wegetarianie byli przekonani, że nie tylko możemy bez uszczerbku na naszym 
zdrowiu obejść się bez ryb, lecz że powinniśmy całkowicie zrezygnować z  ich 

32	 “Fourth Annual Meeting of the  American Vegetarian Society”, The  Vegetarian Messenger, 3, 
no. 49 (1853): 56.

33	 “Fish Diet”, Good Health, 28, no. 5 (1893): 138.
34	 “Fish Diet”, 138.



ZO
O

PH
IL

O
LO

G
IC

A
.2

02
5.

S.
06

 s
. 

14
 z

 2
3 Paweł Pasieka

spożycia, gdyż wyrządzają mu one liczne szkody. Zagrożeniem nie są ryby, które 
zawierają śmiertelne dla nas trucizny, lecz powszechnie konsumowane gatunki, któ-
rych mięso ulega błyskawicznemu zepsuciu i staje się przyczyną poważnych zatruć 
pokarmowych, a nawet zgonów. W XIX wieku odkryto wiele substancji trujących, 
które powstają w  mięsie ryb. Wasilij Anrep wyizolował z  ich ciał ptomainę, która 
odznacza się silnie trującymi własnościami. Skworcow, Oldekop, Lomeyer i  inni 
wykryli w  ciałach ryb alkaloidy gnilne35. Ludwig Brieger wyodrębnił jeszcze inne 
związki chemiczne, które pojawiają się w  wyniku rozkładu ryb słodko- i  słono-
wodnych, takie jak: „kadaweryna, dwumetyliak, putrescyna, metyliak, trójmetyliak, 
dwuetyliak i neurydyna”36. Do najbardziej trujących substancji wytwarzających się 
w mięsie ryb oraz mięsach innych zwierząt należy botulina, której śmiertelna dawka 
wynosi od 0,2 do 2,5 ng na kilogram masy ciała w zależności od szczepu bakterii roz-
wijających się w porcji mięsa37. Wedle Józefa Drzewieckiego, polskiego wegetariani-
na: „Ryby zepsute zawierają największą ilość alkaloidów, jako to ganidynę, parwolinę, 
a nade wszystko etylenoliaminę. Ślimaki jadalne i ostrygi wytwarzają mylotoksynę, 
która znajduje się także w serach zgnojonych. Jednym słowem zjadamy codziennie 
znaczne ilości pokarmów zwierzęcych o właściwościach trujących, czego pokarmy 
roślinne zupełnie w  sobie nie zawierają. […]  Stąd biorą początek cierpienia krwi 
i nerwów”38. W ciałach ryb mogą znajdować się również groźne pasożyty oraz toksy-
ny, które są przez nie wytwarzane. W 1894 roku Louis Marie du Bois Saint-Sevrin opi-
sał pasożyta żerującego w sardynkach, którego jad powoduje występowanie ropnych 
wysięków na skórze rybaków zajmujących się ich czyszczeniem i  przyrządzaniem. 
Do często spotykanych u ryb pasożytów należą tasiemce. Wedle Johna H. Kellogga 
ryby są organizmami bardziej narażonymi na zakażenie tymi pasożytami od innych 
zwierząt, gdyż żyją w środowisku, które jest sukcesywnie przez nas zanieczyszczane 
ściekami i odchodami pochodzącymi z naszych gospodarstw domowych39. Pasożyty 
rozwijające się w przewodzie pokarmowym człowieka dostają się wraz z odchodami 
do rzek, gdzie trafiają do ryb i innych organizmów wodnych, które następnie zostają 
zjedzone przez ludzi i powodują ponowne ich zarażenie. Ryby oraz inne zwierzęta 
mogą także zawierać nicienie stanowiące przyczynę groźnej dla ludzi włośnicy.

Przekonanie o tym, że ryby są „czyste” i „niewinne”, wcale nie było powszech-
ne. Od najdawniejszych czasów przypisywano tym organizmom oraz skorupia-

35	 Nadina Sieber, „Przyczynek do kwestyi o jadzie rybim. Bacillus piscicidus agilis. Pasożyt cho-
robotwórczy dla ryb”, Gazeta Lekarska, t. 15, nr 13 (1895): 259. Badacze ci przypuszczali, że zepsute 
ryby zawierają produkty utlenienia oleiny.

36	 Sieber, „Przyczynek do kwestyi o jadzie rybim”, 259.
37	 Lasecznik botulinowy został odkryty w  1896  roku przez Émile’a  van Ermengema w  szynce, 

którą zatruło się trzydzieści osób; duża ich część zmarła.
38	 Józef Drzewiecki, Jarstwo podstawą nowego życia w zdrowiu, piękności i szczęściu (Berlin: Prze-

wodnik Zdrowia, 1904), 11.
39	 John H. Kellogg, Shall We Slay to Eat? (Michigan: Good Health Publishing Company, 1899), 61.



ZO
O

PH
ILO

LO
G

IC
A

.2025.S.06 s. 15 z 23
Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu ryb

kom własności pobudzające w sferze seksualnej. Wielu lekarzy podzielało pogląd, 
że „pożywienie złożone po większej części z ryb i skorupiaków wszelkiego rodzaju, 
wywołuje pewien rodzaj drażliwości skórnej (pokrzywka) i podnieca części płcio-
we; stwierdzono również, że u  narodów, które ze względu na miejsce zamieszka-
nia, żywią się głównie rybami, kobiety odznaczają się płodnością, a  mężczyźni 
stosunkowo większym popędem płciowym. Dochodzenia chemiczne pp. Foureroy 
i Vauquelin, ku końcowi przeszłego wieku robione wykazały, że mięso i ikra rybia, 
zawierają pewną ilość połączeń fosforycznych, a najnowsze rozbiory współczesnych 
nam uczonych (Moleschott) wypadki te w  zupełności stwierdziły; wiadomo  […], 
że fosfor posiada własność podniecającą i  to nam objaśnia przytoczoną co tylko 
płodność mieszkańców okolic, gdzie ryby są głównym pokarmem”40. W  myśli 
medycznej pobudzające działanie ryb i  skorupiaków wiązano niekiedy z  możli-
wościami wpływania na płeć dziecka41. Dla wegetarian natomiast rezygnacja z ryb 
jako afrodyzjaków wiązała się przede wszystkim z szerszym procesem powrotu do 
bardziej naturalnych sposobów życia, wolnych od pobudzających je stymulantów. 
Z tych samych względów zalecali oni rezygnację z kawy, herbaty, kakao i alkoholu 
jako produktów drażniących, jak wówczas mówiono, i zastępowanie ich wodą lub 
kawami zbożowymi, żołędziowymi bądź otrzymanymi z innych roślin.

Wegetarianie utrzymywali, że ryby przyczyniają się do zachorowania na trąd42. 
Podejrzenia na ten temat wysuwano na podstawie obserwacji, z  których wynika-
ło, że choroba ta w przeważającej części przypadków dotyka osoby zamieszkujące 

40	 Wilhelm Lubelski, Małżeństwo pod względem fizjologji i hygieny, z dołączeniem uwag dyetetycz-
nych nad wychowaniem niemowląt, podług najlepszych źródeł (Warszawa: Nakładem Karola Bernsteina, 
1862), 275. Za afrodyzjaki uchodziły także frutti di mare, a przede wszystkim szara ambra (wydzielina 
kaszalota), która posiada nie tylko charakterystyczny zapach, lecz zastosowana wewnętrznie powoduje 
wzrost tętna, popędu płciowego i erekcję. Starożytni znali już owe własności tej substancji i używali jej 
do wzmocnienia męskiej potencji. W XIX wieku większość fizjologów zaprzeczała, aby ambra posia-
dała takie właściwości; przeciwnego zdania był między innymi François-Pierre Chaumeton, francuski 
lekarz i botanik.

41	 Wedle Lubelskiego, aby zwiększyć szanse na uzyskanie męskiego potomka, mężczyzna powi-
nien odżywiać się pożywnymi daniami składającymi się z mięs i  ryb, uprawiać gimnastykę, a  także 
ograniczyć kontakty seksualne. Po przynajmniej 20 dniach przestrzegania tych zaleceń małżonkowie 
powinni odbyć stosunek seksualny; „mężczyzna winien oddać się całą siłą rozkoszy, a oboje, to jest 
mąż i żona powinni w chwili spółkowania myśleć łącznie o dziecku płci męskiej”. Lubelski, Małżeństwo 
pod względem fizjologji i hygieny, 91–92. Jak przyznawał Lubelski, metoda ta nie daje pełnej gwarancji 
powodzenia.

42	 “Fish and Leprosy”, The Vegetarian Magazine, 13, no. 3 (1909): 25; C.P. Newcombe, “On Fish 
Eating”, The Vegetarian, 4, no. 10 (1899): 148. W starożytności i średniowieczu pochodzenie trądu wią-
zano z warunkami klimatycznymi i chtonicznymi. Pieter van Foreest, szesnastowieczny lekarz, przypi-
sywał epidemie tej choroby użyciu niestrawnego chleba, mięsa solonego, a szczególnie solonej i często 
zgniłej ryby. W 1873 roku Armauer Hansen, norweski lekarz, odkrył bakterię, która wywołuje trąd. 
Jednakże z uwagi na to, że w 2008 roku odkryto inną bakterię powodującą tę chorobę, kwestia etiologii 
trądu w XIX wieku nie została rozstrzygnięta.



ZO
O

PH
IL

O
LO

G
IC

A
.2

02
5.

S.
06

 s
. 

16
 z

 2
3 Paweł Pasieka

wyspy, wybrzeża morskie i ujścia rzek oraz odżywiające się głównie rybami. Doktor 
Lucius Duncan Bulkley, opierając się na przeprowadzonych przez siebie badaniach, 
twierdził, że zakażenie prątkami trądu następuje po spożyciu ryb, zwłaszcza ryb 
surowych, niewystarczająco ugotowanych lub suszonych. Przypuszczał jednak, że 
najbardziej prawdopodobne źródło przenoszenia się tej choroby to kawior, który 
spożywany jest zawsze na surowo. „Jeśli surowe ostrygi mogą przenosić dur brzusz-
ny, to czyż nierozsądnie jest twierdzić, że ryby, w pewnych okolicznościach, mogą 
być źródłem zakażenia trądem?”43 Zatem wykluczając je z menu i przechodząc na 
dietę wegetariańską, można uwolnić się od tej straszliwej choroby lub przynajmniej 
zminimalizować ryzyko zakażenia się nią. Bulkley dostrzegał korzyści płynące 
z wegetarianizmu nie tylko z uwagi na profilaktykę przeciwko trądowi, lecz również 
w związku z zagrożeniem łuszczycą, a także innymi chorobami skórnymi44.

Nawet jeśli dyskusje dotyczące spożywania ryb były zdominowane przez kwe-
stie zdrowotne, to wegetarianie starali się też podnosić zagadnienia etyczne związa-
ne z zadawaniem cierpienia tym zwierzętom. Brak bezpośrednio obserwowalnych 
reakcji bólowych i wokalizacji u ryb sprawiał, że ich cierpienie oraz nieetyczne trak-
towanie były powszechnie ignorowane i  spotykały się z  niewrażliwością również 
ze strony wielu wykształconych osób. Jakkolwiek długo trzeba było jeszcze czekać 
na odkrycie nocyceptorów i  naukowych dowodów dotyczących reakcji bólowych 
u  tych istot, pewien fakt nie dawał wegetarianom spokoju. Ryby są zwierzętami, 
które wykazują bogate zachowania oraz reakcje środowiskowe, i trudno było uwie-
rzyć, aby organizmy tego rodzaju nie posiadały w ogóle zdolności do odczuwania 
bólu i cierpienia. Nie dysponując jednak żadnymi twardymi danymi w tej sprawie, 
wegetarianie starali się odwoływać do ludzkiej wrażliwości i  empatii. W  stosun-
ku do ryb i innych organizmów wodnych popełniane są liczne akty okrucieństwa, 
polegające na przykład na tym, że ściąga się skórę z żywych węgorzy czy też wrzuca 
do wrzątku jeszcze żywe homary, kraby i raki. W połowie XIX stulecia szacowano, 
że mieszkańcy Londynu i najbliższych okolic nabywają około 3,5 mln ryb i owoców 
morza w  ciągu roku. „Wiele z  tych ryb utrzymywanych jest w  stanie zawieszenia 
pomiędzy życiem a  śmiercią, a  obserwowane u  nich spazmatyczne drżenia ciała 
pokazują, że życie i zdolność do odczuwania nie wygasły u nich zupełnie. Homary 
bronią się, szczypiąc i wijąc, przed wyciągnięciem ze swych siedzib znajdujących się 
w skałach. Przybywając tutaj [na rynek – P.P.], ich walczące, stłoczone ciała zanurza 
się w koszach we wrzącej wodzie i tak kończy się ich żywot, a czarna powłoka ich 
ciała zmienia się w czerwoną. Nie sposób powiedzieć, jak długo znoszą te tortury; 
na targach rybnych nie mówi się o ich krzywdzie, więc kwestia ta nie jest brana pod 

43	 “Fish and Leprosy”, 25.
44	 “Reviewed Work. Diet and Hygiene in Diseases of the Skin by Duncan Bulkley”, British Medi-

cal Journal, no. 1 (1913): 886.



ZO
O

PH
ILO

LO
G

IC
A

.2025.S.06 s. 17 z 23
Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu ryb

uwagę. Z krabami trzeba jednak postępować w inny sposób. Ich układ nerwowy jest 
bardziej czuły lub mają mniejszą wytrzymałość i jeśli zostaną wrzucone żywcem do 
wrzątku, w przedśmiertnych konwulsjach wyrwą sobie odnóża. Aby temu zapobiec, 
przed wrzuceniem do gotującej się wody bez litości przebija się ich głowy szpikul-
cem. Nie sposób opisać, jakie okrucieństwa popełnia się bez opamiętania wobec 
zastępów tych Bożych stworzeń, które ludzie bezmyślnie i bez potrzeby pochłaniają, 
sprowadzając jednocześnie na siebie liczne choroby”45.

Poza wymiarami zdrowotnym i etycznym kwestia konsumpcji ryb była dysku-
towana z punktu widzenia kosztów ogólnoludzkich, społecznych i ekonomicznych 
związanych z  rybołówstwem oraz handlem rybami. Wegetarianie dowodzili, że 
ich dieta jest tańsza w porównaniu z  jadłospisem opartym na mięsie, drobiu oraz 
rybach i pozwala oszczędniej gospodarować finansami domowymi, bez wyraźnego 
pogorszenia walorów odżywczych i  smakowych potraw. „Czyż śledzie kupione za 
sześć pensów mają taką samą wartość odżywczą, jak płatki owsiane kupione za tę 
samą kwotę, z  których można przygotować szesnaście funtów [ok.  7,3  kg  – P.P.] 
pożywnej owsianki? Czyż nie jest lepszym i zdrowszym zajęciem uprawa owsa lub 
roślin strączkowych niż połów ryb z  morza oraz zatruwanie powietrza naszych 
miast i  miasteczek niezdrowymi woniami pochodzącymi z  targów rybnych?”46 
Przekonywano robotników, aby nie marnowali swych skromnych środków finan-
sowych na zakup drogich towarów żywnościowych, takich jak mięsa i  ryby, lecz 
żywili się warzywami, a zaoszczędzone pieniądze przeznaczali na zwiększenie swej 
niezależności i stabilności ekonomicznej. Apele te zderzały się jednak z kulturowo 
zakorzenionym wizerunkiem mięsa jako produktu pożywnego i  wartościowego 
oraz aspiracjami niższych klas społecznych do naśladowania zachowań żywienio-
wych klas wyższych. W  przypadku ryb aspekt ekonomiczny nie odgrywał aż tak 
ważnej roli z  uwagi na to, że w  ostatniej ćwierci  XIX  wieku w  Wielkiej Brytanii 
popularność zyskały tanie punkty gastronomiczne, które zaczęły oferować dostęp-
ną dla klas pracujących, słynną fish and chips47. Mimo że historykom nie udało 

45	 “The London Commissariat”, The Vegetarian Messenger, 6 (1849): 13.
46	 “Economy of Fishing”, The Vegetarian Messenger, 2, no. 20 (1851): 11.
47	 Zanim powstały nowoczesne punkty gastronomiczne, tanie gatunki ryb smażono na prymi-

tywnych kuchenkach, które rozstawiano na ulicach znajdujących się w robotniczych dzielnicach mia-
sta. Jak czytamy w jednym ze świadectw z 1861 roku: „Rybę smażoną, a względnie smażone odpadki 
ryb zakupionych u handlarzy, sprzedają na ulicy biednym ludziom. Po wypłukaniu ryby oddziela się 
głowę, ogon i płetwy, po czym zanurza się w rzadkie ciasto i na zwykłej patelni smaży się w oliwie. 
Piekarze ryb zamieszkują bardzo odległe dzielnice u najuboższych z ubogich, których wstrętna woń, 
powstająca przy smażeniu wcale nie zraża”. A. Liczkowski, „Z przeszłości smażalni ryb”, Ryba. Pismo 
poświęcone zagadnieniom rybactwa oraz propagandzie spożycia ryb, nr 6 (1929): 3. Mimo że nowoczes-
ne smażalnie ryb wprowadziły nowe standardy, panujące w  nich warunki higieniczne oraz zapachy 
wciąż pozostawiały wiele do życzenia; przykra woń została w znacznym stopniu usunięta dopiero po 
wprowadzeniu nowych pieców i urządzeń absorbujących zapachy. W 1888 roku działało w Londynie  



ZO
O

PH
IL

O
LO

G
IC

A
.2

02
5.

S.
06

 s
. 

18
 z

 2
3 Paweł Pasieka

się ustalić, który z  lokali zaczął sprzedawać jako pierwszy to danie, wiadomo, że 
znajdował się on bądź we wschodnim Londynie, bądź w którymś z przemysłowych 
miast północnej Anglii i został otwarty około 1870 roku48. Pomysł polegał na sprze-
daży smażonych na maśle ryb i krojonych ziemniaków, które wcześniej podawano 
jako osobne dania. Był to tani i  sycący posiłek, przyprawiony solą i octem, który 
zaczęto oferować jako wieczorną przekąskę klientom powracającym do domu po 
zamknięciu pubów. Do końca XIX wieku smażalnie ryb stały się stałym elementem 
krajobrazu przemysłowych miast Wielkiej Brytanii proponującym klientom posiłek 
w  przerwie obiadowej oraz w  porze wieczornej i  nocnej. Do  1910  roku działało 
w  tym kraju około  25  tys. firm rodzinnych specjalizujących się w  sprzedaży ryb 
z frytkami, a do 1927 roku było ich już 35 tys.

Ryby dostarczają nam wprawdzie składników pokarmowych, niemniej jednak 
ich pozyskiwanie wiąże się z  kosztami wynikającymi z  utraty zdrowia lub życia 
rybaków, a także ze stratami ekonomicznymi spowodowanymi zniszczeniem łodzi, 
sprzętów oraz mienia. Szacowano, że w  połowie  XIX  wieku w  całej Wielkiej Bry-
tanii każdego roku podczas wykonywania pracy na morzu życie traciło przecięt-
nie  500  rybaków. Thomas Gray w  raporcie przygotowanym dla parlamentu bry-
tyjskiego w 1884  roku podaje, że całkowita liczba zatopionych statków rybackich 
w ciągu ostatnich 7 lat do czerwca 1883 roku, z wyłączeniem zatonięć spowodowa-
nych kolizjami, wynosiła 605 jednostek, a życie straciło w nich 1565 osób49. Do tego 
należy doliczyć koszty związane z utratą zdrowia przez rybaków, wynikającą z pracy 
w ekstremalnie niskich temperaturach, podczas zimy i sztormów trwających przez 
większą część roku, a także koszty łączące się z inwalidztwem50. Śmiertelne wypadki 
skutkują dla małżonek i dzieci rybaków trudną, a niekiedy nawet tragiczną sytuacją 
ekonomiczną. Zdaniem wegetarian wszystkie te problemy można byłoby rozwiązać 

„za jednym zamachem”, gdyby przyjąć proponowany przez nich system dietetycz-
ny, lub przynajmniej znacznie je zminimalizować poprzez dokonanie odpowiedniej 
reformy dotyczącej gospodarowania istniejącymi na Ziemi zasobami. Zgodnie z nią 
w pierwszej kolejności powinniśmy starać się wykorzystać w pełni możliwości pro-
dukcyjne ziem uprawnych i dopiero w przypadku, gdy po osiągnięciu najwyższego 
poziomu wydajności zasoby te okazałyby się niewystarczające, powinniśmy wów-

250 smażalni. W roku 1906 liczba ta wzrosła do 600, a pod koniec lat dwudziestych XX wieku do oko-
ło 3000. Pierwsze smażalnie ryb w Niemczech i we Francji powstały w latach dwudziestych XX wieku. 
We Francji pierwszą tymczasową smażalnię urządzono w  1923  roku w  Boulogne z  okazji tygodnia 
rybackiego. Sukces, jaki odniosła, spowodował, że na początku 1924 roku otwarto próbne smażalnie 
ryb w Tours, Bordeaux i Tuluzie. 

48	 “Fish and Chips”, in Encyclopedia of Food and Culture, 655. Na początku tego rodzaju punkt 
gastronomiczny nazywano: Fried Fish and Chip Potato Shop.

49	 Newcombe, “On Fish Eating”, 147.
50	 Albert Broadbent, “The Ethics of Diet”, The Vegetarian Messenger, vol. 2, no. 10 (1857): 149.



ZO
O

PH
ILO

LO
G

IC
A

.2025.S.06 s. 19 z 23
Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu ryb

czas sięgnąć po dobra znajdujące się na terenach górskich oraz leżące w głębinach 
mórz i oceanów51. Zamiast więc marnować substancje organiczne poprzez ich uty-
lizację do rzek, można by wykorzystać je do nawożenia nieużytków i przekształce-
nia ich w pola uprawne, których, jak szacowano w połowie XIX stulecia, w samej 
Wielkiej Brytanii znajdowało się niemal 6 mln ha, z czego przynajmniej ¼ mogła 
być przeznaczona do celów produkcyjnych.

Dziewiętnastowieczni wegetarianie toczyli walkę w  obronie ryb, nie tylko się-
gając po argumenty etyczne, zdrowotne czy ekonomiczne, lecz także po przykłady 
zaczerpnięte z osobistych doświadczeń i estetycznych doznań. Ryby, gdy nie prze-
chowywano ich w niskich temperaturach, szybko ulegały zepsuciu i wydzielały przy-
kre zapachy, które mało kto potrafił znieść bez obrzydzenia. Woń, a niekiedy nawet 
fetor, jaki unosił się nad londyńskim Billingsgate oraz targami rybnymi w innych 
miastach i  miasteczkach, sprawiał, że w  realiach XIX  stulecia stosunkowo łatwo 
było zniechęcić konsumentów do kupowania i  spożywania ryb, przemawiając do 
zwykłych ludzkich odczuć. Wprawdzie podejmowane od końca XVIII wieku wysił-
ki lekarzy i higienistów związane z usuwaniem przykrych zapachów oraz budową 
sieci kanalizacyjnych przyczyniły się bez wątpienia do poprawy warunków życia 
miejskiego, lecz doprowadziły jednocześnie do wzrastającego zanieczyszczenia 
płynnymi nieczystościami i odpadami fabrycznymi rzek oraz innych cieków wod-
nych. Wegetarianie starali się uświadomić opinii publicznej, że w  tak zanieczysz-
czonym środowisku żyją ryby, które żywią się znajdującymi się w nim nieczystoś-
ciami i resztkami. „Żaden język nie jest w stanie wyrazić, jak odrażające, niezdrowe 
i ohydne są warunki życia ryb. Wszystkie nieczystości, takie jak odchody człowieka 
i  zwierząt, mocz, brudy ze spluwaczek, ścieki pochodzące z  domowych wychod-
ków, miast, miasteczek, pensjonatów, szpitali, hoteli, trujące substancje chemiczne 
z aptek, nieczystości z rzeźni, zagród, stajni, dołów kloacznych, cmentarzy, odchody 
pozostawione na ziemi itd., spłukiwane przez deszcz do rzek ze wszystkimi wyżej 
wymienionymi ściekami kanalizacyjnymi, a  także z nieczystościami z  tysięcy stat-
ków i łodzi na morzu, w portach i rzekach, dostają się do wody, w której żyją ryby, 
homary, ostrygi, małże i tym podobne stworzenia. Należy jeszcze wziąć pod uwagę, 
że ryby zjadają się wzajemnie. Nic więc dziwnego, że żyjąc w  takim środowisku 
i odżywiając się cuchnącymi, zgniłymi substancjami, są obślizgłe i śmierdzą niczym 
ser limburski lub zepsuta padlina. Jakim rodzajem pożywienia są dla naszego móz-
gu owe przyprawiające o  zgrozę substancje pokarmowe? Czy można w  ogóle się 
dziwić, że ludzie cierpią na demencję, szaleństwo, chorują i stają się źli, kiedy zja-
dają tak odrażające, zgniłe i cuchnące produkty? Czy nie czujecie smaku odchodów 
i brudów ściekowych, kiedy zjadacie plugawe, zepsute, obślizgłe martwe ryby? Ryby, 
homary, ostrygi i inne morskie stworzenia tworzą dogodny materiał do powstania  

51	 “Economy of Fishing”, 11.



ZO
O

PH
IL

O
LO

G
IC

A
.2

02
5.

S.
06

 s
. 

20
 z

 2
3 Paweł Pasieka

porażeń, niedowładów, paraliżów, drgawek, ociężałości umysłowej i  innych 
chorób”52. John Wright, aktywny członek Towarzystwa Wegetariańskiego od same-
go początku jego istnienia, z  równą odrazą odnosił się do spożywania ryb i  jako 
główny powód przytaczał doświadczenia z dzieciństwa spędzonego w jednej z nad-
morskich miejscowości. Kiedykolwiek morze wyrzucało na plaże ciała rozbitków, 
miał on okazję zobaczyć, jak w  ich wnętrznościach, ustach, oczodołach biesiado-
wały z zapałem krewetki i małe rybki53. Widział też, że w żołądku dużej ryby, którą 
przywieziono na targ, znajdowały się fragmenty ludzkiego ciała. Obrazy te zapadły 
mu głęboko w  pamięć i  sprawiły, że od tego czasu nigdy więcej nie tknął żadnej 
ryby. Na doświadczenia tego rodzaju wskazywali już starożytni Grecy i podobnie 
jak w epoce wiktoriańskiej przytaczali je czasami jako argument na rzecz przejścia 
na dietę wegetariańską. Archestratos, grecki poeta żyjący w IV wieku p.n.e., pisał, 
nieco żartobliwie, że: „Każdej rybie smakuje ludzkie ciało, gdy tylko może ono stać 
się jej łupem. Zatem ci, którzy paplają na ten temat, mają słuszność, że przecho-
dzą na dietę warzywną oraz przyłączają się do filozofa Diodora [z Aspendos – P.P.] 
i wraz z nim ściśle i sumiennie postępują wedle wskazania Pitagorasa”54.

Przykłady wzajemnie zjadających się ryb budziły zwykle mniejszą odrazę, cho-
ciaż także posługiwano się nimi, aby zniechęcać ludzi do konsumowania tych zwie-
rząt. W  historii wegetarianizmu zdarzył się jednak pewien osobliwy przypadek, 
który wywołał skrajnie przeciwną reakcję. Benjamin Franklin został wegetariani-
nem w wieku lat 16 i, jak przyznawał, ważną rolę w tej decyzji odegrała rozprawa 
Thomasa Tryona The Way to Health, Long Life and Happiness (1683). Z czasem do 
argumentów zdrowotnych dołączył powody natury etycznej. Pewnego jednak razu, 
odbywając statkiem podróż z  Bostonu do Filadelfii, zasiadł do stołu, na którym 
podano kilka dorszy. „Dotąd przestrzegałem bacznie postanowienia, że wstrzymam 
się od jedzenia jakiegokolwiek mięsa, i  razem z  mym mistrzem Tryonem, byłem 
i teraz zdania, że łowienie ryb jest morderstwem […]. Czas jakiś wahałem się mię-
dzy zasadą a upodobaniem, aż uprzytomniłem sobie, gdy którąś rybę rozcięto, że 
w  ich żołądku nieraz widuje się mniejsze rybki. Jeśli więc one, pomyślałem, zja-
dają się nawzajem, to nie widzę powodu, aby człowiek nie miał ich jeść”55. Casus 
Franklina nie uszedł uwadze dziewiętnastowiecznych wegetarian. W rozumowaniu 
tym słusznie dostrzegali oni raczej wyraz słabości i upodobań prezydenta Stanów 
Zjednoczonych niż faktyczną siłę argumentu, który uzasadniałby rezygnację z diety 
wegetariańskiej lub odmowę jej przyjęcia. Nie ma żadnego powodu, aby nasze nor-

52	 J.H. Neff, “Fish are Filthy; Not Fit for Food”, The Vegetarian Magazine, 13, no. 4 (1909): 30.
53	 “A Vegetarian Advocate”, The Vegetarian Messenger, 1 (1849): 109.
54	 Arestratos, fr. 23. 17–20, cyt. za: John Wilkins, “Social Status and Fish in Greece and Rome”, in 

Food Culture & History, eds. Gerald Mars and Valerie Mars, vol. 1 (London: The London Food Seminar, 
1993), 191.

55	 Benjamin Franklin, Żywot własny, przeł. Julian Stawiński (Warszawa: PIW, 1960), 45.



ZO
O

PH
ILO

LO
G

IC
A

.2025.S.06 s. 21 z 23
Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu ryb

my etyczne wzorowały się na zachowaniach ryb czy też jakichkolwiek innych zwie-
rząt. Zwracano także uwagę na to, że Franklin pochodził, przez swą matkę, ze słyn-
nej rodziny angielskich harpunników o nazwisku Folgers i być może ktoś w czasie 
rejsu przypomniał mu o  tym. On zaś sięgnął po quasi-racjonalne argumenty, aby 
nie okazać się „wyrodnym” członkiem swej familii, i przyłączył się do wspólnego 
posiłku. Nie zmienia to jednak faktu, że rozumowanie prezydenta pozostaje nie-
przekonujące oraz nie usprawiedliwia zadawania bólu i cierpienia rybom – tajemni-
czym i pięknym stworzeniom morskim.

Nie tylko Franklin był pescowegetarianinem. Wśród kandydatów do Towarzy-
stwa Wegetariańskiego było ich tak wielu, że w drugiej połowie XIX wieku zaczęto 
zastanawiać się, czy nie zrezygnować z  wymogu niespożywania ryb. Ostatecznie 
jednak zachowano zasadę 3F i przyznano osobom, które nie chciały zaprzestać ich 
jedzenia, status „członków-kandydatów”. Ocalono pryncypia, dając szansę na dosto-
sowanie się. Rozwiązania tego nie zastosowano natomiast w przypadku innych mięs. 
Kiedy więc chcemy zrozumieć, jaki był i wciąż jest status ryb w kulturze europej-
skiej, wyobraźmy sobie, co by się stało, gdyby postąpiono odwrotnie.

Bibliografia

Babel, Izaak. „Dzieciństwo. U babci”. W Historia jednego konia, s. 286–295. Przeł. Mieczy-
sław Binom [et al.]. Warszawa: Czytelnik, 1983.

Broadbent, Albert. “The  Ethics of Diet”. The  Vegetarian Messenger, vol.  2, no.  10  (1857):   
147–153.

Chrostowski, Władysław. „Status zwierząt w Biblii”. Forum Teologiczne, 6 (2005): 7–22.
Cramner, Thomas. The Book of Common Prayer and Administration of the Sacraments and 

Other Rites and the Ceremonies of the Church. https://www.episcopalchurch.org/wp-con 
tent/uploads/sites/2/2021/02/book-of-common-prayer-2006.pdf (dostęp: 20.12.2023).

“The Darwen Discussion”. The Vegetarian Messenger, 5, no. 69 (1855): 60–61.
Douglas, Mary. Czystość i zmaza. Przeł. Marta Bucholc. Warszawa: PIW, 2007.
Drzewiecki, Józef. Jarstwo podstawą nowego życia w  zdrowiu, piękności i  szczęściu. Berlin: 

Przewodnik Zdrowia, 1904.
“Economy of Fishing”. The Vegetarian Messenger, 2, no. 20 (1851): 11.
Encyclopedia of Food and Culture. Ed. in chief. Solomon H. Katz. T. 1–3. New York: Thom-

son Gale, 2003.
Falimirz, Stefan. O ziołach i mocy ich. Kraków: Drukarnia Floriana Unglera, 1534.

“Fish and Leprosy”. The Vegetarian Magazine, 13, no. 3 (1909): 25.
“Fish Diet”. Good Health, 28, no. 5 (1893): 138.

https://www.episcopalchurch.org/wp-content/uploads/sites/2/2021/02/book-of-common-prayer-2006.pdf
https://www.episcopalchurch.org/wp-content/uploads/sites/2/2021/02/book-of-common-prayer-2006.pdf


ZO
O

PH
IL

O
LO

G
IC

A
.2

02
5.

S.
06

 s
. 

22
 z

 2
3 Paweł Pasieka

“Fish Given to the Disciple”. The Vegetarian Messenger, 2, no. 16 (1851): 4.
Forstner, Dorothea. Świat symboliki chrześcijańskiej. Przeł. Wanda Zakrzewska, Paweł Pach-

ciarek, Ryszard Turzyński. Warszawa: Instytut Wydawniczy PAX, 1990.
“Fourth Annual Meeting of the American Vegetarian Society”. The Vegetarian Messenger, 3, 

no. 49 (1853): 55–60.
Franklin, Benjamin. Żywot własny. Przeł. Julian Stawiński. Warszawa: PIW, 1960.
Grzybek, Stanisław. „Manuskrypty z Qumran a chrześcijaństwo”. Ruch Biblijny i Liturgiczny, 

nr 2 (13) (1960): 81–103.
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o)/yon&la=greek&can=o)/yon0&prior 

=to/#lexicon (dostęp: 20.04.2024).
https://www.sefaria.org/Chullin.66b.1?lang=bi (dostęp: 10.03.2024).
https://www.sefaria.org/Mishnah_Chullin.8.1?ven=english|William_Davidson_Edition_-_

English&lang=bi (dostęp: 20.04.2024).
Kellogg, John H. Shall We Slay to Eat? Michigan: Good Health Publishing Company, 1899.
Klemens Aleksandryjski. Kobierce. Przeł. Janina Niemirska-Pliszczyńska. T. 1–2. Warszawa: 

Instytut Wydawniczy PAX, 1994.
Kracik, Jan. „Post po staropolsku”. Nasza Przeszłość, t. 75 (1991): 65–90.
Liberiusz, Jacek. Gospodarz Nieba y Zięmie Iezus Chrystvs Syn Bozy Bog Wcielony, Zbawiciel 

y Naprawca Swiata, W przednie Taiemnic y Dzieł swoich vroczystości Poboznemu Audi-
torowi na Kazaniach Wystawiony Od X. Iacka Liberiusza. Kraków: W drukarni Balcera 
Smießkowica, 1669.

Liczkowski, A. „Z przeszłości smażalni ryb”. Ryba. Pismo poświęcone zagadnieniom rybactwa 
oraz propagandzie spożycia ryb, nr 6 (1929): 3–4.

Linzey, Andrew. Teologia zwierząt. Przeł. Wiktor Kostrzewski. Kraków: Wydawnictwo WAM, 
2010.

“The London Commissariat”. The Vegetarian Messenger, 6 (1849): 13.
Lubelski, Wilhelm. Małżeństwo pod względem fizjologji i hygieny, z dołączeniem uwag dyete-

tycznych nad wychowaniem niemowląt, podług najlepszych źródeł. Warszawa: Nakładem 
Karola Bernsteina, 1862.

Miklaszewski, Walenty. „Zasady jarstwa”. Nauka i Życie, nr 10 (18) (1907): 1–2.
Neff, J.H. “Fish are Filthy; Not Fit for Food”. The Vegetarian Magazine, 13, no. 4 (1909): 30.
Newcombe, C.P. “On Fish Eating”. The Vegetarian, 4, no. 10 (1899): 145–150.
Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Wyd. 5 popr. Poznań–Warszawa: Wydawnictwo 

Pallottinum, 2003.
“Reviewed Work. Diet and Hygiene in Diseases of the Skin by Duncan Bulkley”. British Medi-

cal Journal, no. 1 (1913): 886.
Safran, Eliyahu. “Fins and Scales: Fish, Children and Scholars”. https://outorah.org/p/31244/ 

(dostęp: 20.02.2024).
Salij, Jacek. „Św.  Tomasza z  Akwinu O  doskonałości życia duchowego: wstęp, przekład, 

komentarz”. Studia Theologica Varsaviensia, 19 (2) (1981): 157–243.

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o)/yon&la=greek&can=o)/yon0&prior=to/#lexicon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o)/yon&la=greek&can=o)/yon0&prior=to/#lexicon
https://www.sefaria.org/Chullin.66b.1?lang=bi
https://www.sefaria.org/Mishnah_Chullin.8.1?ven=english|William_Davidson_Edition_-_English&lang=bi
https://www.sefaria.org/Mishnah_Chullin.8.1?ven=english|William_Davidson_Edition_-_English&lang=bi
https://outorah.org/p/31244/


ZO
O

PH
ILO

LO
G

IC
A

.2025.S.06 s. 23 z 23
Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu ryb

Sieber, Nadina. „Przyczynek do kwestyi o  jadzie rybim. Bacillus piscicidus agilis. Pasożyt 
chorobotwórczy dla ryb”. Gazeta Lekarska, t. 15, nr 13 (1895): 257–261.

Simpson, James. “Vegetarianism”. The Vegetarian Messenger, 7 (1849): 30.
“Soiree of the Manchester and Salford Vegetarian Association”. The Vegetarian Messenger, 3, 

no. 39 (1853): 1–6.
Szczeklik, Karol. „Ryby, nie-ryby w  poście”. Dwutygodnik Katechetyczny i  Duszpasterski, 

t. 9, nr 15–16–17 (1905): 514–518.
Tertulian. „O chrzcie”. W Wybór pism, 133–154. Przeł. Emil Stanula, Wojciech Kania, Win-

centy Myszor. Warszawa: Akademia Teologii Katolickiej, 1970.
Toussaint-Samat, Maguelonne. Historia naturalna i moralna jedzenia. Przeł. Anna Bożena 

Matusiak i Maria Ochab. Warszawa: Wydawnictwo W.A.B., 2002.
“A Vegetarian Advocate”. The Vegetarian Messenger, 1 (1849): 109.
Wielądek, Wojciech. Kucharz Doskonały. Warszawa: Nakładem i  drukiem Michała Grölla, 

1783.
Wilkins, John. “Social Status and Fish in Greece and Rome”. In Food Culture  &  History, 

eds. Gerald Mars and Valerie Mars, 191–203. Vol. 1. London: The London Food Semi-
nar, 1993.

Paweł Pasieka – adiunkt w Instytucie Nauk Socjologicznych i Pedagogiki SGGW w Warsza-
wie. Zainteresowania badawcze: bioetyka, etyka doświadczeń z udziałem zwierząt, filozofia 
i  historia wegetarianizmu, filozofia przyrody. Twórca, wraz z  dr  Agnieszką Gruszczyńską, 
programu Prawa zwierząt – interdyscyplinarne studia podyplomowe w SWPS w Warszawie. 
Członek I Lokalnej Komisji Etycznej ds. Doświadczeń na Zwierzętach w Warszawie obecnej 
kadencji. E-mail: pawel_pasieka@sggw.edu.pl.

Paweł Pasieka  – Assistant Professor at the  Institute of Sociological Sciences and Pedago-
gy, Warsaw University of Life Sciences. Research interests: bioethics, ethics of experiments 
involving animals, philosophy and history of vegetarianism, philosophy of nature. Creator, 
together with dr Agnieszka Gruszczyńska, of the  Animal Rights  – interdisciplinary post-
graduate programme at the  Warsaw School of Social Sciences and Humanities  (SWPS). 
Member of the 1st Local Ethical Committee for Animal Experiments in Warsaw of the cur-
rent term. E-mail: pawel_pasieka@sggw.edu.pl.

mailto:pawel_pasieka@sggw.edu.pl
mailto:pawel_pasieka@sggw.edu.pl

	Paweł Pasieka: Ryby to nie warzywa. Argumenty dziewiętnastowiecznych wegetarian przeciwko zjadaniu

