
 
Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne 2002, t. 35, z. 2, s. 271–290 

Ks. RAFAŁ NAKONIECZNY 

ZAGADNIENIE  MOWY  W  TRAKTATACH 
DEONTOLOGICZNYCH  CYCERONA  
I  ŚW. AMBROŻEGO 

WPROWADZENIE 

Nasze zainteresowanie zagadnieniem mowy w traktatach o obowiązkach 
Marka Tulliusza Cycerona i św. Ambrożego z Mediolanu tłumaczy prze-
de wszystkim fakt, iż obaj autorzy byli wybitnymi mówcami i spodziewać 
się można, iż pisząc rozprawy etyczne, poruszają także temat mowy. 
Sztuka przemawiania związana była bardzo ściśle z funkcjami, jakie speł-
niali. Trudno wyobrazić sobie niewymownego adwokata, w ogóle nie do 
pomyślenia w życiu publicznym Rzymu byłby ktoś, kto choć w pewnej 
mierze nie posiadł sztuki przemawiania. Postać Cycerona jest w tej mate-
rii sztandarowa 

1. Jest on autorem jedynej w swym rodzaju historii wy-
mowy rzymskiej, dialogu Brutus, który T. Aleksandrowicz nazywa „en-
cyklopedią antycznego oratorstwa” 

2, a K. Kumaniecki określa pracę nad 
Brutusem jako „przedsięwzięcie niezwykle ambitne i nie mające dotąd pre-
cedensu” 

3. Także Ambroży, który jako biskup był w szczególny sposób 
powołany do głoszenia Bożego słowa, zetknąć się musiał, choćby jedynie 
dla celów praktycznych, z problemem sztuki mówienia. W rzeczywistości 
otrzymał on za młodu gruntowne wykształcenie prawnicze i retoryczne 

4. J. 
Czuj stwierdza: „Ambroży był wybitnym pisarzem i znakomitym mów-
cą” 

5. Zastanawiająca jest, wyrażona w negatywnym kontekście, opinia J. 
Legowicza, jakoby Ambroży miał się „wyżywać w gromowładnych ka-
zaniach” 

6. Przyjmując to określenie dosłownie, może wbrew intencjom cy-
towanego autora, stwierdzamy, iż siła oddziaływania słów Ambrożego 
porównywalna była z ... mocą Jowisza. Zdecydowanie inaczej charakte-
ryzuje tego Ojca Kościoła wybitny śląski patrolog B. Altaner, który mówi 

—————— 
 1 O znaczeniu Cycerona w dziedzinie wymowy i jego ocenie przez starożytnych por. T. 
A l e ks a n d r o w i c z, Elita władzy a oratorstwo w schyłkowym okresie Rzeczypospolitej Rzym-
skiej, Katowice 1996, p. 87 nn. 
 2 Por. T. A l e k s a n d r o w i c z, Elita władzy..., s. 19. 
 3 K. K u m a n i e c k i, Literatura rzymska. Okres cyceroński, Warszawa 1977, s. 303.  
 4 Por. B. A l t a n e r, Patrologie, Freiburg 1951, s. 329. 
 5 J. C z u j, Patrologia, Poznań 1954, s. 200. 
 6 Por. J. L e g o w i c z, Historia filozofii starożytnej Grecji i Rzymu, Warszawa 1973, s. 594. 



Ks. RAFAŁ NAKONIECZNY 272 

o „sile oratorskiej i pięknie poetyckim” kazań Ambrożego, które, nieco 
przerobione, zbierał w książki 

7.  
W tym miejscu rodzi się całkiem uzasadniona ciekawość: co ci dwaj 

mówcy (z jednej strony wybitny orator, skuteczny rzymski adwokat, z dru-
giej kaznodzieja, „gromowładny” nauczyciel Bożej prawdy) piszą na temat 
mowy? 

Na wstępie przypomnieć należy, iż oba traktaty De officiis nie powsta-
ły jako bezpośredni efekt refleksji na temat ludzkiej mowy czy, idąc da-
lej, wymowy (jak retoryczne dzieła Cycerona: młodzieńcze Libri rhetorici, 
De oratore, Brutus, Orator, De optimo genere oratorum, Partitiones orato-
riae i Topica 

8). Oba dzieła, które chcemy zbadać, miały, wbrew odczu-
ciom, jakie mogą się rodzić u współczesnego czytelnika, cel praktyczny. 
Cyceron pisał „przewodnik” dla syna Marka, myśląc o stworzeniu traktatu, 
który przyczyni się do właściwego wychowania przyszłego pokolenia 
Rzymian, a przez to do uratowania ukochanej republiki 

9. Z kolei Am-
broży, pisząc do kleryków (których także nazywa „synami” 

10), omawia 
„powinności osób duchownych we wszelkich okolicznościach życio-
wych” 

11. Tak więc zarówno De officiis Cycerona, jak i De officiis mini-
strorum św. Ambrożego określić można mianem „podręcznika” 

12.  
Porównanie tych dzieł wynika z uzasadnionej przez inne, opisane już 

badania 
13, nadziei wykrycia pewnych zbieżności, które niejednokrotnie 

mogą być po prostu swoistym cytowaniem Cycerona przez Ambrożego, 
cytatem w rozumieniu starożytnych, którzy nie znali pojęcia praw autor-
skich 

14. Z obu traktatów postaramy się więc wydobyć naukę o mowie. Pod 
tym kątem przeanalizujemy poszczególne fragmenty, by ostatecznie ca-
łą naukę obu autorów ująć syntetycznie i porównać z sobą.  

 
 

—————— 
 7 Por. B. A l t a n e r, Patrologie..., s. 331–333. 
 8 Por. K. K u m a n i e c k i, Literatura rzymska..., s. 295–312. 
 9 Por. A. N a w r o c k a, „De officiis” Cycerona i „De officiis ministrorum” św. Ambrożego. 
Problem recepcji etyki Cycerona w etyce chrześcijańskiej św. Ambrożego, Warszawa 1988, s. 26 
(Studia Antiquitatis Christianae, t. 8). 
 10 Por. A m b r o s i u s, De officiis ministrorum [dalej: Ambr. De off. ministr.] I 7,23–24. W ca-
łym artykule polskie fragmenty traktatu Ambrożego podaję w tłumaczeniu własnym. 
 11 Por. A. N a w r o c k a, „De officiis”..., s. 31. 
 12 Jak czynią to Sajdak i Wikarjak we wstępie do: A m b r o ż y  z  M e d i o l a n u, Obowiązki 
duchownych, tłum. K. Abgarowicz, Warszawa 1967, s 11. Por. też A. N a w r o c k a, „De offi-
ciis”..., s. 73. 
 13 Ogólnie mówić można o dwu sprzecznych opiniach uczonych: według pierwszej dzieło Am-
brożego było jedynie chrystianizacją dzieła Cycerona (T. Zieliński), według innych Ambroży do-
konał zamiany treści humanistycznej na teistyczną (B. Łapicki). Przegląd poglądów na temat za-
leżności Ambrożego od Cycerona por. A. N a w r o c k a, „De officiis”..., s. 3–10. 
 14 Ambroży korzystał w swych dziełach także z innych źródeł klasycznych i chrześcijańskich. 
Na temat zależności od greckich Ojców Kościoła por. np. Th. S c h e r m a n n, Die griechischen 
Quellen des hl. Ambrosius in ll. III de Spir. s., München 1902. 



ZAGADNIENIE MOWY W TRAKTATACH DEONTOLOGICZNYCH CYCERONA 273 

1.  TEORIA  MOWY 

W pierwszej księdze swego traktatu o obowiązkach Cyceron zamiesz-
cza kilka teoretycznych uwag dotyczących fenomenu mowy. Stwierdza, 
że narzędziem mowy jest głos 

15. Sama zaś mowa jest, obok rozumu, swo-
istym spoiwem (vinculum) ludzkiego społeczeństwa, jednocześnie te dwa 
łączące ludzi czynniki są – zdaniem Cycerona – właściwościami odróżnia-
jącymi człowieka od zwierząt 

16. Ogólnie pojętą mowę dzieli na dwa rodza-
je: „Mowa ma wielkie znaczenie. Dzieli się ona na przemowę i rozmowę. 
Przemowę słyszy się w sądzie, na zgromadzeniu ludowym i w senacie. 
Rozmowa natomiast ma miejsce podczas spotkań towarzyskich, dyskusji 
naukowych, w gronie przyjaciół oraz na ucztach” 

17. Podział ten dokonany 
jest więc ze względu na charakter mowy (oratio): prywatny (sermo) bądź 
oficjalny (contentio). 

W dalszej części De officiis Cyceron powtarza tę informację: „Mowa 
dzieli się na rozmowę (sermo) i przemowę (contentio), z których ta druga, 
bez wątpienia, prędzej prowadzi do sławy” 

18. Do teoretycznego podziału 
dołącza więc praktyczną uwagę, iż to mowa oficjalna jest lepszym środ-
kiem do zdobycia sławy. Cyceron sam doświadczył tego we własnym ży-
ciu. Dzięki swej biegłości w sztuce oratorskiej zdołał przewyższyć nawet 
największego w owych czasach mówcę, Hortensjusza 

19. Szczególnym ro-
dzajem mowy oficjalnej, umiłowanym przez Rzymian, była mowa sądowa: 
„Największy podziw wywołuje mowa sądowa, która dzieli się na dwa ro-
dzaje, albowiem składa się z oskarżenia i obrony. Jeżeli nawet chwalebniej-
sza jest obrona, to pamiętać trzeba, że i oskarżenie bardzo często chwalo-
no” 

20. Słowa te pisze w ostatnich dniach swego życia człowiek, który sły-
nął jako niezwykle utalentowany i skutecznie działający adwokat. Uzna-
nie dla mowy oskarżycielskiej, prócz względów artystycznych, tłuma-
czy natomiast fakt, że i Cyceron kilkakrotnie występował jako oskarżyciel 

—————— 
 15 Por. C i c e r o, De officiis [dalej: Cic. De off.], I 37,133. Wszystkie polskie fragmenty trakta-
tu Cycerona podaję w tłumaczeniu własnym. 
 16 Cic. De off. I 17,53: „Wiele zaś jest stopni społeczeństwa ludzkiego. Od tego nieograniczo-
nego związku ściślejsza jest wspólnota tego samego plemienia, narodu, języka, które najbardziej 
łączą ludzi”; Cic. De off. I 16,50: „Jego [społeczeństwa] spoiwem są rozum i mowa, które łączą 
ludzi między sobą [...]. W niczym innym nie różnimy się bardziej od zwierząt, o których często 
mówimy, że są odważne, na przykład o koniach i lwach, lecz sprawiedliwości, słuszności, dobroci 
im nie przypisujemy, są bowiem pozbawione rozumu i mowy”. 
 17 Cic. De off. I 37,132: „Magna vis orationis est, eaque duplex, altera contentionis, altera ser-
monis, contentio disceptationibus tribuatur iudiciorum, contionum, senatus, sermo in circulis, dis-
putationibus, congressionibus familiarium versetur, sequatur etiam convivia”. 
 18 Cic. De off. II 14,48: „[cum] duplex ratio sit orationis, quarum in altera sermo sit, in altera 
contentio, non est id quidem, quin contentio orationis maiorem vim habeat ad gloriam”. 
 19 W 70 r., podczas procesu Werresa, którego bronił bez skutku Hortensjusz. K. K u m a n i e-
c k i, Lieratura rzymska..., s. 182, 203–207. 
 20 Cic. De off. II 14,49: „Maxima est admiratio in iudiciis; quorum ratio duplex est. Nam ex ac-
cusatione et ex defensione constat; quarum etsi laudabilior est defensio, tamen etiam accusatio 
probata persaepe est”. 



Ks. RAFAŁ NAKONIECZNY 274 

(np. w Werrynkach 
21 czy w demaskująco-oskarżycielskich Katylinar-

kach 
22). 

W teoretycznym ujęciu mowy Ambroży ogranicza się do podania swe-
go podziału rozmowy (sermo), która – według niego – „dzieli się na dwie 
części: na rozmowę przyjacielską i traktat, czy rozprawę na temat wiary 
lub sprawiedliwości” 

23. Zrozumiałe jest zupełne pominięcie mów świec-
kich (sądowych czy politycznych), dziwi jednak brak wypowiedzi na temat 
głoszenia słowa Bożego. Jedyną, pośrednią zresztą, wzmiankę na ten te-
mat odnajdujemy w argumentacji De officiis ministrorum, gdzie powołuje 
się na ciążący na nim „obowiązek nauczania” 

24. 
Odnośnie do tematyki rozmów Cyceron pisze: „Zwykle rozmawia się 

o sprawach rodzinnych albo o państwie, albo o sztuce i nauce” 
25. Ambro-

ży natomiast wymienia jako tematy rozmów wiarę i sprawiedliwość oraz 
Pismo święte 

26. 
 

2.  WYMOWA 

W traktacie Cycerona znajduje się pochwała wymowy, którą wysławia 
Tulliusz obok tak cenionej w Rzymie znajomości prawa: „Biegłości w pra-
wie najbliższy jest dar przemawiania, poważniejszy, wdzięczniejszy i pięk-
niejszy. Co bowiem jest wspanialszego nad wymowę, czy to biorąc pod 
uwagę podziw słuchaczy, czy to nadzieję potrzebujących, czy też wdzię-
czność tych, którzy zostali obronieni. Z tego powodu przodkowie nasi da-
li jej pierwszeństwo wśród dostojnych sztuk” 

27. Na innym miejscu pi-
sze: „Bogata w treść wymowa, byleby rozsądna, więcej znaczy niż naj-
przenikliwsza myśl bez tej wymowy” 

28. Ze słów tych wynika, jak wiel-
ką wagę przywiązywał do wymowy (eloquentia, dicendi facultas) jako 
narzędzia wyrażania poglądów.  

Dla naukowego opracowania i nauczania sztuki przemawiania powsta-
wały w Grecji i później w Rzymie liczne szkoły retorów. Cyceron 
otrzymał bardzo staranne wykształcenie, w tym oczywiście także reto-
ryczne. Słuchał mów najwybitniejszych współczesnych mu oratorów: An-
—————— 
 21 Por. K. K u m a n i e c k i, Literatura rzymska..., s. 203–207. 
 22 Tamże, s. 231–237. 
 23 Ambr. De off. ministr. I 22,99: „Sermo in duo dividitur, in conloquium familiare et in trac-
tatum disceptationemque fidei atque iustitiae”. 
 24 Por. Ambr. De off. ministr. I 1,2. 
 25 Cic. De off. I 37,135: „Habentur autem plerumque sermones aut de domesticis negotiis aut de 
re publica aut de artium studiis atque doctrina”. 
 26 Ambr. De off. ministr. I 22,99 nn. 
 27 Cic. De off. II 19,66: „Atque huic (iuris civilis) finituma est dicendi gravior facultas et gratior 
et ornatior. Quid enim eloquentia praestabilius vel admiratione audientium vel spe indigentium vel 
eorum, qui defensi sunt, gratia? Huic ergo a maioribus nostris est in toga dignitatis principatus da-
tus”. 
 28 Cic. De off. I 44,156: „Eloqui copiose, modo prudenter, melius est quam vel acutissime sine 
eloquentia cogitare [...]”.  



ZAGADNIENIE MOWY W TRAKTATACH DEONTOLOGICZNYCH CYCERONA 275 

toniusza, Krassusa, Sulpicjusza i Kotty, studiował wymowę u Demetriosa 
w Atenach i Molona na Rodos, który miał na niego największy wpływ 

29. 
Do nauki retorów Cyceron nawiązuje, pisząc: „Zasady przemowy (con-
tentio) podają retorzy, nie ma jednak żadnych zasad rozmowy (sermo), 
chociaż nie wiem, czy nie można by ich sformułować. Wspomniane za-
sady używania słów i zdań dotyczyć będą także rozmowy (sermo)” 

30. 
Również Ambroży świadomy jest istnienia technik, całej nauki przema-
wiania i fachowej literatury retorycznej. Jednakże jego stosunek do reto-
ryki, mimo iż – jak wspomnieliśmy na wstępie – otrzymał w tej materii 
staranne wykształcenie, jest zdecydowanie negatywny: „Pisarze świeccy 
podają nadto wiele wskazówek odnośnie do sposobu mówienia, które, jak 
sądzę, możemy pominąć” 

31. Godna uwagi jest pewna niekonsekwencja bi-
skupa Mediolanu. Wprawdzie zapowiada odrzucenie zasad retorów, jed-
nakże nie gardzi przykładami, które podawali 

32. Wydaje się zresztą, że 
sformułowanie ferunt rhetores jest równoznaczne z Cicero dicit, gdyż 
wprowadzony zwrotem ferunt rhetores fragment tekstu Ambrożego 

33 za-
czerpnięty jest dosłownie z Cycerona 

34. 
We wstępie skierowanym do syna Cyceron zaznacza, iż uważa swą 

działalność za pożyteczną dla filozofii i wymowy rzymskiej i zachęca 
go do lektury wydanych mów oraz rozpraw filozoficznych 

35. Wyraźną 
polemikę do tych słów, jak zwykle u Cycerona pełnych świadomości wła-
snej wielkości, znaleźć można u Ambrożego, który zapowiada ocenę obo-
wiązku według innych reguł oraz ostrzega, że w swoim dziele akcent sta-
wia raczej na prostotę i mądrość niż na wzniosłe słowa i piękno języka 

36. 
Także w jego słowach widoczny jest element zachęty do lektury powsta-
jącego dzieła: „Ci, którzy nie czytają ich [tj. wcześniejszych filozofów] 
książek, niech przeczytają moją, jeśli zechcą” 

37. Celowość swej pracy nad 
De officiis ministrorum argumentuje tym, że jako biskup chce pouczyć 
swych „synów” 

38. 
 

—————— 
 29 Por. K. K u m a n i e c k i, Literatura rzymska..., s. 180 nn. 
 30 Cic. De off. I 37,132: „Contentionis praecepta rhetorum sunt, nulla sermonis, quamquam haud 
scio an possint haec quoque esse. Quae verborum sententiarumque praecepta sunt, eadem ad se-
monem pertinebunt”. 
 31 Ambr. De off. ministr. I 23,102: „Multa praeterea de ratione dicendi dant praecepta saecula-
res viri, quae nobis praetereunda arbitror”.  
 32 Por. Ambr. De off. ministr. III 15,91 i in. 
 33 Tamże. 
 34 Por. Cic. De off. III 22,86–87. 
 35 Por. Cic. De off. I 1,1–3. 
 36 Ambr. De off. ministr. I 9,29: „Pisanie tego dzieła nie jest zbyteczne, gdyż według innych re-
guł oceniamy obowiązek, niż tamci oceniali. Ci, którzy nie czytają ich książek, niech przeczytają 
moją, jeśli zechcą; nie znajdą tu wzniosłych słów ani sztuki mówienia, lecz proste piękno”; Ambr. 
De off. ministr. III 22,139: „Choć język nie zawiera szczególnego piękna, jednakże szereg daw-
nych wydarzeń krótko przedstawionych wnosi wiele mądrości”. 
 37 Ambr. De off. ministr. I 9,29. 
 38 Por. Ambr. De off. ministr. I 7,24. 



Ks. RAFAŁ NAKONIECZNY 276 

 

3.  ŻARTY 

Sens ludzkich rozmów nie zawsze musi być poważny. Stąd Cyceron wy-
raża swoją opinię także odnośnie do żartów: „Nie po to na świat przyszli-
śmy, aby wydawało się, że stworzeni jesteśmy do zabawy i żartów, lecz 
raczej po to, abyśmy prowadzili życie surowe i zajmowali się rzeczami po-
ważniejszymi i wznioślejszymi. Zabawa i żarty są wprawdzie dozwolone, 
ale jak snu i odpoczynku wtedy ich mamy używać, gdy uczyniliśmy zadość 
sprawom ważniejszym i poważniejszym. Żart nie może być swawolny i 
nieskromny, lecz powinien być przyzwoity i dowcipny. Dwa są rodzaje 
żartów: jeden prostacki, rozpustny, sprośny, nieprzyzwoity, drugi pełen 
smaku, gustowny, inteligentny, dowcipny. Łatwo rozróżnić żart przyzwoity 
od prostackiego. Pierwszy, wypowiedziany w stosownym czasie, gdy 
sprzyja temu wesoły nastrój, godny jest najpoważniejszego człowieka, 
żadnego wolno urodzonego niegodny jest drugi, który dotyczy rzeczy 
nieprzyzwoitych wyrażonych plugawym słownictwem” 

39. Nie do przyję-
cia jest także, zdaniem Arpinaty, opowiadanie o nieobecnych dla żartu w 
sposób kłamliwy i obelżywy 

40. Ambroży ustosunkowuje się do tego pro-
blemu w dalszej części cytowanej już wypowiedzi odrzucającej retorykę: 
„Pisarze świeccy podają nadto wiele wskazówek odnośnie do sposobu 
mówienia, które, jak sądzę, możemy pominąć, podobnie jak i te odnośnie 
do żartów. Choć bywają czasem żarty przyzwoite i miłe, jednak sprzeci-
wiają się one zasadom kościelnym. Jak bowiem możemy używać tego, 
czego nie znajdujemy w Piśmie Świętym? Unikać żartów trzeba bowiem 
także w rozmowie, aby nie pozbawiały powagi tematów ważniejszych. 
Sądzę, że unikać należy nie tylko żartów prostackich, ale w ogóle 
wszystkich” 

41. Kategoryczne odrzucenie przez Ambrożego wszelkiej 
możliwości żartowania w mowie ma w tym miejscu charakter pole-
miczny. Jest to niejako odpowiedź na powyższe twierdzenie Cycerona, 

—————— 
 39 Cic. De off. I 29,103–104: „Neque enim ita generati a natura sumus, ut ad ludum et iocum 
facti esse videamur, ad severitatem potius et ad quaedam studia graviora atque maiora. Ludo au-
tem et ioco uti illo quidem licet, sed sicut somno et quietibus ceteris tum, cum gravibus seriisque 
rebus satis fecerimus. Ipsumque genus iocandi non profusum nec immodestum, sed ingenuum et 
facetum esse debet. Duplex omnino est iocandi genus, unum inliberale, petulans, flagitiosum, ob-
scenum, alterum elegans, urbanum, ingeniosum, facetum. Facilis igitur est distinctio ingenui et 
inliberalis ioci. Alter est, si tempore fit, ut si remisso animo, gravissimo homine dignus, alter ne 
libero quidem, si rerum turpitudini adhibeatur verborum obscenitas”. 
 40 Por. Cic. De off. I 37,134. 
 41 Ambr. De off. ministr. I 23,102–103: „Multa praeterea de ratione dicendi dant praecepta sae-
culares viri, quae nobis praetereunda arbitror, ut de iocandi disciplina. Nam licet interdum honesta 
ioca ac suavia sint, tamen ab ecclesiastica abhorrent regula, quoniam quae in scripturis non repe-
rimus, ea quemadmodum usurpare possumus? Cavenda enim etiam in fabulis, ne inflectant gravi-
tatem severioris propositi. Non solum profusos, sed omnes etiam iocos declinandos arbitror”.  



ZAGADNIENIE MOWY W TRAKTATACH DEONTOLOGICZNYCH CYCERONA 277 

który dopuszczał przyzwoite żarty z bardzo wyraźnym zaznaczeniem, iż 
pełnią swą rolę jedynie podczas zasłużonego odpoczynku.  

Konsekwencje odmiennego stanowiska wobec żartów zauważyć można 
w trakcie lektury omawianych traktatów. Dzieło Ambrożego utrzymane 
jest w tonie jednostajnie poważnym, co tłumaczy (prócz programowego od-
rzucenia możliwości żartowania) fakt, iż jest to traktat pisany przez bi-
skupa do duchownych diecezji mediolańskiej 

42. Natomiast Cyceron, który 
potrafił być dowcipny, a nawet złośliwy (co zresztą niejednokrotnie przy-
czyniło się do jego zwycięstwa w sprawach sądowych i w życiu politycz-
nym 

43), włącza do poważnych rozważań etycznych fragmenty ironiczne. 
Przykładem niech będzie komiczny obraz tańczącego na Forum chciwego 
Marka Krassusa, któremu powiedziano, że takim zachowaniem może 
zdobyć jakiś spadek 

44. Ambroży, rzecz ciekawa, zapożycza niejako no-
lens ten cyceroński przykład: „Nie będę pisał o tym, że niektórzy tań-
czyliby nago, gdyby uderzeniem palców mogli otrzymać udział w spad-
ku. Są to rzeczy powszechnie znane” 

45. W ustach Ambrożego wypowiedź 
ta traci jednak zupełnie charakter złośliwej „szpilki” skierowanej przeciw 
konkretnej osobie, przez co naprawdę trudno określić powyższe zdanie 
biskupa Mediolanu jako żartobliwe. 

 
4.  GŁOS 

Wśród teoretycznych stwierdzeń Cycerona na temat mowy podali-
śmy informację, że jej narzędziem jest głos. Zainteresowanie głosem nie 
powinno nas dziwić, gdyż choć oratio rozumiano w starożytności jako 
jeden z gatunków literackich, to zagadnienie mowy i mówcy wiązało się 
nierozerwalnie z problemami technicznymi. „Poza stosowną literackością 
struktury tekstu oratorskiego starożytni przywiązywali także niemałą 
wagę do elementów wiążących się z opanowaniem dobrego, specyficzne-
go aktorstwa. Ważne było przeto właściwe brzmienie głosu, jak i odpo-
wiednia postawa czy też gestykulacja” 

46. Przegląd praktycznych wskazań 
dotyczących mowy nie może więc pominąć uwag na ten temat. Cyceron 
pisze: „Głos jest narzędziem mowy. Powinniśmy się starać, aby posiadał 
dwie cechy: by był wyraźny i przyjemny. Obie te cechy są darem natury, 
ale jedną można udoskonalić ćwiczeniem, drugą naśladowaniem wyraźnie i 
przyjemnie mówiących” 

47. Także Ambroży podejmuje ten temat: „Co mam 
—————— 
 42 Por. Ambr. De off. ministr. II 6,25 i in.; B. A l t a n e r, Patrologie..., s. 333. 
 43 Humorem tryska choćby wstęp mowy Pro Murena, przykładami złośliwej karykatury są: 
mowa In Pisonem oraz równie gwałtowna Filipika II.  
 44 Por. Cic. De off. III 19,75. 
 45 Ambr. De off. ministr. III 11,70: „Non ergo in hereditatibus adeundis digitorum percussiones 
et nudi successoris saltationes notabo; nam haec etiam vulgo notabilia”.  
 46 T. A l e k s a n d r o w i c z, Elita władzy..., s. 15. 
 47 Cic. De off. I 37,133: „Sed cum orationis indicem vocem habeamus, in voce autem duo se-
quamur, ut clara sit, suavis, utrumque omnino a natura petendum est, verum alterum exercitatio 



Ks. RAFAŁ NAKONIECZNY 278 

powiedzieć o głosie, skoro uważam, że wystarczy, aby był naturalny i czy-
sty; dźwięczność zaś jest darem natury i nie zależy od naszego starania” 

48. 
Zestawiając z sobą pożądane cechy głosu w ujęciu obu autorów, otrzyma-
my pary: (vox) clara et suavis u Cycerona, natomiast u Ambrożego (vox) 
simplex et pura. Widoczne jest u tego drugiego pisarza przesunięcie ak-
centu z barwy na naturalność. Nie jest to jedyne miejsce u Ambrożego, 
gdzie podkreśla, iż najwłaściwsze jest zachowanie naturalne. Podejmu-
jąc cycerońską naukę o ruchach i postawie ciała, pisze: „ruchy mają być 
naturalne i proste, ponieważ nic, co jest sztuczne, nie jest piękne” 

49. 
Elementem łączącym obie wypowiedzi jest stwierdzenie oczywistego 

faktu, iż pewne cechy głosu są darem natury. Ambroży w dwu miejscach 
nakazuje adresatom traktatu, by dbali o inną jeszcze właściwość głosu: 
„Głos powinien być wyraźny dzięki odpowiedniej dykcji i pełen mę-
skiej siły” 

50 oraz podobnie: „Głos nie powinien być słaby, urywany ani 
brzmieć jak u kobiety. Powinien zachować coś męskiego pod względem 
wyrażeń, modulacji i siły” 

51. Uważne spojrzenie na wypowiedzi obu au-
torów na ten temat pozwalają stwierdzić, iż widzą oni potrzebę pracy nad 
własnym głosem, sposobem mówienia. Cyceron już we wstępie do De of-
ficiis wspomina o tym, że ćwiczył wymowę (exercitatio in dicendi) 

52 i po-
leca uczynić to samo studiującemu w Atenach synowi. Dalej, sformuło-
wanie powinniśmy się starać (sequamur) zakłada wpływ człowieka na 
sposób artykulacji 

53. Cyceron podaje środki prowadzące do ulepszenia 
głosu: ćwiczenie (exercitatio) i naśladowanie (imitatio) mówców 

54. Am-
broży stwierdza wprawdzie, że „dźwięczność jako dar natury nie zależy 
od naszego starania” 

55, ale wspomina o „właściwej dykcji” 
56, doborze wy-

rażeń, odpowiedniej modulacji 
57. Pośrednio zakłada więc, że mówca powi-

nien pracować nad swym narzędziem, jakim jest głos. 
 

5.  PRZYZWOITOŚĆ  I  UMIAR 

Człowiek jest w stanie opisać wszystkie naturalne zjawiska, jakie do-
strzega w swym życiu, ale nie cała rzeczywistość musi być oddawana przez 
mowę ludzką rozumianą jako środek komunikacji. Cyceron poucza: „Te 
—————— 
augebit, alterum imitatio presse loquentium et leniter”.  
 48 Ambr. De off. ministr. I 23,104: „Nam de voce quid loquar, quem simplicem et puram esse 
satis arbitror; canoram autem esse narurae est, non industriae”. 
 49 Ambr. De off. ministr. I 18,75: „[...] motus sit purus ac simplex; nihil enim fucatum placet”. 
 50 Ambr. De off. ministr. I 23,104: „Sit sane distincta pronuntiationis modo et plena suci virilis”. 
 51 Ambr. De off. ministr. I 19,84: „Vox ipsa non remissa, non fracta, nihil femineum sonans, 
sed formam quandam et regulam ac sucum viriliem reservans”. 
 52 Por. Cic. De off. I 1,1–2. 
 53 Por. Cic. De off. I 37,133. 
 54 Tamże. 
 55 Ambr. De off. ministr. I 23,104. 
 56 Tamże. 
 57 Por. Ambr. De off. ministr. I 19,84. 



ZAGADNIENIE MOWY W TRAKTATACH DEONTOLOGICZNYCH CYCERONA 279 

części ciała, które ukryła natura, wszyscy zdrowi na umyśle usuwają z oczu 
i zaspokajają swe potrzeby na uboczu. Nikt też części ciała do tego służą-
cej ani jej czynności nie nazywa, gdyż sama czynność, byle w ukryciu 
dokonywana, nie jest haniebna, ale mówienie o niej jest bezwstydne. Tak 
więc jawne odbywanie tej czynności jest nieprzyzwoite, mówienie o niej 
– bezwstydne” 

58. Ten sam pogląd wyraża Ambroży: „Czy natura sama 
nie jest nauczycielką skromności? Nie tylko powinniśmy zakrywać przed 
oczami wstydliwe części ciała, ale także nazywanie ich oraz czynności, do 
których służą, powinniśmy uważać za nieprzyzwoite” 

59. Ta krótka wypo-
wiedź Ambrożego jest prawdopodobnie akceptacją i jednocześnie stresz-
czeniem powyższego zdania Cycerona, choć w zakresie budowy zdania i 
użytego słownictwa nie jest to możliwe do udowodnienia. 

Z tego, co człowiek mówi, wnioskować można o jego wnętrzu. Ambro-
ży wyraża tę prawdę poetycko: „Słowa są zwykle zwierciadłem duszy” 

60. 
Skoro tak jest, należy nad swoją mową panować, by nie ukazać tego, co 
wolelibyśmy zachować w ukryciu. Cyceron pisze: „Przede wszystkim 
strzec się należy tego, aby mowa nie zdradzała jakiejś wady charakteru, 
co wychodzi na jaw najczęściej wtedy, gdy ktoś chętnie mówi o nie-
obecnych kłamliwie i obelżywie, czy to dla śmiechu, czy też po to, aby 
im zaszkodzić” 

61. U Ambrożego odnaleźć można dwa fragmenty, w któ-
rych porusza ten temat: „Strzec się należy w końcu, aby mowa, która po-
winna być odzwierciedleniem życia wewnętrznego, nie ujawniła i nie 
pokazała jakiejś wady charakteru” 

62. „Należy we wszystkim zachować 
umiar, aby nie wyszła na jaw żadna wada, czy to w zachowaniu, czy w 
mowie” 

63. W tym miejscu warto zwrócić uwagę na oryginalne brzmienie 
trzech powyższych wypowiedzi. Aby dokonać analizy porównawczej, ze-
stawmy te fragmenty: 

 
„In primisque provideat, ne
sermo vitium aliquod indi-
cet inesse in moribus; quod
maxume tum solet evenire, 

 „[...] ne sermo postre-
mo, qui commendare
interiora debet, vitium
aliquod esse in mori-

 „Decet modum te-
nere in omnibus, ut 
nullum vitium esse 
in moribus vel ser-

—————— 
 58 Cic. De off. I 35,126–127: „Quae natura occultavit, eadem omnes, qui sana mente sunt, re-
movent ab oculis ipsique necessitati dant operam ut quam occultissime pareant; quarumque par-
tium corporis usus sunt necessarii, eas neque partes neque earum usus suis nominibus appellant; 
quodque facere turpe non est, modo occulte, id dicere obscenum est. Itaque nec actio rerum illa-
rum aperta petulantia vacat nec orationis obscenitas”.  
 59 Ambr. De off. ministr. I 18,78: „Nonne igitur ipsa natura est magistra verecundiae? Non so-
lum abscondamus ab oculis, verum etiam quae abscondita accepimus, eorum indicia ususque mem-
brorum suis appellationibus nuncupare indecorum putemus”.  
 60 Ambr. De off. ministr. I 18,67: „Speculum enim mentis plerumque in verbis refulget”.  
 61 Cic. De off. I 37,134: „In primisque provideat, ne sermo vitium aliquod indicet inesse in mo-
ribus; quod maxume tum solet evenire, cum studiose de absentibus detrahendi causa aut per ridi-
culum aut severe maledice contumelioseque dicitur”. 
 62 Ambr. De off. ministr. I 4,14: „ne sermo postremo, qui commendare interiora debet, vitium 
aliquod esse in moribus aperiat et prodat”. 
 63 Ambr. De off. ministr. I 20,89: „Decet modum tenere in omnibus, ut nullum vitium esse in 
moribus vel sermo adnuntiet”. 



Ks. RAFAŁ NAKONIECZNY 280 

cum studiose de absentibus
detrahendi causa aut per ri-
diculum aut severe maledi-
ce contumelioseque dici-
tur”. 
(Cyceron) 

bus aperiat et prodat”. 
(Ambroży) 

mo adnuntiet”.  
(Ambroży) 

Zrąb tych trzech zdań stanowią następujące słowa: 
(Cyceron) „ne sermo vitium aliquod indicet inesse in moribus” 
(Ambroży) „ne sermo vitium aliquod esse in moribus aperiat et prodat” 
(Ambroży) „nullum vitium esse in moribus vel sermo adnuntiet” 
Ambroży zmienia więc w tej zasadniczej części zdania jedynie orzecze-
nie. Nawet sam, powtarzając się, dokonuje analogicznej zmiany. W wy-
niku analizy otrzymujemy więc pewien ciąg orzeczeń: indicere – aperire 
et prodere – adnuntiare. Jakkolwiek trudno uznać te czasowniki za syno-
nimy sensu stricto, to jednak można chyba przystać na to, że w trzech 
podanych tekstach wystąpić mogą niemal zamiennie. W tym miejscu 
mamy więc do czynienia nie tylko z wypowiedzią biskupa Mediolanu na 
temat poruszony wcześniej przez Cycerona, przy czym Ambroży tym ra-
zem zgadza się ze swym poprzednikiem, lecz obserwujemy także cieka-
wy sposób cytatu, który określić można jako receptio ad litteram cum 
mutatione 

64. W wielu innych miejscach swego traktatu wzywa Ambroży 
do panowania nad swym językiem: „Strzec się należy, aby z ust nie wy-
szło żadne brzydkie słowo, ono bowiem plami człowieka. A więc nie 
pokarm plami człowieka, lecz zawiść i nieprzyzwoita mowa” 

65. 
Cyceron ukazuje zagadnienia mowy na tle całego życia człowieka: „Tak 

jak w całym życiu bardzo słuszną jest rzeczą unikać namiętności, to zna-
czy zbyt wielkich poruszeń nieposłusznych rozumowi, tak i mowa po-
winna być wolna od tego rodzaju poruszeń, aby nie było w niej gniewu, 
ani jakiejś pożądliwości, ani niechęci, ani tchórzostwa, ani nic podobne-
go” 

66. Bardzo podobne pouczenie odnajdujemy również u Ambrożego: 
„Tak jak we wszystkim, co robimy w życiu, uważać mamy, aby żadna 
namiętność nie zagłuszyła głosu rozsądku, lecz żebyśmy postępowali 
rozważnie, tak też i w mowie należy przestrzegać tej reguły, by nie za-
płonął w nas gniew, ani nienawiść oraz abyśmy nie okazali zbytnich ambi-
cji lub tchórzostwa” 

67. Łatwo zauważyć można, gdy chodzi o sens, ogrom-
—————— 
 64 Por. R. N a k o n i e c z n y, Zależność literacka traktatu „De Dominica oratione” św. Cy-
priana od „De oratione” Tertuliana, „Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne” 1998, t. 31, s. 339–
350 (gdzie omówiono rodzaje recepcji sensu i słownictwa). 
 65 Ambr. De off. ministr. I 18,76: „Cavendum est, ne quid turpe ore exeat; hoc enim graviter co-
inquinat hominem. Non enim cibus coinquinat, sed iniusta obtrectatio, sed verborum obscenitas”. 
 66 Cic. De off. I 38,136: „Sed quo modo in omni vita rectissime praecipitur, ut perturbationes 
fugiamus, id est motus animi nimios rationi non obtemperantes, sic eius modi motibus sermo debet 
vacare, ne aut ira existat aut cupiditas aliqua aut pigritia aut ignavia aut tale aliquid appareat”. 
 67 Ambr. De off. ministr. I 22,99: „Et sicut in omni actu vitae id cavere debemus, ne rationem 
nimius animi motus excludat, sed temeamus consilii locum, ita etiam in sermone formulam eam 
teneri convenit, ne aut ira excitetur aut odium aut cupiditatis nostrae aut ignaviae aliqua exprima-
mus indicia”. 



ZAGADNIENIE MOWY W TRAKTATACH DEONTOLOGICZNYCH CYCERONA 281 

ne podobieństwo tej wypowiedzi do podanych wyżej słów Cycerona na 
ten sam temat. Spodziewamy się znów zaobserwować pewien proces re-
cepcji także odnośnie do tekstu. Dokonajmy więc analizy obu paralelnych 
tekstów oryginalnych: 

 
 
 

„Sed quo modo in omni vita rectis-
sime praecipitur, ut perturbationes 
fugiamus, id est motus animi ni-
mios rationi non obtemperantes, sic
eius modi motibus sermo debet va-
care, ne aut ira existat aut cupiditas 
aliqua aut pigritia aut ignavia aut
tale aliquid appareat”. 
(Cyceron) 

 „Et sicut in omni actu vitae id ca-
vere debemus, ne rationem nimius 
animi motus excludat, sed temea-
mus consilii locum, ita etiam in ser-
mone formulam eam teneri conve-
nit, ne aut ira excitetur aut odium 
aut cupiditatis nostrae aut ignaviae 
aliqua exprimamus indicia”. 
(Ambroży) 

 
Cyceron buduje zdanie z dwu podstawowych części logicznych, przy-

równując pewne zasady dotyczące życia do zasad, które obowiązywać mają 
w mowie. Czyni to za pomocą konstrukcji „sed quo modo – sic”. Ambro-
ży pisze analogicznie „et sicut – ita etiam”. „In omni vita” Cycerona prze-
kształca jego naśladowca na „in omni actu vitae”, co w tym wypadku uz-
nać możemy jedynie za zabieg stylistyczny, gdyż nie wnosi żadnego 
sprecyzowania cycerońskiego rzeczownika „vita”. Pięknemu wyrażeniu 
„rectissime praecipiatur, ut... fugiamus” przeciwstawia Ambroży prostsze i 
bardziej zdecydowane „cavere debemus”. Cyceron definiuje to, czego 
mamy unikać, jako „perturbationes, id est motus animi nimios rationi non 
obtemperantes”, Ambroży poucza, byśmy uważali „ne rationem nimius 
animi motus excludat”. Drugi człon zdania określa niebezpieczeństwa, na 
które narażona jest nasza mowa, u Cycerona wyrażają to słowa: „Sermo 
debet vacare, ne aut irae existat aut cupiditas [...] aut ignavia [...] apparea-
t”, natomiast u Ambrożego: „in sermone teneri convenit, ne aut ira excitetur 
[...] aut cupiditatis [...] aut ignaviae [...] exprimamus indicia”. Podobień-
stwo obu tekstów jest tak uderzające, że z całą pewnością stwierdzić mo-
żemy, iż jest zupełnie niemożliwe, by dwu pisarzy mogło niezależnie od 
siebie wypowiedzieć się w sposób zgodny na ten sam temat, używając 
przy tym prawie identycznych konstrukcji zdaniowych i słownictwa. 

Z zagadnieniem przyzwoitości łączy się nierozerwalnie postulat za-
chowania umiaru w każdym działaniu. Cyceron podaje stoicką definicję 
umiarkowania: „Stoicy definiują umiarkowanie jako umiejętność działa-
nia i mówienia we właściwym czasie i miejscu. Porządek oraz właściwy 
czas i miejsce działania czy mówienia jest rzeczą niesłychanie ważną. 
W działaniu więc należy zachować taki porządek, aby w całym życiu, jak 



Ks. RAFAŁ NAKONIECZNY 282 

w porządnej mowie, wszystko się z sobą łączyło i zgadzało” 
68. Dokonuje 

tu odwrotnego zestawienia, już nie mowa ma być jak życie 
69, lecz życie 

jak „porządna mowa”. Na innym miejscu pisze: „Jeżeli w mowie łączy 
się umiarkowanie z powagą, nic nie może być bardziej godne podzi-
wu” 

70. Problem umiarkowania w mowie i całym życiu podejmuje też 
Ambroży: „Jeżeli ktoś zachowuje spokój w całym życiu i miarę we 
wszystkim, co robi, jak również porządek i stałość w mowie i czynie oraz 
panuje nad sobą, to w jego życiu ukazuje się to, co nazywamy decorum 
[stosowne] i odbija się niby w zwierciadle” 

71. Oraz w innym kontekście 
w cytowanej już wypowiedzi: „Należy we wszystkim zachować umiar, 
aby nie wyszła na jaw żadna wada, czy to w zachowaniu, czy w mowie” 

72. 
Umiar w mowie nakazuje też Ambroży w licznych napomnieniach: 
„Strzeż się, abyś nie przekroczył miary w mówieniu i nie wyrwało ci się 
coś nieprzyzwoitego” 

73. „Strzeżmy swoich ust” 
74. „Panuj nad swoją 

mową, aby nie była swawolna, rozwiązła i aby twa gadatliwość nie ścią-
gnęła na ciebie grzechu. Niech będzie bardzo oszczędna i trzyma się swo-
ich brzegów” 

75. Ostrzeżenie przed grzechem, który może sprowadzić na 
człowieka mowa, odnajdujemy też w dalszej części tej samej wypowie-
dzi: „Twoje usta powinny mieć drzwi, aby można je było zamknąć w ra-
zie potrzeby i aby nikt nie spowodował, że mowa twa stanie się gniewna. 
Słyszałeś, jak czytano dzisiaj: Gniewajcie się, a nie grzeszcie. Więc nawet 
jeśli gniewamy się, bo gniew jest uczuciem naturalnym, nie usposobie-
niem rozumu, nie możemy dopuścić, by z ust naszych wyszły słowa ob-
raźliwe, abyśmy nie popadli w grzech” 

76. Bardzo ciekawe jest sformu-
łowanie „czytano dzisiaj” (audisti hodie lectum). Może fragment ten jest 
wykorzystaną przy pisaniu De officiis ministrorum homilią Ambrożego? 

—————— 
 68 Cic. De off. I 40,142–144: „Sic definitur a Stoicis, ut modestia sit scientia rerum earum, quae 
agentur aut dicentur, loco suo collocandarum. Ita videtur eadem vis ordinis et collocationis fore. 
Talis est igitur ordo actionum adhibendus, ut, quem ad modum in oratione constanti, sic in vita 
omnia sint apta inter se et convenientia”.  
 69 Por. Cic. De off. I 38,136. 
 70 Cic. De off. II 14,48: „Si vero inest in oratione mixta modestia gravitas, nihil admirabilius 
fieri potest”. 
 71 Ambr. De off. ministr. I 47,225: „Si quis igitur aequabilitatem universae vitae et singularum 
actionum modos servet, ordinem quoque et constantiam dictorum atque operum moderationemque 
custodiat, in eius vita decorum illud excellit et quasi in quodam speculo elucet”. 
 72 Ambr. De off. ministr. I 20,89: „Decet modum tenere in omnibus, ut nullum vitium esse in 
moribus vel sermo adnuntiet”. 
 73 Ambr. De off. ministr. I 18,67: „[...] etiam in ipsis spectatur sermonibus, ne modum progredi-
aris loquendi, ne quid indecorum sermo resonet tuus”. 
 74 Ambr. De off. ministr. I 3,10: „Custodiamus os nostrum”. 
 75 Ambr. De off. ministr. I 3,12: „Alliga sermonem tuum, ne luxuriet, ne lasciviat et multiloquio 
peccata sibi colligat. Sit restrictior et ripis suis coerceatur”. 
 76 Ambr. De off. ministr. I 3,13: „Sit ori tuo ostium, ut claudatur, ubi oportet, ne quis in iracun-
diam excitet vocem tuam. Audisti hodie lectum: Irascimini et nolite peccare. Ergo etsi irascimur, 
quia affectus naturae est, non potestatis; malum sermonem non proferamus de ore nostro, ne in cul-
pam ruamus”. 



ZAGADNIENIE MOWY W TRAKTATACH DEONTOLOGICZNYCH CYCERONA 283 

Już na samym początku swego traktatu Cyceron poucza: „Starać się 
trzeba o sztukę mówienia spokojnego i umiarkowanego” 

77. Tę samą myśl 
wyraża Ambroży: „Pierwszym obowiązkiem jest umiar w mowie. Za-
chowując go, oddaje się chwałę Bogu, okazuje szacunek dla Pisma Świę-
tego, gdy je czytamy, tak czci się rodziców” 

78. Uzasadnienie właściwego 
umiaru ma więc u Ambrożego wymiar religijny. Argumenty religijne, 
którymi podbudowuje Ambroży swą naukę o umiarkowaniu, podzielić 
można na pozytywne (oddawanie chwały Bogu, szacunek dla Pisma 
Świętego, cześć wobec rodziców 

79) i negatywne (dla uniknięcia grze-
chu 

80). 
Jako element łączący naukę obu autorów na ten temat wymienić nale-

ży także przekonanie, iż właściwe jest zachowanie rozsądku i umiaru w 
tak specyficznej formie wypowiedzi, jaką jest upomnienie 

81. 
Innym punktem wspólnym jest twierdzenie, iż człowiek przewyższa 

zwierzęta m.in. przez posiadanie i używanie rozumu 
82. Cyceron jednakże 

uzasadnia dalej tę wyższość w niezwykle interesujący sposób: „Wielka jest 
siła natury i ludzkiego umysłu, ponieważ tylko człowiek ze wszystkich 
stworzeń rozumie, czym jest porządek, wie, co przystoi, zna miarę w czy-
nach i mowie” 

83. Wskazuje więc znów na przyzwoitość i umiar, których 
zachowanie umożliwia używanie rozumu, właściwe tylko człowiekowi.  

Rozważania dotyczące przyzwoitości i umiaru w działaniu, w tym także 
i w mowie, zajmują szczególne miejsce w omawianych traktatach deonto-
logicznych. Podsumowując dokonane w tym punkcie zestawienia i anali-
zy, stwierdzić można, że według obu autorów przyzwoitość w mowie po-
lega na zachowaniu w niej umiaru. 

Skoro problem umiaru ma, jak stwierdziliśmy, znaczące miejsce w na-
uce Cycerona i Ambrożego na temat obowiązku, zbadać należy, jakie 
ogólne prawa dotyczące obowiązku odnoszą się także do mowy. Cyceron 
podaje trzy zasady postępowania, których należy przestrzegać jako naj-
lepszych środków do wypełnienia obowiązków: „W każdej czynności za-
chować należy trzy zasady: najpierw starać się mamy, aby pragnienie by-
ło posłuszne rozumowi, gdyż nie ma nic stosowniejszego nad to i nic bar-
dziej nie pomaga wypełniać obowiązki; następnie zastanowić się trzeba, jak 
ważne jest to, co chcemy wykonać, abyśmy nie włożyli w to więcej lub 
mniej wysiłku i pracy, niż potrzeba. Trzecią zasadą jest, abyśmy zachowali 
umiar w tym, co odnosi się do wyglądu i godności. Najlepszą miarą jest 
—————— 
 77 Cic. De off. I 1,3: „[...] colendum est aequabile et temperatum orationis genus”. 
 78 Ambr. De off. ministr. I 10,35: „Primum officium est loquendi modus. Hoc sacrificium laudis 
deo dependitur, hoc reverentia exhibetur, cum scripturae divinae leguntur, hoc honorantur paren-
tes”. 
 79 Por. Ambr. De off. ministr. I 10,35. 
 80 Por. Ambr. De off. ministr. I 3,12–13. 
 81 Por. Cic. De off. I 25,88; Cic. De off. I 37,36–37; Ambr. De off. ministr. I 22,99. 
 82 Por. Cic. De off. I 4,11–14; Ambr. De off. ministr. I 26,124–125. 
 83 Cic. De off. I 4,14: „Nec vero illa parva vis naturae est rationisque, quod unum hoc animal 
(i. e. homo) sensit, quid sit ordo, quid sit, quod deceat, in factis dictisque qui modus”.  



Ks. RAFAŁ NAKONIECZNY 284 

zachowywać zawsze przyzwoitość i poza nią nie wychodzić. Z tych 
trzech zasad najważniejsze jest jednak, aby pragnienie było posłuszne ro-
zumowi” 

84. Także Ambroży rozważa, jakie zasady zachować należy w 
konkretnej czynności życia: „Teraz zastanówmy się, jak podchodzić nale-
ży do wszystkich czynności w życiu. Spostrzec możemy trzy zasady, któ-
rymi mamy się kierować: pierwsza głosi, aby pragnienie nie sprzeciwiało 
się rozumowi, tylko wówczas bowiem możemy dobrze wypełniać swe 
obowiązki. Jeżeli bowiem pragnienia posłuszne są rozumowi, łatwo za-
chować można w wypełnianiu wszystkich obowiązków to, co przystoi. 
Druga zasada przestrzega, abyśmy nie włożyli w jakąś sprawę więcej lub 
mniej starania, niż jest ona warta, albo by nie wydawało się, że zajęliśmy 
się małą sprawą z wielkim staraniem, a ważnej zaniechaliśmy. I trzecia 
zasada: uważam, że nie wolno w swych zajęciach i pracy zapominać o 
właściwej mierze, a także o porządku i odpowiednim na wszystko cza-
sie” 

85. Wypowiedź Ambrożego, choć wyrażona innymi słowami, jest 
oczywistym cytatem ad sensum powyższego fragmentu dzieła Cycerona. 
Obaj myśliciele zgodni są co do tego, iż pragnienie powinno podlegać ro-
zumowi (zasada pierwsza), do każdej czynności dostosować należy odpo-
wiedni wysiłek (zasada druga) i we wszystkim zachować, interesujący 
nas szczególnie w tym punkcie, umiar (zasada trzecia). Zasady te doty-
czą oczywiście także mowy 

86. Rozważne i uzasadnione działanie uważa 
Cyceron za właściwą definicję obowiązku (officium) 

87. 
 

6.  MILCZENIE 

Szczególną formą umiarkowania w mowie, które wypływa z omówio-
nych wyżej, wspólnych filozofii obu pisarzy, trzech zasad, jest milczenie. 
Znamienny jest fakt, iż Cyceron w omawianym traktacie w ogóle nie wspo-
mina o milczeniu 

88. Ambroży natomiast przedstawia bardzo rozbudowaną 
naukę o milczeniu, wiążąc ją z cnotą skromności 

89, gdyż „milczenie [...] 
—————— 
 84 Cic. De off. I 39,31–41: „In omni actione suscipienda tria sunt tenenda, primum ut appetitus 
rationi pareat, quo nihil est ad officia conservanda accomodatius, deinde ut animadvertatur, quanta 
illa res sit, quam efficere velimus, ut neve maior neve minor cura et opera suscipiatur, quam causa 
postulet. Tertium est, ut caveamus, ut ea, quae pertinent ad liberalem speciem et dignitatem, mod-
erata sint. Modus autem est optimus decus ipsum tenere, nec progredi longius. Horum tamen trium 
praestantissimum est appetitim optemperare rationi”. 
 85 Ambr. De off. ministr. I 24,105: „Nunc de actione vitae quid congruat consideremus. Tria au-
tem in hoc genere spectanda cernimus: unum, ut rationi appetitus non reluctetur; hoc enim solum-
modo possunt officia nostra illi decoro convenire. Si enim appetitus rationi obediat, facile id, quod 
deceat, in omnibus officiis conservari potest. Deinde ne maiore studio, quam res ipsa est, quae su-
scipitur, vel minore, aut parvam magno ambitu suscepisse, aut magnam inferiore destituisse videa-
mur. Tertium de moderatione studiorum operumque nostrorum, de ordine quoque rerum et de opor-
tunitate temporum non dissimulandum puto”. 
 86 Por. A. N a w r o c k a, „De officiis”..., s. 66 nn. 
 87 Por. Cic. De off. I 29,101–103. 
 88 Por. A. N a w r o c k a, „De officiis”..., s. 99. 
 89 Tamże, s. 66. 



ZAGADNIENIE MOWY W TRAKTATACH DEONTOLOGICZNYCH CYCERONA 285 

jest szczególnym aktem skromności” 
90. Zachowywanie milczenia jest 

umiejętnością. Ambroży stwierdza, iż niektórzy ludzie mówią, gdyż nie 
umieją milczeć 

91. Zachęcając do milczenia, przypomina słowa Dekalogu: 
„Prawo powiada: Słuchaj Izraelu Pana swego. Nie powiada: Mów, lecz 
słuchaj” 

92. Dalej ukazuje Ambroży osobę Zuzanny, która „więcej zdzia-
łała milczeniem, niż gdyby przemawiała” 

93. Kto milczy, nie będzie się 
musiał czerwienić ze wstydu 

94. Jednakże ta religijna zachęta do mil-
czenia nie ma charakteru absolutnego. Ambroży odpowiada na zarzut, 
jaki mógłby postawić czytający jego traktat: „Cóż więc? Mamy być nie-
mi? Bynajmniej. Jest bowiem czas milczenia i czas mówienia” 

95. Dla po-
parcia swego stanowiska wspomina także Dawida, który „nie zawsze mil-
czał, lecz wtedy, kiedy było to stosowne” 

96. 
 

7.  POŻĄDANE  CECHY  MOWY  I  ROZMOWY  

Wiemy już, że mowa powinna być zawsze przyzwoita i umiarkowana, 
przy czym u Ambrożego umiarkowanie zakłada też, że czasem należy zu-
pełnie milczeć. Zobaczmy, jakie inne cechy powinna mieć, zdaniem obu 
autorów, mowa i rozmowa. Cyceron, przyznając pierwszeństwo w sztuce 
wymowy uczniom Sokratesa, pisze: „Niech więc rozmowa, w której naj-
bardziej wyróżniają się uczniowie Sokratesa, będzie łagodna, jak naj-
mniej zacięta i pełna wdzięku” 

97. Ambroży, podejmując ten temat, pisze: 
„W rozmowie unikać należy namiętności, prowadzić ją trzeba łagodnie, 
spokojnie, z życzliwością i grzecznością, aby nie doszło do słów obraź-
liwych. Przyjacielska rozmowa nie może być zacięta” 

98. Innymi słowa-
mi oddaje Ambroży dokładnie tę samą treść, którą zawiera cytowane 
wyżej zdanie Cycerona. Jedynym śladem recepcji słownika jest wyrażenie 
absit pertinax jako echo minime pertinax.  

Odnośnie do rozmowy Cyceron przestrzega: „Niech nikt nie wyłącza 
z niej innych, jakby była jego własnością, ale jak we wszystkich innych 
rzeczach, tak i w rozmowie na każdego powinna przyjść kolej” 

99. I nieco 
—————— 
 90 Ambr. De off. ministr. I 18,69: „Silentium quoque ipsum [...] maximus actus verecundiae est”. 
 91 Por. Ambr. De off. ministr. I 2,5 i I 11,35. 
 92 Ambr. De off. ministr. I 2,7: „Lex dicit: Audi Israel dominum tuum. Non dicit: loquere, sed 
audi”. 
 93 Ambr. De off. ministr. I 3,9: „[...] plus egit tacendo, quam si esset locuta”. 
 94 Por. Ambr. De off. ministr. I 5,17. 
 95 Ambr. De off. ministr. I 3,9: „Quid igitur? Mutos nos esse oportet? Minime. Est enim tempus 
tacendi et est tempus loquendi”. 
 96 Ambr. De off. ministr. I 10,34: „Ergo David tacebat non semper, sed pro tempore”. 
 97 Cic. De off. I 37,134: „Sit ergo sermo, in quo Socratici maxime excellunt, lenis minimeque 
pertinax, insit in eo lepos”. 
 98 Ambr. De off. ministr. I 22,99: „Servandum, ne sit aliqua perturbatio, sed tamquam mitis et 
placidus et benivolentiae plenus et gratiae sine ulla sermo ducatur contumelia. Absit pertinax in 
familiari sermone contentio”. 
 99 Cic. De off. I 37,134: „Nec vero, tamquam in possessionem suam venerit, excludat alios, sed 
cum reliquis in rebus, tum in sermone communi vicissitudinem non iniquam putet”. 



Ks. RAFAŁ NAKONIECZNY 286 

dalej: „Najbardziej mamy się starać, aby ci, z którymi rozmawiamy, czuli, 
że ich szanujemy i poważamy” 

100. Podobnie pisze Ambroży: „Dodać na-
leży, że i mowa powinna być przyjemna, aby pozyskać sobie umysły słu-
chaczy i okazać życzliwość domownikom, obywatelom, wszystkim, jeśli 
to możliwe” 

101. Cyceron poucza następnie, w jaki sposób prowadzić roz-
mowę: „Zadbać należy, aby – jeżeli rozmowa zaczęła zbaczać ku innym 
tematom – powrócić do właściwego tematu, lecz zważając na jej uczest-
ników. Nie wszyscy bowiem zajmują się tymi samymi rzeczami w tym 
samym czasie i w podobny sposób. Uważać trzeba także, jak długo rozmo-
wa jest przyjemna. I tak jak była z pewnego powodu rozpoczęta, tak też 
powinna być właściwie zakończona” 

102. To ostatnie pouczenie przejmuje 
Ambroży i wyraża lapidarnie: „Zarówno początek jak i koniec muszą mieć 
rozsądne uzasadnienie. Nudna rozmowa wywołuje bowiem gniew” 

103. 
Arpinata zamieszcza w swym dziele cenną uwagę dotyczącą zachowania 
podczas rozmowy: „Wpierw zrozumieć należy, o czym mowa, jeśli o 
czymś poważnym, trzeba zachować powagę, jeśli o wesołym – mówić z 
humorem” 

104, co potwierdza w innym fragmencie: „Rzeczą haniebną i 
bardzo niewłaściwą jest w poważnej sprawie mówić jak przy stole, w 
sposób zabawny” 

105. Dorzuca też uwagę odnośnie do samochwalstwa: 
„Brzydko jest także siebie samego wychwalać, zwłaszcza niezgodnie z 
prawdą, i naśladować, ku uciesze słuchaczy, żołnierza samochwałę” 

106.  
Postulaty Ambrożego brzmią następująco: „Pragniemy jednakże, aby 

[rozmowa] była szczera i rozsądna, bez jakiegoś pochlebstwa, gdyż nie 
przystoi pochlebstwo mowie jasnej i prostej. Powinniśmy być przykładem 
dla innych nie tylko w czynach, ale także i w mowie, czystości i wierno-
ści” 

107. A na innym miejscu: „Usposobienie człowieka powinno być po-
godne i szczere, aby każdy mówił w sposób prosty. Niech nikt nie stara 
się oszukać brata podstępnym słowem” 

108.  
—————— 
 100 Cic. De off. I 38,136: „Maximeque curandum est, ut eos, quibuscum sermonem conferemus, 
et veneri et diligere videamur”.  
 101 Ambr. De off. ministr. I 47,225: „Accedat tamen suavis sermo, ut conciliet sibi affectum au-
dientium gratumque se vel familiaribus vel civibus vel, si fieri potest, omnibus praebat”.  
 102 Cic. De off. I 37,135: „Danda igitur opera est, ut, etiamsi aberrare ad alia coeperit, ad haec 
revocetur oratio, sed utcumque aderunt; neque enim isdem de rebus nec omni tempore nec simili-
ter delectamur. Animadvertendum est etiam, quatenus sermo delectationem habeat, et, ut incipien-
di ratio fuerit, ita sit desinendi modus”.  
 103 Ambr. De off. ministr. I 22,100: „Habeat caput eius rationem et finis modum. Sermo enim 
taediosus iras excitat”. 
 104 Cic. De off. I 37,134: „Ac videat in primis, quibus de rebus loquatur; si seriis, severitatem 
adhibeat, si iocosis, laporem”.  
 105 Cic. De off. I 40,144: „Turpe enim valdeque vitiosum in re severa convivio digna aut delica-
tum aliquem inferre sermonem”. 
 106 Cic. De off. I 38,137: „Deforme etiam est de se ipsum praedicare falsa praesertim et cum inri-
sione audientium imitari militem gloriosum”. 
 107 Ambr. De off. ministr. II 19,96: „Sed hanc (sermonem) volumus esse sincerem ac sobriam, 
sine ulla adulatione, ne simplicitatem ac puritatem alloqui dedeceat sermonis adulatio; forma enim 
esse debemus ceteris non solum in opere, sed etiam in sermonis, in castitate ac fide”. 
 108 Ambr. De off. ministr. III 12,76: „Purum igitur ac sincerum oportet esse affectum, ut unus-
quisque simplicem sermonem proferat, nec fratrem circumscriptione verborum inducat”. 



ZAGADNIENIE MOWY W TRAKTATACH DEONTOLOGICZNYCH CYCERONA 287 

Podsumowując ten punkt, ukazujący pożądane cechy mowy i rozmowy, 
stwierdzić można ogromne podobieństwo katalogu cech i postulatów, 
który formułuje Cyceron (nota bene tylko w pierwszej księdze swego 
dzieła) i szeregu uwag Ambrożego (rozsianych po całym traktacie) na ten 
temat. Istnieje jednak pewna różnica, którą można wydobyć z podanych 
fragmentów po uważniejszym przyjrzeniu się tekstom. Cyceron wspomi-
na o dostosowaniu charakteru rozmowy do sytuacji 

109. W tym miejscu 
przypomnieć należy, iż choć w sporze zwolenników stylu azjańskiego z 
attycystami Cyceron zajmuje stanowisko pośrednie (szkoła rodyjska), 
jednak sam, jako prawdziwy „attyk” jest, podobnie jak jego ideał De-
mostenes, mistrzem wszystkich stylów oratorskich 

110, to znaczy, włada 
trzema stylami: „podniosłym”, „średnim” i „skromnym” 

111. Ideał mówcy, 
który zawarł w Oratorze, polega właśnie na dostosowaniu charakteru 
przemowy do okoliczności 

112. W De officiis znajdujemy echo tych poglą-
dów, choć kontekst wypowiedzi nie jest retoryczny (oratorski), lecz 
etyczny. Z kolei Ambroży wypowiada piękne, choć niekonsekwentne 
zdanie: „Mowa powinna być jasna, prosta, zrozumiała i wyraźna, pełna 
powagi i znaczenia, nie przesadnie wytworna, lecz nie pozbawiona także 
wdzięku” 

113. Wypowiedź ta zdaje się zawierać zdecydowane kontrasty: 
(mowa) „prosta – pełna powagi i znaczenia” oraz „nie przesadnie wy-
tworna – nie pozbawiona wdzięku”. Być może, jest to nawiązanie do od-
wiecznej zasady aurea mediocritas Arystotelesa. Z całą pewnością nie da-
je jednak jasnych wskazań co do charakteru mowy (tu w sensie przemo-
wy).  

Cyceron ukazuje praktyczne korzyści z właściwie prowadzonej rozmo-
wy: „Trudno powiedzieć, jak dalece pozyskać można umysły, rozmawia-
jąc grzecznie i uprzejmie” 

114. W Rzymie patrzano szerzej na sztukę 
przemawiania, gdyż „rzymski pragmatyzm akcentował w oratorstwie nie 
tylko piękno, ale także pożytek” 

115. Cyceron uważał, iż retoryka jest czę-
ścią wiedzy politycznej (pars civilis scientiae) 

116. Z kolei Ambroży pisze: 
„Uprzejmość w rozmowie ma duży wpływ na pozyskanie czyjejś życzli-
wości” 

117. I na innym miejscu: „Czytamy bowiem, że nie tylko zwykłym 
ludziom, ale także i królom przydała się uprzejmość w mowie, natomiast 

—————— 
 109 Por. Cic. De off. I 37,134. 
 110 Por. K. K u m a n i e c k i, Literatura rzymska..., s. 160–175. 
 111 Tamże, s. 189; por. też. K. K u m a n i e c k i, Cyceron i jego współcześni, Warszawa 1989, 
s. 18–19. 
 112 Por. K. K u m a n i e c k i, Literatura rzymska..., s. 299–302. 
 113 Ambr. De off. ministr. I 22,101: „Oratio pura, simplex, dilucida atque manifesta, plena gravi-
tatis et ponderis non adfectata elegantia, sed non intermissa gratia”. 
 114 Cic. De off. II 14,48: „Difficile dictu est, quantopere conciliet animos comitas adfabilitasque 
sermonis”. 
 115 T. A l e k s a n d r o w i c z, Elita władzy..., s. 16. 
 116 C i c e r o, De inventione I 5,6. 
 117 Ambr. De off. ministr. II 19,96: „Affabilitatem quoque sermonis diximus ad conciliandam 
gratiam valere plurimum”. 



Ks. RAFAŁ NAKONIECZNY 288 

pycha zaszkodziła im do tego stopnia, że nawet spowodowali upadek 
swych królestw i stracili władzę” 

118.  
 

8.  PRZYSIĘGA 

Szczególnym przypadkiem użycia mowy, którego bezpośrednio dotyczy 
rozważanie obowiązku, jest sytuacja, gdy człowiek potwierdza coś uroczy-
stym słowem – przysięgą. Cyceron pisze: „Przodkowie nasi byli zdania, że 
nie ma lepszego środka zobowiązującego do dotrzymywania danego słowa, 
jak przysięga” 

119. Arpinata definiuje przysięgę (ius iurandum) jako „zape-
wnienie religijne” 

120. Złożonej przysięgi należy, według Cycerona, do-
trzymać nawet wobec wroga 

121 i w sytuacji pewnej śmierci po wykonaniu 
tego, co się przyrzekło. Odnośnie do tego drugiego problemu przytacza 
Cyceron przykład dwu zaprzyjaźnionych pitagorejczyków: „[...] gdy ty-
ran Dionizjusz wyznaczył jednemu z nich termin wykonania wyroku 
śmierci, a ten skazany prosił o kilka dni, by mógł zapewnić opiekę swoim 
bliskim, drugi z nich zaręczył za niego, że stawi się z powrotem, a jeżeli 
nie wróci, sam zginie za niego” 

122. U Ambrożego odnajdujemy dokładnie 
ten sam wzorzec wierności danemu słowu (podany oczywiście przez 
obu pisarzy przede wszystkim jako przykład przyjaźni, nas jednak intere-
sujący ze względu na moment przysięgi) 

123. Stwierdzając recepcję tego 
przykładu, warto na marginesie zwrócić uwagę na ciekawy fakt: Ambroży 
powiada, że przykład biblijny (tu ma na myśli córkę Jeftego) jest znacznie 
lepszy, a przede wszystkim starszy od opowieści o pitagorejczykach, do-
kładnie jednak omawia właśnie ten gorszy – cyceroński. Czyni tak wielo-
krotnie w tym traktacie 

124. 
W kilku miejscach obu traktatów odnajdujemy zgodną zasadę: nie na-

leży, a nawet nie wolno dotrzymać obietnicy, której wypełnienie byłoby 
niekorzystne w chwili obecnej dla tego, komu coś przyrzekliśmy. Dotrzy-
manie takiej obietnicy czy umowy jest sprzeczne z obowiązkiem (con-
tra officium) 

125. Klasycznym przykładem ilustrującym tę zasadę jest, po-
twierdzony kilkakrotnie autorytetem Cycerona i Ambrożego, obowiązek 
nieoddania depozytu w postaci miecza człowiekowi, który oszalał 126. Na-
kazywane jako obowiązek (officium) zachowanie w sytuacji z domaga-
—————— 
 118 Ambr. De off. ministr. II 7,30: „Legimus enim non solum in privatis, sed etiam in ipsis re-
gibus, quantum facilitas blandae affabilitatis profecerit, aut superbia verborum obfuerit tumor, ut 
regna ipsa labefacerat et potestatem solveret”. 
 119 Cic. De off. III 31,111: „Nullum enim vinculum ad astrigendam fidem iure iurando maiores 
artius esse voluerunt”. 
 120 Cic. De off. III 29,104: „Est enim ius iurandum adfirmatio religiosa”. 
 121 Por. Cic. De off. I 13,39–41. 
 122 Cic. De off. III 10,45. 
 123 Por. Ambr. De off. ministr. III 12,80. 
 124 Por. np. Cic. De off. III 19,75 i Ambr. De off. ministr. III 11,70. 
 125 Por. Cic. De off. I 10,35; III 25,94–95; Ambr. De off. ministr. I 50,254–255. 
 126 Por. Cic. De off. III 25,94–95; Ambr. De off. ministr. I 50,254. 



ZAGADNIENIE MOWY W TRAKTATACH DEONTOLOGICZNYCH CYCERONA 289 

jącym się własnego miecza szaleńcem jest przejrzyste i zrozumiałe. Cy-
ceron idzie dalej i podaje następującą zasadę: „Może się bowiem zdarzyć 
taka obietnica bądź umowa, że jej wypełnienie byłoby niekorzystne dla 
tego, komu obiecano, bądź dla tego, kto obiecał. Nie należy więc dotrzy-
mywać takich obietnic, które mogłyby zaszkodzić temu, komu je uczy-
niłeś, ani takich, które bardziej tobie by zaszkodziły, niż temu pomogły, 
komu obiecałeś, niezgodne z poczuciem obowiązku jest przedkładać 
mniejszy pożytek nad większy” 

127. Obiektywizm sytuacji depozytu prze-
chodzi tu w pewien subtelny relatywizm i dopuszczenie niedotrzymania 
słowa ze względu na możliwość poniesienia szkody. Nieco inaczej rozpa-
truje ten problem Ambroży, który zaleca: „Niech nikt nie obiecuje czegoś, 
co niegodne, a jeśli obiecał, lepiej jest nie dotrzymać obietnicy, niż zrobić 
coś haniebnego. Ludzie często sami siebie wiążą przysięgą i, choć zrozu-
mieją, że nie należało przysięgać, jednak wypełniają to, co obiecali ze 
względu na dane słowo” 

128. Jeszcze inny aspekt możliwości niedotrzyma-
nia słowa ukazuje w słowach: „Lepiej jest wcale nie przyrzekać, niż przy-
rzec coś, czego wypełnienia nie chce ten, komu przyrzekano. Nie trzeba 
zawsze dotrzymywać wszystkich obietnic. W końcu sam Pan zmienia 
swe postanowienia, czego dowodzi Pismo Święte” 

129. 
 

9.  ZAKOŃCZENIE  –  AKTUALNOŚĆ  NAUKI  O  MOWIE 

Poddaliśmy analizie traktaty De officiis Cycerona i De officiis mini-
strorum św. Ambrożego z Mediolanu w celu ukazania zawartej w nich na-
uki o mowie. Zestawienie opinii obu autorów ukazało wiele podobieństw 
i zbieżności, które rozumiemy z reguły jako cytowanie przez Ambrożego 
tekstu Cycerona. W dwu miejscach przeprowadziliśmy dowód recepcji 
myśli i słownictwa Cycerona w dziele Ambrożego. Cyceron i Ambroży 
zgodni są w zasadniczej, praktycznej części nauki o mowie. Różnicę sta-
nowi odrzucenie przez Ambrożego możliwości żartowania oraz uznanie, 
iż umiarkowanie zakłada także, w pewnych sytuacjach, milczenie. Inna jest 
także argumentacja poglądów: etyczna u Cycerona, u Ambrożego – religij-
na. 

—————— 
 127 Cic. De off. I 10,32: „Potest enim accidere promissum aliquod et conventum, ut id effici sit 
inutile vel ei, cui promissum sit, vel ei, qui promiserit. Nec promissa igitur servanda sunt ea, quae 
sint iis, quibus promiseris, inutilia, nec, si plus tibi ea noceant quam illi prosint, cui promiseris, 
contra officium est maius anteponi minori”. 
 128 Ambr. De off. ministr. III 12,76–77: „Ut unusquisque [...] nihil promittat inhonestum; ac si 
promiserit, tolerabilis est promissum non facere, quam facere, quod turpe sit. Saepe plerique con-
stringunt se ipsos iuris iurandi sacramento, et cum ipsi cognoverint, promittendum non fuisse, sac-
ramenti tamen contemplatione faciunt quod spoponderunt”.  
 129 Ambr. De off. ministr. III 12,79: „Melius est non vovere, quam vovere id, quod sibi, cui pro-
mittitur, nolit exsolvi. Non semper igitur promissa solvenda omnia sunt. Denique ipse dominus 
frequenter suam mutat sententionem, sicut scriptura indicat”.  



Ks. RAFAŁ NAKONIECZNY 290 

Podsumowując przeprowadzone badania, stwierdzić można, iż lektura 
tych antycznych traktatów, pod kątem praktycznych wskazań odnośnie do 
mowy, cenna jest nie tylko dla historyka literatury czy etyki, nie tylko dla 
współczesnego mówcy, lecz także dla każdego świadomego użytkownika 
mowy ludzkiej, gdyż – jak przestrzega nas św. Ambroży – sądzeni bę-
dziemy z naszych słów 

130. 

 

ORATIO,  SERMO  CONTENTIOQUE  APUD  CICERONEM 
ET  AMBROSIUM  (DE  OFFICIIS) 

S u m m a r i u m  

Supero in articulo, quod Marcus Tullius Cicero consularis et sanctus Ambro-
sius episcopus Mediolanensis Ecclesiae Pater in libris suis, qui ad officia perti-
nent, de oratione scripsere, illustravimus. Oratio itaque duas in partes dividitur, 
i.e. in sermonem, quae privata est, et contentionem, quam quis in foro habet. De-
inde Ambrosius sermonem in colloquium familiare et tractatum (vel potius dis-
ceptationem fidei iustitiaeque) tribuat. Cicero persaepe eloquentiam, praesertim 
ad gloriam honoresque adducentem, laudat, episcopus tamen omnia rhetorum 
praecepta de ratione dicendi praeterunda esse arbitratur. Iocandi genus, secundum 
Ciceronem, duplex est, obscenum et elegans. Ambrosius omnino iocos declinan-
dos et cavendos habet, quoniam eos in Scripturis non reperimus.  

Auctores nostri in doctrinam de voce conveniunt, petendum est enim, dicunt, 
ut clara et naturalis sit. Officium etiam nostrum est, uterque docet, modum in di-
cendo tenere. Ambrosius silentium maximum verecundiae actum esse appellat, 
Tullius vero de silentio [...] tacet. Postea, quaerentes qualis oratio esse debet, de 
arte loquendi tractavimus. Postremo de iure iurando sententias eorum comparate 
ostendimus. 

Hodie etiam, Ciceronis et Ambrosii praecepta supra demonstrata, sine dubio, 
ut mihi videtur, accipienda sunt. 

—————— 
 130 Ambr. De off. ministr. I 2,5: „Ex verbis tuis condemnaberis”. 


