
Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne 33 (2000) s. 127–158 
 
KS. ANDRZEJ MOZGOL 

 

TEOLOGIA  ARKI  PRZYMIERZA 
W  PS  132,  JR  3,14–18  ORAZ  2  MCH  2,1–8 

Koniec XX w. związany jest z prorockimi wizjami czasów ostatecz-
nych. Wśród symboli eschatologicznych pojawia się znak Arki Przymie-
rza, stąd często w środkach masowego przekazu słyszymy, że gdzieś ktoś 
szuka lub prowadzi badania w celu jej odnalezienia. Również w niedaw-
no ogłoszonych dokumentach Kościoła pojawia się motyw Arki. W Ka-
techizmie Kościoła katolickiego 4 razy jest mowa o Arce Przymierza. O-
statni dokument Papieskiej Rady ds. Duszpasterstwa Migrantów i Po-
dróżnych zatytułowany Pielgrzymka w Wielkim Jubileuszu Roku 2000, u-
kazując motyw pielgrzymki na Syjon, odwołuje się m.in. do Psalmu 132 1. 
Celem pielgrzymek, o których mówi dokument, jest świątynia jerozolim-
ska na Syjonie, czyli miejsce spoczynku Arki Przymierza. Dokument mó-
wi: 

„Zniechęconemu i obciążonemu niewiernościami ludowi Bożemu pro-
rocy ukazują mesjańską pielgrzymkę odkupienia otwartą również na per-
spektywę eschatologiczną, w której wszystkie ludy ziemi będą dążyły ku 
Syjonowi, miejscu Słowa Bożego, pokoju i nadziei”. Papieski dokument 
akcentuje temat obecności Boga w pielgrzymce człowieka (p. 6). W Biblii 
znakiem tej Bożej obecności jest Arka Przymierza. 

„Nie ma w historii Izraela żadnych takich elementów tradycji, które by 
przez taki długi czas były nośnikami centralnej teologicznej myśli jak 
Namiot i Arka.” Tymi słowami Gerhard von Rad rozpoczyna jedną ze 
swych pierwszych publikacji naukowych 2. Znak Arki Przymierza należy 
do ważnych elementów tradycji biblijnej, aż do dnia dzisiejszego nie sła-
bnie zainteresowanie tym przedmiotem kultu. 

Temat Arki Przymierza obecny jest w rozważaniach tradycji żydow-
skiej jak i chrześcijańskiej. Do najstarszych należą dzieła Ojców Kościo-
ła, w tym św. Augustyna i św. Grzegorza Wielkiego. Dla Ojców Arka by-
ła znakiem Bożej obecności i typem Kościoła. Święty Augustyn w ko-
mentarzu do Ps 131 wg tekstu LXX przedstawia Arkę jako symbol natury 
ludzkiej Chrystusa, natomiast w komentarzu do Ps 77 akcentuje jej wie-
czny charakter.  

—————— 
 1 Papieska Rada ds. Duszpasterstwa Migrantów i Podróżnych, Pielgrzymka w Wielkim Jubile-

uszu Roku 2000, „Miejsca Święte” 5/29 (1999), s. 66–67.  
 2 G. von R a d, Zelt und Lade, „Neue kirchliche Zeitschrift” [dalej: NKZ] 42 (1942), s. 476. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 128 

Później temat Arki podejmują m.in. św. Tomasz z Akwinu oraz św. 
Bonawentura, a w czasie reformacji Marcin Luter i Kalwin 3. W okresie 
wielkich odkryć archeologicznych XIX i XX w. temat Arki Przymierza 
powraca przez fakt poszukiwania jej samej jak i podobnych przedmiotów 
kultu u sąsiadów Izraela. Jednakże rozważania zmierzają bardziej w kie-
runku analiz porównawczych, ukazania Sitz im Leben, a mniej w kierunku 
analizy tekstów mówiących o Arce. Okres badań historii form i tradycji 
skupia uwagę na badaniu przekazów historycznych o Arce. Brak w tych 
badaniach należytej analizy tekstów poetyckich ukazujących stan tradycji 
o Arce po niewoli babilońskiej. 

 
I. PODOBIEŃSTWA  I  RÓŻNICE  TEKSTÓW  ZAWIERAJĄCYCH 
TERMIN  arka  –  !Ara],  kibwto.j 

 
Teksty wymieniające Arkę Przymierza i przechowujące tradycję o pro-

roku Jeremiaszu: Jr 3,14–18 i 2 Mch 2,1–8 oraz Psalm 132 posiadają 
wspólne cechy. Łączy je czas powstania, poetycki sposób przekazu, a tak-
że tematyka i kontekst. 

Czas powstania tych tekstów związany jest zasadniczo z okresem po 
niewoli babilońskiej.  
Ps 132: fragmenty przed niewolą babilońską, ostatecznie w okresie III/IV w. 

przed Chr. 
Jr 3,14–18: po niewoli babilońskiej V w. przed Chr., dolna granica II w. 

przed Chr. 
2 Mch 2,1–8: 160 r. przed Chr., dolna granica 63 r. przed Chr. 

Taki czas powstania potwierdza kontekst historyczny związany z Dru-
gą Świątynią, w której Arki Przymierza już nie było. Tak też prezentują 
to teksty: 
Ps 132, w. 13–14: `Al bv'Aml. HW"ai !AYciB. hw"hy> rx;b'-yKi 
 `h'ytiWIai yKi bveae-hPo d[;-yde[] ytix'Wnm.-tazO 
Jr 3,14–18, w. 16: #r,a'B' ~t,yrIp.W WBr>ti yKi hy"h'w> 
 Wrm.ayO-al{ hw"hy>-~aun> hM'heh' ~ymiY"B; 
 ble-l[; hl,[]y: al{w> hw"hy>-tyrIB. !Ara] dA[ 
 `dA[ hf,['yE al{w> Wdqop.yI al{w> Ab-WrK.z>yI al{w> 
2 Mch 2,1–8, w. 4–5: h=n de. evn th/| grafh/| w`j th.n skhnh.n kai. th.n 

kibwto.n evke,leusen o` profh,thj crhmatismou/ 
genhqe,ntoj auvtw/| sunakolouqei/n ẁj de. evxh/lqen 
eivj to. o;roj ou- ò Mwush/j avnaba.j evqea,sato th.n 
tou/ qeou/ klhronomi,an. 

—————— 
 3 M. H. W o u d s t r a, The Ark of the Covenant from Conquest to Kingship, Philadelphia 

1965, s. 14–20. 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 129 

kai. evlqw.n o` Ieremiaj eu-ren oi=kon avntrw,dh 
kai. th.n skhnh.n kai. th.n kibwto.n kai. to. 
qusiasth,rion tou/ qumia,matoj eivsh,negken evkei/ 
kai. th.n qu,ran evne,fraxen. 

Problematyczna może wydawać się kwestia datowania Psalmu 132. 
Należy jednakże pamiętać, że Psałterz był śpiewnikiem w liturgii Drugiej 
Świątyni. Chociaż w Psalmie 132 są warstwy wcześniejsze, które trudno 
wyodrębnić, to jednak ostateczną formę przyjął on w okresie persko-hel-
lenistycznej dominacji w Palestynie 4. Datę powstania tekstu Jr 3,14–18 
określa się na czas po niewoli ze względu na deuteronomistyczną redak-
cję, dokładnie na połowę V w. przed Chrystusem 5. 

Teksty Ps 132, Jr 3,14–18 oraz 2 Mch 2,1–8 posiadają poetycką formę 
wyrazu. Chociaż fragment 2 Mch 2,1–8 nie jest wprost poezją, to należy 
zwrócić uwagę, że zawiera elementy charakterystyczne dla tekstów po-
etyckich: styl patetyczny, retoryczna struktura wypowiedzi. W kanonie 
chrześcijańskim fragmenty te należą do różnych zbiorów ksiąg: 

1) Ps 132 – księgi mądrościowe, 
2) Jr 3,14–18 – księgi prorockie, 
3) 2 Mch 2,1–8 – księgi historyczne. 
Wszystkie te teksty odwołują się do tradycji religijnej Izraela, do prze-

kazów o Arce historycznej, do historii Arki Przymierza. Najstarszym tek-
stem jest Psalm 132. Fragment z Księgi Jeremiasza 3,14–18 komentarze 
łączą z okresem Machabeuszy. Tekst Jr 3,14–18 oraz fragment 2 Mch 
2,1–8 łączy osoba proroka Jeremiasza. Profetyczny charakter tekstów 
spotykamy nie tylko w Jr 3,14–18 oraz 2 Mch 2,1–8, ale również w mo-
dlitwie Psalmu 132: 
Ps 132,11–18: obietnica dla Dawida. 
Jr 3,14–18: zapowiedź zbawienia dla Izraela i Jerozolimy. 
2 Mch 2,7–8: zapowiedź zbawienia i nowej obecności Boga wśród Jego ludu. 

Tematyka tych zapowiedzi dotyczy Bożych obietnic, wierności Boga 
dla zawartego przymierza z Izraelem. Tylko Psalm 132 zawiera wyrocz-
nie, przestrogi w sytuacji, gdyby synowie Dawida nie zachowywali przy-
mierza. Temat przymierza pojawia się w każdym z tekstów. 
Ps 132, w. 12:  ~deM.l;a] Az ytido[ew> ytiyrIB. ^yn<b' Wrm.v.yI-~ai 
Jr 3,14–18, w. 16:  hw"hy>-tyrIB. !Ara] 
2 Mch 2,1–8, w. 2: o` profh,thj dou.j auvtoi/j to.n no,mon i[na mh. 

evpila,qwntai tw/n prostagma,twn tou/ kuri,ou kai. 
i[na mh. avpoplanhqw/sin tai/j dianoi,aij ble,pontej 
avga,lmata crusa/ kai. avrgura/ kai. to.n peri. auvta. 
ko,smon. 

—————— 
 4 H. W i t c z y k, Psalmy dialog z Bogiem, Katowice 1995, s. 67 (Attende Lectioni XIX). 
 5 K. S c h m i d, Buchgestalten des Jeremiabuches, Neukirchen–Vluyn 1996, s. 294. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 130 

W tekście 2 Mch 2,1–3 nie występuje motyw przymierza bezpośred-
nio, lecz jest mowa o Prawie, którego mają przestrzegać Izraelici na wyg-
naniu. W ustach proroka Jeremiasza oraz w redakcji deuteronomistycznej 
Drugiej Księgi Machabejskiej prawo (no,moj) i przykazania (pro,stagma) 
dotyczą przede wszystkim przepisów Księgi Prawa Przymierza odnale-
zionego i przypomnianego w czasach króla Jozjasza (2 Krl 22,3–23,30). 

 
II. ARKA  PRZYMIERZA  ZNAKIEM  BOŻEJ  OBECNOŚCI  I  MOCY 

 
Działanie Boga jest niezmienne w ciągu historii narodu wybranego. 

Fragmenty mówiące o Arce Przymierza w Ps 132, Jr 3,14–18 i 2 Mch 2, 
1–8 odwołują się do dawnych czasów, zarówno pustynnej wędrówki, jak 
i okresu sprzed i w trakcie monarchii. Znakiem tego działania Boga jest 
Arka Przymierza. Teksty te, nawiązując do dawnych tradycji, ukazują Boga 
w kontekście liturgii, za pomocą znaku, jakim była Arka Przymierza. Au-
torzy natchnieni nie pozostają jednak tylko na gruncie dawnej tradycji re-
ligijnej Izraela, ale dodają nowe elementy. Teksty uzupełniają się nawza-
jem w swoim przedstawianiu Boga. 

 
1. Z n a k  B o ż e j  M o c y  

 
Psalm 132, nawiązując do historii patriarchów, używa sformułowania 

bqo[]y: rybia] – Mocarz Jakuba. Centralny fragment psalmu – w. 8, mówią-
cy o Arce Przymierza, nazywa ją: ^Z<[u !Ara] – Arka Mocy w tekście maso-
reckim, w tekście zaś Septuaginty: h` kibwto.j tou/ a`gia,smato,j dou – 
Arka Świętości Twojej. Określenie Arka Mocy występuje tylko raz w Bi-
blii. Tytuł ^Z<[u !Ara], przypomina wydarzenia związane z dziejami Arki 
(Lb 10,35–36; Joz 3 i 6; 1 Sm 4,5–8; 5,3–12; 2 Sm 6,6–8 = 1 Krn 13,9 n.). 
Odrębność od świata (o której mówią zwłaszcza fragmenty: Joz 3; 1 Sm 
4–6; 2 Sm 6,6–8), podkreśla transcendencję Boga poprzez działanie Ja-
hwe w znaku Arki Przymierza. Jahwe, którego nie wolno było pod żad-
nym pozorem czcić w obrazie, był tym samym Bogiem, który poprzez 
swoje działanie w historii, niekiedy naznaczone tajemniczą siłą i mocą, u-
trzymywał Izraela przy życiu, zapewniał mu obecność w historii naro-
dów 6. Ten aspekt Bożej rzeczywistości podkreśla tłumacz Septuaginty, 
przekładając z[o – moc w Ps 132,8 przez àgi,asma – święty, poświęcony; 
ponadto poprzedni werset 7 mówi: wyl'g>r; ~doh]l; hw<x]T;v.nI – „oddajmy po-
kłon u podnóżka stóp Jego”. Czasownik hw<x]T;v.nI jest użyty w Psalmie 99, 
5 i mówi o oddaniu pokłonu oraz oddaniu czci Bogu u podnóżka stóp Jego: 

aWh vAdq' wyl'g>r; ~doh]l; Wwx]T;v.hiw> Wnyhel{a/ hw"hy> Wmm.Ar 
—————— 

 6 G. von R a d, Teologia Starego Testamentu, Warszawa 1986, s. 175–176. 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 131 

– „Wysławiajcie Jahwe, Boga naszego i oddajcie pokłon u podnóżka stóp 
Jego. Święty jest On”. Bóg, jako Święty i Mocarz, jest przedstawiany 
w tekstach dotyczących świętej wojny 7. Zawołanie dotyczące Arki (Lb 10, 
35–36) przypomniane przez Ps 132,8 dotyczyło prośby o skuteczność 
w walce oraz przyzywało Jahwe na wodza i przywódcę wojsk izraelskich. 
Takie wyobrażenie Bożego przewodnictwa w wojnie przypomina wyra-
żenie twabc hwhy – Jahwe Zastępów, pojawiające się w wielu psalmach 
(Ps 24,10; 46,8.12; 48,9; 59,6; 69; 7; 80,5.20; 84,2.4.9.13; 89,9) 8. We 
wspomnianym Psalmie 132 Arka Przymierza jest ukazana jako symbol 
i reprezentant Boga walczącego i towarzyszącego swojemu ludowi 9. In-
terpretacja wersetu Ps 132,8 nie dotyczy jednak wezwania do walki zbroj-
nej, lecz – jak potwierdza składnia hebrajska – oznacza prośbę o Bożą in-
terwencję (Ps 7,7; 9,20; 17,13; 44,27; 82,8). Tekst jest modlitwą o Bożą 
pomoc, siłę, która znajduje spełnienie w zapowiedzi Boga na końcu Psal-
mu 132 w wersecie 18: tv,Bo vyBil.a; wyb'y>Aa. Taką egzegezę potwierdza 
geneza najstarszych warstw w Psalmie 132 10. W tekście obietnicy Jahwe 
motyw Bożej mocy zawiera werset 17: dwId'l. !r,q, x;ymic.a; ~v' 11. Odpo-
wiednikiem z[o – oznaczającego Moc Boga w znaku Arki Przymierza – 
jest tu !r,q, – róg – moc, której udziela Bóg człowiekowi 12. 

W tekście Jeremiasza 3,14–18 brak wyraźnej wzmianki o Bożej mocy 
w kontekście Arki Przymierza. Można by jednak wskazać na ostatni wer-
set jako na wyraz działania Mocy Bożej. To Bóg jest sprawcą powrotu 
z wygnania, z diaspory. Pochód z Arką i sprzętami świątynnymi na górę, 
zainicjowany przez Jeremiasza w 2 Mch 2,4–8, przypomina wejście do 
Ziemi Obiecanej, do przeznaczonego dziedzictwa, pod wodzą Jahwe. Ar-
ka Przymierza zostaje ukryta – znak Bożej Mocy staje się niedostępny dla 
Izraela. Pojawi się ona dopiero w świątyni niebieskiej w obrazie księgi 
Apokalipsy (Ap 11,19). 

 
2. Z n a k  B o ż e j  o b e c n o ś c i  

 
Z jednej strony Bóg jest przedstawiony w analizowanych tekstach jako 

niedostępny, pełen mocy, posiadający sacrum w największym tego słowa 
znaczeniu, z drugiej zaś jako obecny, towarzyszący swojemu ludowi. 
Problem Bożej obecności w Izraelu nie jest szukaniem odpowiedzi na py-
tanie: czy Bóg istnieje, lecz wskazaniem obrazów, które dowodzą, że Bóg 
—————— 

 7 J. D u s, Der Brauch der Ladewanderung im alten Israel, „Theologische Zeitschrift” [dalej: 
TZ] 17, 1 (1961), s. 9–11. 

 8 H. F r e d r i k s s o n, Jahwe als Krieger, Lund 1945, s. 50–55. 
 9 H. D. P r e u ß, Theologie des Alten Testaments, Bd. 1, Stuttgart–Berlin–Köln 1991, s. 289. 
10 S. Ł a c h, Księga Psalmów, przygotował do druku J. Łach, [w:] Pismo Święte Starego Te-

stamentu VII/2, Poznań 1990, s. 540a. 
11 K. S e y b o l d, Die Psalmen, [w:] Handbuch zum Alten Testament, ed. O. Eissfeldt I/15, 

Tübingen 1996, s. 499. 
12 A. W e i s e r, The Psalms. A Commentary, London 19918, s. 782. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 132 

ciągle działa 13. Teksty, w których występuje Arka Przymierza, podejmują 
tę myśl. Najdobitniej czyni to Psalm 132,8, w którym autor natchniony 
posługuje się jako personifikacją, przy wezwaniu w odniesieniu do Arki 
Przymierza – Powstań – ^Z<[u !Ara]w: hT'a; – Ty i Arka Mocy Twojej. Po-
przedni werset 7 mówi o wyl'g>r; ~doh], lecz struktura tych wersetów dowo-
dzi, że w tym fragmencie są to dwa różne przedmioty związane z wypo-
wiedzią o charakterze błagalnym. Miejsce wybrane przez Jahwe i Arka 
Mocy nie są czymś identycznym. Wydaje się, że myśl o połączeniu mo-
tywu Arki Przymierza, z podnóżkiem i hx'Wnm. – miejscem spoczynku, była 
efektem prób przezwyciężenia sytuacji kryzysu religijnego na wygnaniu 
w Babilonie. Kryzys ten miał swoje odbicie w teologii świątyni z VI w. 
przed Chrystusem 14. 

Dawne teorie łączyły Arkę Przymierza z tronem 15. Dla potwierdzenia 
tej tezy, jako klasyczne wybierano teksty: Lb 10,35 n.; Joz 3,6; 1 Sm 4–6; 
2 Sm 6; Jr 3,16; Ps 24,7 n.; 1 Krn 28,18. Analiza literacka wskazuje, że 
lepsze na poparcie tej hipotezy są wersety: Ps 132,7 i Jr 3,16 niż Lb 10,35 
n. Tekst z Księgi Liczb prezentuje Arkę Przymierza jako militarne palla-
dium, które przewodziło w walce i które było związane z Jahwe 16. Arka 
jako znak Bożej obecności jest przedstawiona we fragmencie Jr 3,14–18. 
Jednak zniknięcie tego znaku z życia wspólnoty Izraela nie jest równo-
znaczne z opuszczeniem przez Boga Izraela. Funkcję Arki Przymierza 
przejmie Jerozolima: hw"hy> aSeKi ~l;iv'Wryli War>q.yI (Jr 3,17). Taką zamianę 
znaczenia potwierdzają ostatnie słowa z Księgi Ezechiela: hM'v' hw"hy> ~AYmi 
ry[ih'-~vew> – i imię miasta odtąd: Jahwe jest tam (Ez 48,35) 17. 

Najmłodszy z analizowanych tekstów o Arce Przymierza (2 Mch 2,8) 
zapowiada ponowne objawienie znaku Bożej obecności. Zapowiedź pro-
roka jest tu związana z miejscem ukrycia Arki Przymierza i sprzętów 
świątynnych. Dla podkreślenia idei Bożej obecności w znaku Arki Przy-
mierza, Jeremiasz wspomina h` do,xa tou/ kuri,ou kai. h` nefe,lh – chwa-
ła Pańska i obłok, które były znakami obecności Bożej w czasie wędrów-
ki pustynnej za Mojżesza, jak i podczas poświęcenia świątyni jerozolim-
skiej za panowania króla Salomona. Obłok ujawnia Bożą obecność, ale 
równocześnie zakrywa samą istotę Boga, który „mieszka w czarnej chmu-
—————— 

13 B. J a n o w s k i, Gottes Gegenwart in Israel: Beiträge zur Theologie des Alten Testa-
ments, Neukirchen–Vluyn 1993, s. V. 

14 M. M e t z g e r, Himmlische und irdische Wohnstatt Jahwes, UF 2 (1970), s. 139–158. 
15 J. D u s, Die Thron- und Bundeslade, TZ 20, 4 (1964), s. 241–251 (zwłaszcza podsumowa-

nie na s. 251); A. W e i s e r, Das Buch des Propheten Jeremia, (ATD 20/21), Göttingen 19593, 
s. 37; J. M a i e r, Vom Kultus zur Gnosis. Studien zur Vor- und Frühgeschichte der „jüdischen 
Gnosis”. Bundeslade, Gottesthron und Märkabah, [w:] Kairos. Religionswissenschaftliche Stu-
dien/ 1, Salzburg 1964, s. 78 n.; R. S c h m i t t, Zelt und Lade als Thema alttestamentlicher Wis-
senschaft. Eine kritische forschungsgeschichtliche Darstellung, Gütersloh 1972, s. 110 n.; M. H a- 
r a n, Temples and Temple-Service in Ancient Israel. An Inquiry into Biblical Cult Phenomena 
and the Historical Setting of the Priestly School, Winona Lake 1985, s. 254–255. 

16 B. J a n o w s k i, Keruben und Zion, [w:] tenże, Gottes Gegenwart in Israel: Beiträge zur 
Theologie des Alten Testaments..., s. 259. 

17 W. W e r n e r, Das Buch Jeremia, Kapitel 1–25, (NSK 19/1), Stuttgart 1997, s. 67–68.  



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 133 

rze” (1 Krl 8,12) 18. Objawienie się Boga w chwale od czasów epoki sy-
najskiej było znakiem oddania się Jahwe do dyspozycji Izraela. Raz po 
raz w historii biblijnej powtarza się sytuacja, gdy Izrael ogląda chwałę 
Jahwe, która zstępuje w obłoku (zob. Wj 16,10; Lb 14,10; 16,19) 19. Pro-
rok Ezechiel jeszcze wyraźniej przedstawia przyjście chwały Bożej jako 
wtargnięcie pewnej rzeczywistości transcendentnej (Ez 1,1.26–28; 10,4. 
20 n.; 43,2–4). U Ezechiela oraz w tradycji kapłańskiej termin hw"hy> dAbK. 
jest użyty w opisach teofanii. Bóg pojawia się, uobecnia, przez znaki za-
wieruchy, obłoku, ognia czy błyskawic 20. 

W Psalmie 132 istnieje zwrot: ^x,yvim. ynEP. bveT'-la; – nie odwracaj swo-
jego oblicza od Twego Pomazańca. Wyrażenie oblicze Jahwe pojawia się 
w Biblii w formułach modlitewnych dla podkreślania bliskości Boga, mo-
żliwości spotkania z Nim, obecności, kierowaniem się Bożym Prawem, Bo-
żą wolą. Wielokrotnie termin ynEP. występuje w sąsiedztwie Arki Przymie-
rza i użyty jest w odniesieniu do Boga (Wj 30,6; 40,5; Kpł 16,2; Pwt 10, 
8; Joz 4,5; 6,8; 7,6; 1 Sm 5,3–4; 2 Sm 6,16–17; 1 Krl 3,15; 8,5; 1 Krn 13, 
10; 15,24; 16,4; 16,37). Termin ynEP. w Psalmie 132 jest określeniem wska-
zującym na Bożą obecność oraz Bożą opiekę nad potomstwem Dawida. 
W tradycji deuteronomistycznej ideę obecności zawierał termin hw"hy> ~ve 
– imię Jahwe, którego redaktor Jr 3, 17 używa w odniesieniu do centrum 
kultu jahwistycznego. We wszystkich trzech tekstach Arka Przymierza 
związana jest z funkcją reprezentowania Bożej obecności: 
Ps 132, w. 7–8.: personifikacja; w. 10.: oblicze. 
Jr 3,14–18, w. 16–17.: zmiana znaku obecności z Arki Przymierza na Je-

rozolimę; w. 17.: imię Jahwe. 
2 Mch 2,1–8, w. 7–8.: zapowiedź nowej formy obecności Boga. 

 
III. TEOLOGIA  OBECNOŚCI  –  MIESZKANIE  BOGA  WŚRÓD LUDZI 

 
Teologię Bożej obecności akcentuje tradycja zawarta w Psalmie 132 

we fragmencie Jr 3,14–18 oraz 2 Mch 2,1–8, a dotycząca wybrania miej-
sca spoczynku, wyboru Jerozolimy i Syjonu na miejsce święte. Kontekst 
tych fragmentów jest próbą odpowiedzi na pytanie: gdzie mieszka Bóg, 
gdzie jest Jego mieszkanie, gdzie jest Jego siedziba? Najstarsze świadec-
twa biblijne łączą miejsce przebywania Jahwe z południem, z górą Synaj, 
z Bożą Górą Horeb. Góra ta była miejscem teofanii Jahwe 21. Chociaż 
trudno jednoznacznie określić lokalizację, należy zauważyć, że to, co prze-
żyły pokolenia przedizraelskie, miało doniosłe znaczenie dla późniejsze-
—————— 

18 A. J a n k o w s k i, Dopowiedzenia chrystologii biblijnej, Poznań 1987, s. 182. 
19 J. D u s, Herabfahrung Jahwes auf die Lade und Entziehung der Feuerwolke. Zu zwei Dog-

men der mittleren Richterzeit, „Vetus Testamentum” [dalej: VT] 19 (1969), s. 290–311. 
20 G. von R a d, Teologia Starego Testamentu..., s. 191–192. 
21 H. J. Z o b e l, Der frühe Jahwe-Glaube in der Spannung von Wüste und Kulturland, „Zeit-

schrift für die alttestamentliche Wissenschaft” [dalej: ZAW] 101 (1989), s. 344–348. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 134 

go Izraela. Jahwe objawił się tam jako jego Bóg 22. Późniejsze tradycje, 
zawarte zwłaszcza w Psałterzu oraz w historii widzianej z perspektywy 
Deuteronomisty zauważają, że miejscem przebywania Jahwe jest przede 
wszystkim niebo (Ps 2,4; 33,13; 102,20; 123,1; Pwt 4,36; 26,15) 23. Jak 
ukazuje Psałterz, Izraelita był świadom, że w Przybytku z Arką Przymie-
rza na Syjonie mieszka Bóg żywy – yx' lae (Ps 42,3; 84,3) 24. 

 
1. Z n a k  Ś w i ą t y n i  –  m i e j s c e  k u l t u  J a h w e  

 
Biblia w rozważanych fragmentach przypomina pragnienie Boga, któ-

re wyraża najlepiej werset z Księgi Wyjścia 29,45: 
~yhil{ale ~h,l' ytiyyIh'w> laer'f.yI ynEB. %AtB. yTin>k;v'w>  

– i zamieszkam w pośrodku synów Izraela i będę dla nich Bogiem. To 
pragnienie Bóg przypomniał królowi Salomonowi, przy budowie świątyni 
jerozolimskiej (1 Krl 6,13). Król Salomon powtarza kilkakrotnie w modli-
twie, po wprowadzeniu Arki Przymierza do świątyni, że miejscem prze-
bywania Jahwe jest niebo (1 Krl 8). Myśl teologiczna o zamieszkaniu Ja-
hwe w pośrodku Izraela zderzyła się z przeżyciem katastrofy roku 586 
przed Chrystusem, sytuacją zniszczenia Jerozolimy i świątyni oraz upad-
kiem dynastii Dawidowej. Kerygmat teologii Szekiny – zamieszkania Ja-
hwe wśród swojego ludu, musiał zostać przepracowany, przeredagowany. 
Nowe ujęcie tejże teologii zawierają rozdziały: 8 i 10 w Księdze Ezechie-
la, mówiące o bałwochwalstwie, jakie było uprawiane w świątyni jerozo-
limskiej oraz o zniszczeniu miasta i odejściu chwały Bożej 25. Teologia 
prezentowana przez proroka Ezechiela akcentuje działanie Boga, które 
jest wyrazem wierności Jahwe wobec samego siebie. Chwała Jahwe bę-
dąca znakiem obecności Boga, który nie zapomina o człowieku, obejmuje 
cały świat. Jest ona obecna również w nieczystym kraju wygnania i nie 
ogranicza się tylko do świątyni na Syjonie w Jerozolimie. Izrael nie po-
winien przeceniać faktu swojego wybraństwa i zbawczych obietnic Boga 
również w odniesieniu do świątyni 26. Psalm 132, mówiący o Arce Przy-
mierza, przypomina historię wyboru dla niej miejsca spoczynku. Akt wy-
boru dokonany przez Boga jest zgodny ze współdziałaniem człowieka. 
Działanie to jest dokonywane z dwóch kierunków: od człowieka (króla 
Dawida) i od Boga: 
 
 
—————— 

22 G. von R a d, Teologia Starego Testamentu..., s. 21–22. 
23 H. D. P r e u ß, Theologie des Alten Testaments..., s. 286. 
24 E. C h m u r a, ´el besijon – Jahwe na Syjonie Bogiem Izraela, [w:] Obraz Boga w Psałte-

rzu, red. S. Łach, Lublin 1982, s. 137 (Studia Teologiczne KUL 3). 
25 B. J a n o w s k i, „Ich will in eurer Mitte wohnen, [w:] Gottes Gegenwart in Israel: Beit-

räge zur Theologie des Alten Testaments..., s. 137–141. 
26 J. H o m e r s k i, Księga Ezechiela, Lublin 1998, s. 10–11. 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 135 

Przysięga Dawida, 
w. 2–6.: `bqo[]y: rybia]l; rd;n" hw"hyl; [B;v.nI rv,a]  
 `y['Wcy> fr,[,-l[; hl,[/a,-~ai ytiyBe lh,aoB. Aboa'-~ai  
 `hm'WnT. YP;[;p.[;l. Yn"y[el. Tn:v. !Tea,-~ai  
 `bqo[]y: rybia]l; tAnK'v.mi hw"hyl; ~Aqm' ac'm.a,-d[;  
 `r[;y"-ydef.Bi h'Wnac'm. ht'r'p.a,b. h'Wn[]m;v.-hNEhi 
Bóg, w. 13–14.: `Al. bv'Aml. HW"ai !AyciB. hw"hy> rx;b'-yKi  
 `h'ytiWIai yKi bveae-hPo d[;-yde[] ytix'Wnm.-tazO 

Autor posługuje się kilkoma terminami dla określenia wybranego miejsca: 
Werset Ps 132 Słowo Znaczenie 

w. 5. 
w. 7a. 
w. 7b. 
w. 13a. 
w. 13b. 
w. 14. 

~Aqm' 
!K'v.mi 
wyl'g>r; ~doh] 
!Ayci 
bv'Am 
hx'Wnm. 

miejsce pobytu (szerokie znaczenie) 
mieszkanie 
podnóżek stóp Jego 
Syjon 
siedziba, rezydencja 
miejsce spoczynku 

Rzeczowniki te stały się określeniem dla miejsca przebywania Jahwe, 
miejsca świętego ze względu na obecność Arki Przymierza. Konsekracja 
miejsca nie dokonała się przez działanie człowieka. Arką nie można ma-
nipulować według swojego uznania, jak przypominają opowiadania o Ar-
ce Przymierza z Pierwszej Księgi Samuela 4–6 27. 

Szczególnym znakiem obecności oraz bliskości Boga, który występuje 
w połączeniu z Arką Przymierza i jak w soczewce skupia w sobie powyż-
sze terminy, jest Znak Świątyni. Świątynia jerozolimska była nie tylko 
miejscem naznaczonym obecnością Boga. Biblia łączy motyw świątyni ze 
sprawowaniem oficjalnego kultu, stąd w Psalmie 132 wzmianka o straż-
nikach kultu, jakimi byli kapłani (w. 9 i 16), oraz o radosnym uniesieniu 
i składaniu pokłonu wobec Jahwe (w. 7 i 9). Radość i wzruszenie towa-
rzyszy niektórym historycznym opisom pojawienia się Arki Przymierza 
(1 Sm 4,3; 6,13; 2 Sm 6,9) 28. Sformułowania dotyczące elementów litur-
gii świątynnej występują w Psalmie 132 w bezpośredniej bliskości frag-
mentu dotyczącego Arki Świętej (w. 8). Prorok Amos sugeruje, że świą-
tynia w Jerozolimie była królewskim sanktuarium (Am 7,13). Podobną 
myśl zawiera opis poświęcenia świątyni za Salomona (1 Krl 8,1 n.) 29. Ob-

—————— 
27 F. S c h i c k l b e r g e r, Die Ladeerzählungen des ersten Samuel-Buches, Würzburg 1973, 

s. 178–194. 
28 H. J. K r a u s, Theology of the Psalms, Minneapolis 1986, s. 74–75. 
29 Tenże, Worship in Israel. A Cultic History of the Old Testament, Oxford 1966, s. 187. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 136 

raz świątyni jako znaku obecności Jahwe często jest przedstawiany w Bi-
blii w wymiarze kosmicznym. Niejednokrotnie orzeka się w Piśmie Świę-
tym o niebie i ziemi w taki sam sposób jak o Namiocie Spotkania, przy-
bytku lub świątyni. Wszystkie te określenia miejsca dotyczą mieszkania 
Boga. Taki aspekt przypomina sformułowanie z 1 Krl 8,27 = 2 Krn 6,18: 

#r,a'h'-l[; ~yhil{a/ bveyE ~n"m.auh; yKi 
^WlK.l.k;y> al{ ~yIm;V'h; ymev.W ~yIm;V'h; hNEhi 

 `ytiynIB' rv,a] hZ<h; tyIB;h;-yKi @a; 
– „Czy jednak naprawdę zamieszka Bóg na ziemi? Przecież niebo i nie-
biosa najwyższe nie mogą Cię objąć, a tym mniej ten dom (świątynia), 
który zbudowałem”. W scenie powołania Izajasza w świątyni serafini wo-
łają, iż nie tylko świątynia, lecz cała ziemia jest pełna chwały (Iz 6,5). 
Motyw ten pojawia się w Psałterzu oraz u proroków (Ps 42,5; 78,69; 104, 
2; Iz 66,1; Jr 23,24; Ba 3,24 n.; Ha 3,3 n.). W takim spojrzeniu można do-
strzec sens hymnów liturgii kosmicznej zawartych w Psałterzu (Ps 8; 19; 
24). Świątynia kosmiczna w ujęciu biblijnym kryje i objawia Wszech-
obecnego Boga, który jest Stwórcą nieba i ziemi 30. 

Przedizraelską świątynią był Przybytek wraz z Arką Przymierza. Naj-
starsze warstwy Pentateuchu akcentują motyw bliskości Boga wobec Przy-
bytku i Arki Przymierza. Sama Arka jest określana jako sanktuarium. Jej 
brak oznacza jakby nieobecność Jahwe i Jego pomocy 31. Sanktuarium Moj-
żesza towarzyszą „obłok” i „chwała”, które są znakiem zbawczej obecności 
Jahwe. Teologię Znaku Świątyni można przedstawić w dwóch punktach: 

1. Świątynia w Jerozolimie powstaje, podobnie jak instytucja królew-
ska, po okresie Sędziów. Nie można powiedzieć, że Bóg zatwierdza po-
mysł Dawida, a potem suwerennie go przekształca. Takie sformułowanie 
zawęża wolę Boga. Los świątyni jest uzależniony od wierności Izraelitów 
względem Jahwe. Bóg pozostaje nadal suwerenny i transcendentny, dla-
tego prorok Jeremiasz formułuje zarzut formalizmu w kulcie, a co za tym 
idzie – magicznego traktowania Znaku Świątyni. Prorok krytykuje po-
wierzchowną pobożność Izraelitów. Sama świątynia z Arką Przymierza 
nie jest automatycznie palladium wojennym dla ludu 32. 

2. Sens teologiczny świątyni jest możliwy do zrozumienia dopiero na 
tle całości zbawczego planu. W takim kontekście obietnica dana Dawi-
dowi dotyczy przyszłości mesjańskiej. Rzeczywistość ziemskiej świątyni 
z Arką Przymierza w Jerozolimie była zapowiedzią świątyni nieba (Ap 
11,19) i kultu liturgii niebieskiej (Hbr 9,4), której przewodniczy Chrys-
tus 33. Teksty redagowane po niewoli babilońskiej akcentują myśl o bli-
skości Boga poprzez Znak Świątyni, będącej także miejscem zanoszenia 
—————— 

30 A. J a n k o w s k i, Dopowiedzenia chrystologii biblijnej..., s. 173–178. 
31 J. M a i e r, Das Altisraelitische Ladeheiligtum, Beihefte zur „Zeitschrift für die alttesta-

mentliche Wissenschaft” 93 (1965), s. 4–5. 
32 G. W i t a s z e k, Myśl społeczna proroków, Lublin 1995, s. 165–166. 
33 A. J a n k o w s k i, Dopowiedzenia chrystologii biblijnej..., s. 191–192. 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 137 

modlitewnych próśb. Chociaż świątynia Salomona została zniszczona, to 
jednak człowiek posiada możliwość zwrócenia się do Boga (Jr 29; 1 Krl 
8,23), a Bóg wysłuchuje modlitewne prośby (1 Krl 8,36 n.) 34. Teksty 
o Arce Przymierza związane z osobą proroka Jeremiasza Jr 3,14–18 oraz 
2 Mch 2,1–8 podejmują tematykę miejsca zamieszkania Jahwe po znisz-
czeniu świątyni Salomona. Fragment z Księgi Jeremiasza wymienia na-
stępujące miejsca związane z kultem: 

Wers Jr 3 Słowo Aspekt 

w. 14. 
w. 17. 
w. 17. 
w. 18. 

!Ayci 
~l;iv'Wry. 
hw"hy> aSeKi 
!Apc' 

miejsce wybrane przez Jahwe na spotkanie 
miejsce centralnego kultu Izraelitów 
tron Jahwe 
pałac i miejsce kultu pogańskiego boga Baala 

W zestawieniu tym widoczna jest struktura koncentryczna. Górze Sy-
jon, wybranej przez Boga, jest przeciwstawiona góra Safon, określająca 
kierunek północny, a będąca znanym miejscem kultu Baala, pogańskiego 
boga wichru i deszczu. W centrum w wersecie 17. jest wymieniona nazwa 
Jerozolimy oraz wyrażenie: hw"hy> aSeKi – tron Jahwe. Wcześniej jest mo-
wa o zniknięciu Arki Przymierza (w. 16). Jej atrybut – znak Bożej obec-
ności – przejmie Jerozolima, nazwana tronem Jahwe. Starsze komentarze 
bezkrytycznie przyjmowały, że Arka Przymierza jest tronem Jahwe a jed-
nocześnie wyl'g>r; ~doh] – podnóżkiem Jego stóp. Takie wyobrażenie w star-
szych warstwach tekstu biblijnego może sugerować użyty względem Arki 
Przymierza rdzeń bwv, który określa czynność zasiadania. 

Zastosowany w Psalmie 132,13 rzeczownik bv'Am określa siedzibę Bo-
ga. Czasownika tego używa się w sformułowaniach dotyczących obrazu 
Jahwe zasiadającego na Cherubach (2 Sm 6,2; 2 Krl 19,15; Iz 37,16). 
Nigdy jednak Biblia nie nazywa Arki Przymierza tronem, lecz skrzynią 35. 
Tekst Jr 3,16 nie poświadcza, że Arka jest tronem i taką interpretację po-
twierdza tradycja rabinacka 36. Występowanie obok siebie rzeczowników: 
Arka i tron nie pozwala na zamienne używanie tych pojęć, ale dotyczy 
orzekania analogicznego. Nieprawdziwe jest zatem przeniesienie motywu 
tronu ze znaku Jerozolimy na Arkę Przymierza. Wprowadzające formuły 
prorockie w Jr 3,14–18 wskazują na eschatologiczną interpretację. Tak 
jak Arka Przymierza była dana Ludowi Wybranemu jako znak obecności 
Jahwe, tak Syjon – Jerozolima będzie tronem Jahwe w pośrodku Ludu 
Wybranego jako znak opieki Bożej. Wypowiedź Jeremiasza zawiera sedno 
polemiki skierowanej nie przeciw teologii, lecz ideologii (por. Jr 7) doty-
czącej fałszywego pojmowania obecności Jahwe w znaku Arki Przy-

—————— 
34 H. D. P r e u ß, Theologie des Alten Testaments..., s. 288. 
35 G. von R a d, Teologia Starego Testamentu..., s. 190. 
36 J. M a i e r, Vom Kultus zur Gnosis..., s. 82. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 138 

mierza. W okresie redagowania tej części Księgi Jeremiasza istniał pro-
blem pustej świątyni, czyli bez Arki Przymierza 37. 

W tekście 2 Mch 2,1–8 pojawiają się inne określenia związane z kul-
tem i dotyczące miejsca spoczynku Arki Przymierza oraz sprzętów świą-
tynnych. 

Wers 
2 Mch 2 Słowo Aspekt 

w. 2. avga,lmata crusa/ kai. avrgura/ 
kai. to.n peri. auvta. ko,smon 

posągi bóstw pogańskich 

w. 4. skhnh.( kibwto.j( to. qusia-
sth,rion tou/ qumia,matoj 

namiot  

w. 5. oi=koj avntrw,dh pomieszczenie – miejsce ukry-
cia Arki i sprzętów świątynnych 

w. 8. o` to,poj kaqagiasqh/| me-
ga,lwj 

miejsce uroczyście poświęco-
ne – świątynia 

Autor listu z Drugiej Księgi Machabejskiej 2,1–8 nawiązuje do tema-
tyki świątynnej. We fragmencie tym tylko raz wymienia się świątynię ja-
ko miejsce poświęcone i to w kontekście znaków Bożej obecności: chwa-
ła i obłok (w. 8). Ponadto 2 Mch 2,1–8 wymienia przedmioty i sprzęty 
używane w kulcie jahwistycznym: namiot, Arkę oraz ołtarz kadzenia (w. 
4–5). Motyw dotyczący składania ofiar na ołtarzu kadzenia rzadko jest 
wspomniany w tradycji związanej ze świątynią Salomona (1 Krn 28,18; 
2 Krn 26,16.19). W tekstach qumrańskich pojawia się on jako element 
kultu ofiarnego – x;wOxyni tr,j,q.mi (1 QM 2,5) 38. Redaktor 2 Mch 2,1–8 
wymienia wcześniej to, co stanowiło bogactwo i splendor świątyń pogań-
skich: avga,lmata crusa/ kai. avrgura/ kai. to.n peri. auvta. ko,smon – po-
sągi ustrojone z przepychem. Zagadkowe i trudne do zinterpretowania 
jest wyrażenie: oi=koj avntrw,dh, określające miejsce, gdzie ukryto Arkę 
Przymierza. Opis ukrycia Arki przez Jeremiasza rodzi pytanie: czy ukry-
cie znaku obecności Boga było równoznaczne z odejściem Jahwe od Izra-
ela? Odpowiedź na to pytanie daje Nowy Testament we fragmentach 
o Arce Przymierza z Listu do Hebrajczyków i z Apokalipsy, które ukazują 
Arkę w świątyni niebieskiej.  

Świątynia w Jerozolimie bez Arki Przymierza została odbudowana po 
niewoli. Wznowiono w niej kult ofiarniczy 39. Chociaż, w okresie po nie-
woli funkcjonują również inne ośrodki kultu jahwistycznego: w Elefanty-
nie, na górze Garizim, w Leontopolis, w Lachisz oraz w Qaser el-’Abd, to 

—————— 
37 B. J a n o w s k i, Keruben und Zion..., s.244–261. 
38 F. M i c k i e w i c z, Koncepcje świątyni w tekstach wspólnoty z Qumran, „Ruch Biblijny 

i Liturgiczny” 4 (1997), s. 254. 
39 J. M a i e r, Zwischen den Testamenten, Würzburg 1990, s. 233–235 (NEB Ergänzungsband 

zum Alten Testament 3). 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 139 

jednak centrum kultu ortodoksyjnego było widziane w Jerozolimie 40. Ta-
kie przedstawienie historii Izraela akcentuje wierność przymierzu zawar-
temu przez Boga z Izraelem. Faktycznie gorliwość w sprawowaniu kultu 
w świątyni bez Arki nie była dostateczna a taki stan potwierdza sprzeciw 
proroków z epoki po niewoli babilońskiej (Ml 1,6–14). Zapowiedzi „więk-
szej chwały” i pragnienie nadejścia epoki mesjańskiej dalekie były od o-
czekiwań ludu (Ag 2,6–9; Za 3,1–9). Kult był wolny od błędów synkrety-
zmu z czasów monarchii, jednak ograniczał się jedynie do rytuału.  
W epoce mądrościowej Syracydes prosi o inną pobożność: oivkti,rhson 
po,lin a`gia,smato,j sou Ierousalhm to,pon katapau,mato,j sou plh/son 
Siwn avretalogi,aj sou kai. avpo. th/j do,xhj sou to.n lao,n sou – „Uli-
tuj się nad świętym Twoim Jeruzalem, miejscem Twego odpoczynku! Na-
pełnij Syjon sławieniem Twoich boskich cnót i Twój lud Twoją chwałą” 
(Syr 36,12–13). Rzeczywistość świątyni bez Arki Przymierza daleka była 
od zapowiadanego uniwersalizmu. Po prześladowaniach w okresie ma-
chabejskim na nowo poświęcono świątynię, ale w życiu codziennym od-
grodzono się od pogan, a w świątyni wydzielono specjalnie dla nich dzie-
dziniec. 

W judaizmie po epoce prorockiej nastała epoka apokaliptyki podejmu-
jąca tematy z zakresu teologii kultu 41. W nurcie apokaliptycznym pojawia 
się tęsknota za świątynią doskonałą – Nowa Świątynia, Nowe Jeruzalem 
(Targum Iz 53,5; Henoch etiopski 90,33; Księga Jubileuszy 4,26; Księga 
Sybilli III, 616–623; Apokalipsa Barucha 4,2 n.; Testament Lewiego 3,4–
6). Pragnienie i oczekiwanie na nową świątynię napotykamy w tekstach 
qumrańskich. Esseńczycy zerwali z kultem sprawowanym w świątyni 
w Jerozolimie. Uważali go za nieczysty i zbezczeszczony przez kapłanów 
z rodu hasmonejskiego (4 Q397). W tekstach z Chirbet Qumran temat 
świątyni pojawia się niemalże jako fundamentalny przedmiot rozważań 
dla całej wspólnoty. Wspólnota z Qumran nie przestała uważać, że świą-
tynia jako taka jest z ustanowienia i z woli Bożej. W Zwoju Świątynnym 
jest napisane: „Uświęcę świątynię mą chwałą, umieszczając nad nią moją 
chwałę, aż do owego dnia błogosławieństwa, gdy stworzę mą świątynię, 
wznosząc ją dla mnie, na wszystkie dni, zgodnie z przymierzem, które za-
warłem z Jakubem w Betel” (11 Q19 29,8–10) 42. Esseńczycy uważali 
swoją separację od „niegodziwego kultu” za chwilową, bowiem oczeki-
wali na nową duchową świątynię (4 Q174). Zwój 4 Q174 zwany Florile-
gium mówi: 

 ~d'a' vD;q.mi awOl twOnb.li rm,awOYw;  
 hr'wOt yfe[]m; wyn'p'l. awOl awOB ~yriyjiq.m; twOyh.li 

—————— 
40 V. F r i t z, Tempel und Zelt, [w:] Wissenschaftliche Monographien zum Alten und Neuen 

Testament [dalej: WMANT], Bd. 47, Neukirchen–Vluyn 1977, s. 76–93. 
41 J. M a i e r, Zwischen den Testamenten..., s. 122–125. 
42 F. M i c k i e w i c z, Koncepcje świątyni w tekstach wspólnoty z Qumran..., s. 250–252. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 140 

– „ [...] i powiedział, żeby wybudować Mu świątynię ludzką, do której bę-
dą przychodzić dla ofiarowania w niej przed Nim uczynków Prawa” (4 
Q174 1,6–7a). Kilkakrotnie zwój Florilegium przypomina osobę króla 
Dawida i proroctwo Natana – 2 Sm 7 (w. 1,1.7.10–13) 43. Teksty z Qum-
ran datuje się na okres przełomu II i I wieku przed Chrystusem, czyli czas 
redakcji Drugiej Księgi Machabejskiej 44. Przez fakt tej samej daty po-
wstania, myśl teologiczna o świątyni zawarta w zwojach qumrańskich jest 
pomocna dla zrozumienia przekazu o Arce Przymierza, zawartego w 2 Mch 
2,1–8. Teologia okresu międzytestamentowego zawarta zarówno w zwo-
jach z Qumran, jak i w apokryfach wskazuje, że skoro ziemska świątynia, 
odbudowana po niewoli, nie spełnia proroctw o „większej chwale” i jeśli 
pojawiają się świątynie – miejsca kultu poza Jeruzalem, to przyszła świą-
tynia musi już być „nie ziemska”, lecz transcendentna: zstąpić z nieba. 

Taki obraz świątyni z Arką przedstawia Nowy Testament. Przewodni-
kiem w liturgii niebieskiej jest Chrystus i tak widzi go Ewangelia oraz li-
sty Pawłowe (Mt 12,5–6; 21,12–16; 26,61; Mk 11,15–18; 14,58–59; 
Łk 19,45–48; J 2,14–22; 3,3 n.; 4,15.33; 6,34; 7,35–39; 8,52–57; 11,12 n.; 
14,8.22; 16,7; 1 Kor 3,9–11.16–17; 2 Kor 6,14–16.19; Ef 2,14–16.19–
22) 45. „Gdy Nowa Pascha całkowicie ugruntuje Kościół, Jezus już nie bę-
dzie znał świątyni, lecz poza Jerozolimą, w umiłowanej Galilei wyznaczy 
spotkanie apostołom” 46. W liturgii Przybytku niebieskiego Arcykapłan, 
którym jest Chrystus, wchodzi do Miejsca Najświętszego, gdzie była Ar-
ka Przymierza, i dokonuje obrzędu przebłagania (Hbr 9,1 n.). Święty Jan 
bardzo wyraźnie widzi Arkę Przymierza obok Baranka w centralnym 
miejscu świątyni niebieskiej, w Nowym Jeruzalem (Ap 11,9) 47. 

 
2. J e r o z o l i m a  i  S y j o n  –  m i e j s c a  u ś w i ę c o n e  
p r z e z  o b e c n o ś ć  A r k i  P r z y m i e r z a  

 
Dwa teksty, będące fundamentem rozważań, wymieniają konkretne miej-

sca związane z dziejami Arki Przymierza: 
Psalm 132, w. 6.: Efrata i pola Jaaru; w. 13.: Syjon 
Jr 3,14–18, w. 14.: Syjon; w. 17.: Jerozolima 

Miejsce ukrycia Arki Przymierza jest nieznane, nieokreślone. Najczę-
ściej wskazuje się tradycję związaną z górą Nebo. Prawdopodobne, choć 
kontrowersyjne, może być łączenie miejsca pobytu Arki Przymierza z miej-
scem, gdzie gromadzi się Lud Boży – sunaga,gh| o` qeo.j evpisunagwgh.n 
—————— 

43 Die Texte aus Qumran, red. Lohse Eduard, München 1971, s. 256. 
44 R. de V a u x, Archeology and the Dead Sea Scrolls, London 1973, s. 215–220. 
45 A. J a n k o w s k i, Dopowiedzenia chrystologii biblijnej..., s. 200–238. 
46 Y. M.-J. C o n g a r, Le mystčre du Temple ou l’Économie de la Présence de Diéu a sa cré-

ature de la Genese a l’Apocalypse, Paris 1958, s. 145 (Lectio divina 22). 
47 F. Z e i l i n g e r, Das himmlische Jerusalem: Untersuchungen zur Bildsprache der Jo-

hannesapokalypse und des Hebräerbriefs, [w:] Memoria Jerusalem, Ed. J. B. Bauer, J. Marböck, 
(FS F. Sauer), Graz 1977, s. 143–154. 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 141 

tou/ laou/ (2 Mch 2,7) lub z miejscem poświęconym – świątynią – o ̀
to,poj kaqagiasqh, (2 Mch 2,8). Wszystkie wymienione konkretne miej-
sca związane są zasadniczo z historią Arki Przymierza w czasie monarchii. 

Występowanie obok siebie nazw miejsc: Efrata i pola Jaaru nie jest 
przypadkowe. Kiriat-Jearim było miejscem przebywania Arki Przymierza 
za czasów Samuela i króla Saula. Tam Arka Przymierza przybyła sama na 
wozie ciągniętym przez woły, po okazaniu mocy Bożej nad miastami Fi-
listynów (1 Sm 6). Pola Jaaru były terenem bitwy Dawida z Filistynami, 
po której Dawid wprowadził Arkę Przymierza do Jerozolimy. Zestawie-
nie miejsc Efrata i pola Jaaru w Psalmie 132,6 ma dotyczyć suwerennego 
wyboru Boga, Jego decyzji co do miejsca zamieszkania 48. 

Trudno oderwać teologię Arki Przymierza od tradycji Syjonu. Proces 
formowania się tradycji Syjonu rozpoczął się bowiem z chwilą wprowa-
dzenia Arki Przymierza na wzgórze Syjonu 49. W Deuteronomium wybrane 
sanktuarium oznaczono ogólnym terminem ~Aqm'. Psalm 47 łączy wybra-
nie sanktuarium z określeniem „chluba Jakuba”. Autor natchniony wska-
zuje wprost Syjon jako miejsce wybrane dla sanktuarium Jahwe (Ps 132, 
13). Ze względu na tę myśl, werset Ps 132,13 jest dominujący w drugiej 
części dyptyku – struktury całego Psalmu 132 (zob. tabela 1). 

Sformułowanie idei wybrania Jerozolimy z Syjonem pochodzi sprzed 
czasu redakcji deuteronomistycznej. Nie ma tu bowiem jeszcze myśli teo-
logicznej o zamieszkaniu imienia. Pojawia się myśl o Bożej obecności 
(w. 14b), o Bożej siedzibie (w. 13), gdzie Jahwe ma swój odpoczynek (w. 
14a) i skąd udziela zbawienia swojemu ludowi (w. 14–18) 50. Wyrażenie 
hw"hy> ~ve – imię Jahwe, pojawia się w tekście Księgi Jeremiasza 3,17. 
Niektórzy egzegeci proponując kultową interpretację Psałterza, łączą 
wprowadzenie Arki Przymierza na Syjon z ceremoniałem zaślubin króla 
z Bogiem – i`ero.j ga,m�oj. Powołują się przy tym na epizod z żoną Da-
wida, córką Saula Mikal. Wyrażała ona niezadowolenie z powodu tańca 
wykonywanego przez Dawida (2 Sm 6,16). W odpowiedzi Mikal została 
odtrącona i odrzucona (2 Sm 6,23) 51. Wybranie Boga oznaczało odrzuce-
nie innych możliwości, osób, rzeczy. 

Symbolika tej czynności, działania króla Dawida dokonała się za po-
średnictwem Arki Przymierza. Wcześniejszym miejscem pobytu Arki Przy-
mierza było Szilo. Odrzucenie Szilo, które Jahwe wydał na splądrowanie 
przez Filistynów, a potem odrzucił, stanowiło podstawę wyboru nowego 
miejsca kultu – Syjonu. Wykładnię takiego zinterpretowania Bożego wy-
boru napotykamy w Psalmie 78. Psalm ten ukazuje Moc Jahwe i przypo-

—————— 
48 A. R o b i n s o n, Do Ephrathah and Jaar Really Appear in Psalm 132,6, ZAW 86 (1974), 

s. 220–222. 
49 J. J e r e m i a s, Lade und Zion, [w:] Probleme biblischer Theologie, red. Wolff Hans Wal-

ter (FS G. von Rad), München 1971, s. 183–193. 
50 T. B r z e g o w y, Miasto Boże w Psalmach, Kraków 1989, s. 56. 
51 J. R. P o r t e r, The Interpretation of 2 Samuel VI and Psalm CXXXII, „The Journal of 

Theological Studies” 5 (1954), s. 161–165. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 142 

mina historię odrzucenia Szilo, a wybranie i umiłowanie Syjonu. Parale-
lizm czasowników rx;b' i bh;a' wskazuje na motyw wybrania (Ps 78,68). 
Podobnie w Psalmie 132. wybranie Syjonu jest przedstawione z podkre-
śleniem, że było to pragnieniem Jahwe. Podstawą tego pragnienia – hw;a' 
nie są jakiejś szczególne właściwości miejsca, jakaś konieczność, lecz 
suwerenne działanie, czynność Jahwe. Wybór ten jest wyjątkowy, gdyż 
o żadnym innym miejscu pobytu Arki nie zostało powiedziane, że Jahwe 
wybiera je, że pragnie go, że miłuje 52. 

W tekstach biblijnych o Arce istnieje pewien problem identyczności 
i różnicy pomiędzy Syjonem a Jerozolimą. Syjon posiada przede wszyst-
kim znaczenie religijne. Historia Syjonu ma początek w fakcie przeniesie-
nia na to wzgórze Arki Przymierza 53. Początek znaczenia Jerozolimy dla 
Izraela jest wcześniejszy. Jerozolima istnieje wcześniej jako miasto, stoli-
ca i twierdza Jebusytów, która została zdobyta przez Dawida i uczyniona 
przez niego stolicą państwa. Jerozolima była już wcześniej, jak sugeruje 
Biblia, związana z kultem, była miejscem kultu, któremu przewodniczył 
kapłan i król – Melchizedek (Rdz 14,18). W Jerozolimie pielęgnowano 
tradycje związane z kultem Boga Najwyższego – !Ayl.[, lae; potwierdza to 
Psalm 110. Przy intronizacji króla przypominano Melchizedeka – kapłana 
i króla Boga Najwyższego. Melchizedek uważany był za najprzedniejsze-
go prekursora dynastii dawidowej w Jerozolimie 54. Jerozolima była poj-
mowana jako stolica polityczna. W to znaczenie politycznego centrum 
został włączony aspekt centrum religijnego. Psałterz, zwłaszcza psalmy 
o królowaniu Jahwe i fragment o Arce Przymierza z Księgi Jeremiasza 
(3,14–18), podkreślają polityczne znaczenie Jerozolimy 55. Prorok Jere-
miasz wskazuje na znak tronu w celu zaznaczenia, iż najważniejszy głos 
w Izraelu należy do Jahwe, a najważniejsze decyzje płyną od tronu Ja-
hwe. Pytanie czy Arka była pojmowana wówczas jako tron, zdaje się być, 
w kontekście Jr 3,17, pytaniem zbędnym. 

 
3. A r k a  a  C h e r u b y  z  P r z e b ł a g a l n i ą  

 
Wśród przedmiotów związanych z Arką oraz teologią obecności Ja-

hwe, w analizowanych tekstach (Ps 132, Jr 3,14–18 i 2 Mch 2,1–8) nie 
wymienia się: ~ybiWrk. – Cherubów i tr,PoK; – Przebłagalni. Pewne aluzje 
do tych przedmiotów i ich znaczenia napotykamy w Ps 132,13 (bv'wOm) o-
raz w 2 Mch 2,7 (e;leoj). Arka Przymierza i ~ybiWrk. należą do różnych 
warstw tradycji. Archeologia określa często jako tron Boży – cały zespół 
złożony z Arki, Cherubów i Przebłagalni. Nigdzie jednak w Biblii nie ma 
—————— 

52 T. B r z e g o w y, Miasto Boże w Psalmach..., s. 56–57. 
53 B. J a n o w s k i, Keruben und Zion..., s. 250. 
54 T. B r z e g o w y, Miasto Boże w Psalmach..., s. 103. 
55 O. E i ß f e l d t, Die Lade Jahwes in Geschichtserzählung, Sage und Lied, „Das Altertum” 

14 (1968), s. 143–145. 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 143 

wyraźnego określenia „tron” dla Arki Przymierza, chociaż istnieje sfor-
mułowanie, że Jahwe zasiada nad Arką 56. Historia tradycji jest zmienna 
co do interpretacji roli tych przedmiotów świątynnych w teologii Bożej 
obecności.  

Wpierw istnieje kompromis pomiędzy starożytną Arką a świątynnymi 
Cherubami. Początkowo doszło do połączenia, synchronizacji myśli o Ar-
ce i Cherubach 57. Cheruby w tym znaczeniu dotyczą figur, które wystę-
powały w bliskości Arki Przymierza. W opisie świątyni Salomona autor 
natchniony całą uwagę skupił na ułożeniu skrzydeł Cherubów i ich roz-
mieszczeniu w miejscu Najświętszym 58. Arka i Cheruby, chociaż były 
przedmiotami materialnymi na użytek religijny, były zarazem znakiem nie-
widzialnego Boga: Arka związana była z osobą Boga, natomiast Cheruby 
były symbolem pustego tronu. 

W późniejszym okresie ta myśl, podtrzymywana przez tradycję kapłań-
ską, uległa ewolucji. Arka stopniowo traci swą rolę, pozostając w cieniu 
Syjonu, chociaż to jej Syjon zawdzięcza swoją wielkość i znaczenie 
w dziejach Izraela. Do rozdzielenia więzi znaku Arki i Cherubów przy-
czynił się wzrost znaczenia znaku Wzgórza Syjon przez fakt nadania mu 
tytułu Góry Świętej, która stała się, jak Synaj, siedzibą Boga. Syjon stał 
się symbolem ziemskiej i jednocześnie niebiańskiej obecności Boga. Taką 
interpretację wspomaga koncepcja tronu z Cherubami.  

Religijna historia Jerozolimy i Syjonu skupiła w sobie cały kompleks 
symboli i wyobrażeń, które napotykamy w religijnych tekstach sąsiadów 
Izraela: Boża Góra, Boży tron, walka kosmicznego chaosu, walka ludu 59. 
W utrzymaniu tej koncepcji pomocna była myśl o parze Cherubów, zacho-
wana w sformułowaniu – ~ybiWrK. bveyO. Taki motyw pojawia się w Psał-
terzu (Ps 80,2; 99,1). Taki obraz spotykamy też u proroka Izajasza, z tym 
zastrzeżeniem, że mowa jest nie o Cherubach, ale o Serafinach (Iz 6,1 n.). 
Cheruby w świątyni Salomona przejmują poniekąd symbolikę znaku Ar-
ki 60. Powstaje problem nieobecności Cherubów w tekście Psalmu 132. 
Unikanie rzeźb figuralnych wydaje się tłumaczyć późniejsza teologia ju-
daizmu, będąca w konfrontacji z myślą pogańską. Brak również wzmian-
ki o Cherubach w pozostałych tekstach 61. Arka Przymierza nadal spełnia 
w niej rolę znaku obecności, ale już w sposób bardzo tajemniczy jako 
przedmiot duchowy.  

Drugi przedmiot związany z Arką to Przebłagalnia (tr,PoK;). Terminem 
tym określa się pokrywę Arki Przymierza. Zazwyczaj na niej umieszcza 
się w rekonstrukcjach rzeźby Cherubów. Połączenie Arki z Przebłagalnią 

—————— 
56 T. B r z e g o w y, Miasto Boże w Psalmach..., s. 107. 
57 B. J a n o w s k i, Keruben und Zion..., s. 276. 
58 T. B r z e g o w y, Miasto Boże w Psalmach..., s. 107. 
59 J. J e r e m i a s, Lade und Zion..., s. 195–196. 
60 B. J a n o w s k i, Keruben und Zion..., s. 276–277. 
61 L. I. A. L e v i n e, Okres hellenistyczny. Aleksander Wielki. Powstanie i upadek dynastii 

hasmonejskiej, [w:] Starożytny Izrael, red. W. Chrostowski, Warszawa 1994, s. 266–267. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 144 

i Cherubami występuje tylko w tradycji kapłańskiej. Wyraźnymi odpo-
wiednikami tego wyobrażenia były Cheruby, pod które wprowadzono Ar-
kę do świątyni Salomona. Jest rzeczą oczywistą, że Arka i Przebłagalnia 
są dwoma różnymi przedmiotami, nawet jeśli w opisie biblijnym wystę-
pują razem. Określenie pokrywy Arki Przymierza przez tr,PoK; jest zabie-
giem czysto technicznym, zwłaszcza że w Księgach Samuela brak wzmian-
ki o Przebłagalni i Cherubach. W Księdze Ezechiela w obrazie świątyni 
brak Arki, ale jest mowa o Cherubach. W liście wprowadzającym do Dru-
giej Księgi Machabejskiej 2,1–8 wspomina się o Arce Przymierza, ale brak 
wzmianki o Przebłagalni i Cherubach 62. Wydaje się, że źródło kapłańskie 
odzwierciedla pewną myśl charakterystyczną dla okresu, gdy sprawowa-
no kult w świątyni jerozolimskiej. Tam Przebłagalnia jawi się jako przed-
miot o wiele cenniejszy (cały ze złota) od Arki Przymierza 63. Słowo 
tr,PoK; pochodzi od rdzenia rpk. Podstawowe znaczenie rpk nie jest pe-
wne. W koniugacji Piel rpk użyte jest przez tradycję kapłańską w zna-
czeniu terminu technicznego przebłaganie 64. Jako wyrażenie techniczne 
z zakresu kultu dotyczy czynności dokonywania przebłagania, ale nie mó-
wi o istocie, o specyfice, wyobrażeniach wiążących się z tym słowem. Is-
tota ceremoniału Dnia Pojednania według fragmentu (Kpł 16) dotyczyła 
rozgrzeszenia ołtarza i sanktuarium. Przy rozgrzeszeniu człowieka oraz 
przy oczyszczeniu kultowym przedmiotów akt przebłagania polega na 
tym, że Jahwe uchylał nieszczęście, niszczące oddziaływanie wywołane 
przez określony czyn. Zrywał powiązanie grzechu z nieszczęściem 65. Dla 
Kronikarza tr,PoK; wydaje się być najważniejszym przedmiotem we wnę-
trzu świątyni (1 Krn 28,11). Sugerowana przez M. Görga etymologia rdze-
nia od tr,PoK; łączy się z określeniem dla podnóżka w języku egipskim 66. 
Wydaje się, że po niewoli babilońskiej, gdy Arki nie było już w Świątyni, 
najświętszym przedmiotem była Przebłagalnia z Cherubami. Według my-
śli autorów natchnionych z okresu po niewoli babilońskiej na Cherubach 
zasiadał Jahwe Zastępów 67. 

 
4. J a h w e  K r ó l e m  I z r a e l a  

 
Po niewoli babilońskiej nie nastąpiła restauracja władzy królewskiej, 

jednak tematyka królestwa, władzy królewskiej była aktualna u Żydów 68. 
—————— 

62 M. H a r a n, Temples and Temple-Service in Ancient Israel..., s. 248–249.  
63 I. W i l l i - P l e i n, Opfer und Kult im alttestamentlichen Israel. Textbefragungen und 

Zwischenergebnise, Stuttgart 1993, s. 107–111 (Stuttgarter Bibelstudien 153). 
64 V. F r i t z, Tempel und Zelt..., s. 137. 
65 G. von R a d, Teologia Starego Testamentu..., s. 209–215. 
66 M. G ö r g, Die Lade als Thronsockel, „Biblische Zeitschrift” 1 (1976), s. 29. Autor posłu-

żył się dla zoobrazowania tej hipotezy przedstawieniem bogini nieba – Hathor z tylniej ściany ka-
plicy jej poświęconej, w grobowcu królowej Hatszepsut w Deir el Bahari. 

67 T. B r z e g o w y, Miasto Boże w Psalmach..., s. 110. 
68 J. M a i e r, Zwischen den Testamenten..., s. 237–238. Autor podkreśla w tym miejscu auto-



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 145 

Hipotezę dotyczącą Cherubów i Przebłagalni, które miały być przedsta-
wieniem tronu Jahwe, potwierdzałoby istnienie sformułowania: ~ybiruK.h; 
bveyO – zasiadający na Cherubach (1 Sm 4,4; 2 Sm 6,2; 2 Krl 19,15; 1 Krn 
13,6; Ps 80,2; 99,1; Iz 37,16). Wyrażeniem bliskoznacznym dla ~ybiruK.h; 
bveyO – Zasiadający na Cherubach jest tAab'c. hw"hy> – Jahwe Zastępów 69. 
O. Eissfeld utrzymuje, że początków tego tytułu dla Jahwe należy szukać 
w kulcie Arki Przymierza z Szilo (zob. 1 Sm 4,4). Tytuł przeszedł wraz 
z Arką do świątyni w Jerozolimie (2 Sm 6,2 n.) 70. 

Jako trzeci element symboliki tronu Bożego w świątyni na Syjonie 
wymienia się, obok Cherubów i Przebłagalni, także podnóżek 71. Chociaż 
sama Arka w tekstach Ps 132, Jr 3,14–18 i 2 Mch 2,1–8 nie występuje 
w znaczeniu tronu, to w połączeniu z Cherubami i Przebłagalnią oraz 
z wyrażeniami ~ybiruK.h; bveyO lub tAab'c. hw"hy> ukazuje Jahwe jako Króla 
i Władcę: 
Ps 132,7: wyl'g>r; ~doh]l; hw<x]T;v.nI wyt'AnK.v.mil. ha'Abn" 
Ps 132,13: Al bv'Aml. HW"ai !AYciB. hw"hy> rx;b'-yKi 
Jr 3,17: hw"hy> aSeKi ~l;iv'Wryli War>q.yI ayhih; t[eB' 

Takie przedstawienie Boga potwierdza tradycja zawarta w Psałterzu, 
zwłaszcza w psalmach syjońskich 72. Wśród imion Boga Psałterz wymie-
nia !Ayl.[, – Najwyższy, które wywodzi się z tradycji jerozolimskiej i czę-
sto jest spotykane w fragmentach poezji kultowej (Ps 46,5; 47,3; 50,14; 
73, 11; 78,17; 82,6; 83,19; 87,5). Nie chodzi tu o ideę zaczerpniętą z wie-
rzeń pogańskich. Jahwe – Bóg Arki na Syjonie jest Bogiem nad Bogami, 
tzn. że objawia się jako Pan dworu niebieskiego (por. Iz 6,1 n.) 73. Królo-
wanie Jahwe jest związane z Jego walką z chaosem (Ps 74,13 n.; 93,3 n.; 
104,5.9). Obraz tej konfrontacji ma swoje podłoże w kulcie 74. W Psal-
mach 48,3 i 84,4 pojawiają się sformułowania, które określają Jahwe jako 
Króla – yh'l{awE yKil.m; tAab'c. hw"hy> 75. 

Wśród funkcji, które Arka Przymierza spełnia, wymienia się niekiedy 
wyrocznię jako znak obecności Boga (Sdz 20,27 n.). Nigdzie jednak nie 
występuje termin „Arka” w połączeniu z elementami specyficznymi dla 
—————— 
rytet Tory dla społeczności żydowskiej w okresie perskim oraz hellenistycznym. 

69 R. S c h m i t t, Zelt und Lade als Thema alttestamentlicher Wissenschaft..., s. 128–131. 
70 E. C h m u r a, ´el besijon – Jahwe na Syjonie Bogiem Izraela..., s. 135. 
71 B. J a n o w s k i, Sühne als Heilsgeschehen. Studien zur Sühnetheologie der Priester-

schrift und zur Wurzel KPR im Alten Orient unad im Alten Testament, [w:] WMANT, Bd. 55, 
Neukirchen–Vluyn 1982, s. 282–290. 

72 J. de F r a i n e, La royaute de Yahve dans les Textes concernant l’Arche, VT 15 (1965), 
s. 134–139. 

73 J. C. L. G i b s o n, The Kingship of Yahweh against its Canaanite Background, [w:] Ugarit 
and the Bible. Proceedings of International Symposium on Ugarit and the Bible. Manchester, Sep-
tember 1992, ed. G. Brooke, Münster 1994, s. 101–112. Na początku autor podaje zestawienie: 
Jahwe jako Król w Starym Testamencie i odpowiadające Biblii teksty z Ugarit (s. 101–102). 

74 B. J a n o w s k i, Das Königtum Gottes in den Psalmen. Bemerkungen zu einem neuen Ge-
samtentwurf, „Zeitschrift für Theologie und Kirche” 86 (1989), s. 411–412. 

75 E. C h m u r a, ´el besijon – Jahwe na Syjonie Bogiem Izraela..., s. 136–137. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 146 

wyrokowania, losowania, jak np. Urim i Tumim 76. Należałoby raczej mó-
wić o objawieniu Boga lub o spotkaniu z Bogiem, podczas którego Bóg 
objawia swoje słowo. Miejscem wyroczni był zawsze Namiot Spotkania, 
w którym Jahwe wypowiadał swoje słowa wyroczni do ludzi 77. Bóg ob-
jawia swoją wolę, swoje słowo w inny sposób. 

 
IV. MIEJSCE  ARKI  PRZYMIERZA  W  TEOLOGII  PRZYMIERZA 
JAHWE  Z  IZRAELEM 

 
Bóg objawia swoją wolę, wyraża swoje oczekiwania, ponieważ zawarł 

z Izraelem przymierze. Motywy Bożego działania, intencje i zamiary Boga 
należy rozpatrywać w ramach teologii przymierza. Z teologią przymierza 
związany jest tytuł Arka Przymierza, jaki napotykamy w Jr 3,16 i 2 Mch 
2,4–5. W Psalmie 132 ten teologiczny wymiar akcentują przekazane obie-
tnice, związane z dynastią dawidową. Elementy związane z teologią przy-
mierza napotykamy również w obrazie nowej rzeczywistości, zapowiada-
nym przez proroka Jeremiasza w Księdze Jeremiasza 3,14–18 oraz w tra-
dycji o proroku przypomnianej przez Drugą Księgę Machabejską 2,1–8. 

Etymologia terminu tyrIB. jest sporna. Wobec niepewności zwrócono 
uwagę na pole semantyczne hebrajskiego terminu tyrIB. i uwzględniono 
wyrażenia w których występuje. Pole semantyczne sprowadza się do 
przedstawienia zależności międzyosobowych, które charakteryzują pro-
gram działania i stałość tych relacji. Są to relacje zarówno dwustronne, 
jak i jednostronne. Pojęcie przymierza określają zobowiązania, wymaga-
nia i dobrodziejstwa. W polu semantycznym tyrIB. występuje przysięga 
jako potwierdzenie zobowiązania. Z zobowiązaniami jest związana wier-
ność przymierzu i dokument zawarcia przymierza 78. Tekst biblijny przypo-
mina, że Arka zawierała tablice przykazań (1 Krl 8,9; 2 Krn 5,10). Teksty 
tradycji kapłańskiej mówią o Świadectwie (Wj 25,16.21) 79. W tekstach 
związanych z Arką (Ps 132, Jr 3,14–18 i 2 Mch 2,1–8) napotykamy frag-
menty odwołujące się do przymierza zawartego przez Izraelitów z Bo-
giem. Teksty te prezentuje tabela 2. 

Arka Przymierza, będąca znakiem Boga i Jego przymierza, symbolizu-
je zbawczą obecność Jahwe. W historii narodu wybranego wobec niej na-
stępuje spotkanie ludu Izraela i jego przywódców z Bogiem. To w jej o-
becności dokonywał się dialog przymierza z Bogiem 80. Jak ukazują to 
rozważane teksty, Bóg, który jest wierny swojemu przymierzu, nie ustaje 

—————— 
76 R. S c h m i t t, Zelt und Lade als Thema alttestamentlicher Wissenschaft..., s. 168–173. 
77 G. von R a d, Teologia Starego Testamentu..., s. 189–190. 
78 A. J a n k o w s k i, Biblijna teologia przymierza..., s. 10–12. 
79 R. S c h m i t t, Zelt und Lade als Thema alttestamentlicher Wissenschaft..., s. 98–102. 

110–128. Autor ukazuje, że dla wielu egzegetów teksty o umieszczeniu w Arce tablic przymierza 
lub Świadectwa są podstawą do przedstawienia Arki jako pustego tronu. 

80 A. J a n k o w s k i, Biblijna teologia przymierza..., s. 42–43. 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 147 

w działaniu. Obietnice wynikające z przymierza, których potwierdzenie 
widzi się w zawartości Arki Przymierza, dotyczą na podstawie tekstów 
(Ps 132, Jr 3,14–18, 2 Mch 2,1–8): 

1) zgromadzenia Izraela, 
2) obiecanego dziedzictwa, 
3) osoby króla Dawida i dynastii dawidowej, 
4) dobrodziejstw i błogosławieństwa dla ludu wybranego.  
W zamian Bóg oczekuje: 
1) wierności przymierzu przez zachowanie Bożych przykazań, 
2) nie ulegania pokusie pójścia za innymi bogami, 

3) troski o kult w duchu według prawego serca. 
 
T a b e l a  2. 

Werset Tekst Kontekst 
Ps 132,11a tm,a/ dwId'l. hw"hy>-[B;v.nI formuła obietnicy 

Ps 132,11b yrIP.mi hN"M,mi bWvy"-al.{
`%l'-aSekil. tyvia' ^n>j.bi

dobrodziejstwa dla dyna-
stii i zobowiązanie Jahwe 

Ps 132,12a ytiyrIB. ^yn<b' Wrm.v.yI-~ai
~deM.l;a] Az ytido[ew>

zobowiązanie następców 
Dawida 

Ps 132,12b d[;-yde[] ~h,ynEB.-~G;
`%l'-aSekil. Wbv.yE

zobowiązanie Jahwe 

Ps 132,15–18  %reb'a] %reB' Hd'yce
 ~x,l' [;yBif.a; h'yn<Ayb.a,
 [v;y< vyBil.a; h'yn<h]kow>
 WnNEr;y> !NEr; h'yd,ysix]w:

dwId'l. !r,q, x;ymic.a; ~v'
 `yxiyvim.li rnE yTik.r;['
 tv,Bo vyBil.a; wyb'y>Aa

 `Arz>nI #yciy" wyl'['w>

zobowiązania Jahwe i do-
brodziejstwa dla Izraela 

Jr 3,14  ~ybib'Av ~ynIb' WbWv
 yTil.[;B' ykinOa' yKi hw"hy>-~aun>

 ~k,t.a, yTix.q;l'w> ~k,b'
 hx'P'v.Mimi ~yIn:v.W ry[ime dx'a,

 `!AYci ~k,t.a, ytiabehew>

zobowiązanie Izraela 

 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 148 

Cd. t a b .  2. 

Jr 3,15  yBiliK. ~y[iro ~k,l' yTit;n"w>
lyKef.h;w> h['De ~k,t.a, W[r'w>

zobowiązanie Jahwe 

Jr 3,17–18  ~l;iv'Wryli War>q.yI ayhih; t[eB'
 h'yl,ae WWq.nIw> hw"hy> aSeKi

~l'iv'Wryli hw"hy> ~vel. ~yIAGh;-lk' 
 yrex]a; dA[ Wkl.yE-al{w>
 `[r'h' ~B'li tWrrIv.

hd'Why>-tybe Wkl.yE hM'heh' ~ymiY"B;
 Waboy"w> laer'f.yI tyBe-l[;

 #r,a'h'-l[; !Apc' #r,a,me wD'x.y:
 `~k,yteAba]-ta, yTil.x;n>hi rv,a]

zobowiązanie Jahwe 

2 Mch 2,2 kai. w`j evnetei,lato toi/j 
metagenome,noij o` profh,thj 
dou.j auvtoi/j to.n no,mon 
i[na mh. evpila,qwntai tw/n 
prostagma,twn tou/ kuri,ou  

Prawo – dokument przy-
mierza 

2 Mch 2,3 pareka,lei mh. avposth/nai to.n
no,mon avpo. th/j kardi,aj auvtw/n

zobowiązania Izraela 

 
1. R o l a  z g r o m a d z e ń  l i t u r g i c z n y c h  i  p i e l g r z y m e k  
d o  ś w i ą t y n i  z  A r k ą  

 
W okresie pustynnej wędrówki Arka Przymierza Pana jest przedstawia-

na jako znak obecności Jahwe, który zamieszkał wśród swojego ludu 81. 
Bóg po długotrwałych wędrówkach przez pustynię i po Kanaanie znajduje 
odpoczynek – hx'Wnm. w pośrodku obozu izraelskiego 82. Jako miejsce spo-
tkania zasadniczo wymienia się d[eAm lh,ao – Namiot Spotkania. Słowo 
d[eAm określa: spotkanie, zgromadzenie, zebranie świąteczne, święto 83. 

Po raz pierwszy o stałym sanktuarium z Arką Przymierza dowiadujemy 
się w okresie Sędziów. Wzmianka o Arce akcentuje, że przed nią zbierali 
się Izraelici (Sdz 20,27–28). Opowiadania o Arce w Pierwszej Księdze 
Samuela 4–6 przywodzą na myśl jej nomadyczny charakter, chociaż opis 
—————— 

81 J. D u s, Noch zum Brauch der „Ladewanderung”, VT 13 (1963), s. 126–132. 
82 T. B r z e g o w y, Miasto Boże w Psalmach..., s. 39. 
83 Hebräisches und aramäisches Lexicon zum Alten Testament, red. L. Koehler, W. Baugart-

ner, Bd. 1–5, Leiden 1967–1995, k. 528b–529b. 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 149 

sanktuarium w Szilo dowodzi osiadłego trybu życia plemion izraelskich 
(1 Sm 2,12–3,21). Fragment ten przedstawia Szilo jako miejsce spotkania 
Izraela z Bogiem: hl{vib. haor'hel. hw"hy> @s,YOw: – i nadal Jahwe objawiał się 
w Szilo (Sdz 3,21) 84. 

Motyw podążania do sanktuarium, czyli tradycja pielgrzymowania, 
sięga czasów Patriarchów. Nawiedzane przez Patriarchów miejsca święte 
stały się uprzywilejowanymi ośrodkami kultu Izraela przez wiele stuleci. 
W okresie Sędziów Arka Przymierza, która nie posiadała charakteru wę-
drownego sanktuarium, podobnie jak starożytne miejsca kultu w Kanaanie, 
stała się miejscem, do którego odbywały się liczne pielgrzymki. Pierwsze 
sanktuarium Arki tradycja lokalizuje w Gilgal (Joz 4–5). Ruch pielgrzym-
kowy musiał być bardzo intensywny, skoro przetrwał do czasów VIII w. 
przed Chrystusem (Oz 4,15). Kolejnym sanktuarium pielgrzymkowym 
związanym z Arką było Betel (Sdz 20,20–28). Jednak dopiero Szilo po-
siadało charakter uprzywilejowany. W nim prawdopodobnie obchodzono 
centralne święto pielgrzymkowe Jahwe. Momentem przełomowym, o czym 
wspomina Ps 132, stało się utworzenie przez Dawida w Jerozolimie na 
Syjonie – bqo[]y: rybia]l; tAnK'v.mi hw"hyl; ~Aqm' – miejsca dla Jahwe, mie-
szkania dla Mocnego Jakuba (w. 5) 85. Ten motyw spotkania, zgromadze-
nia, pielgrzymowania do Jerozolimy na Syjon spotykamy w rozważanych 
tekstach, które wspominają Arkę Przymierza.  
Ps 132,7: wyl'g>r; ~doh]l; hw<x]T;v.nI wyt'AnK.v.mil. ha'Abn" 
Ps 132,8: ^Z<[u !Ara]w: hT'a; ^t,x'Wnm.li hw"hy> hm'Wq 
Jr 3,14: yTix.q;l'w> ~k,b' yTil.[;B' ykinOa' yKi hw"hy>-~aun> ~ybib'Av ~ynIb' WbWv  

 `!AYci ~k,t.a, ytiabehew. hx'P'v.Mimi ~yIn:v.W ry[ime dx'a, ~k,t.a, 
Jr 3,17–18: ~yIAGh;-lk' h'yl,ae WWq.nIw> hw"hy> aSeKi ~l;iv'Wryli War>q.yI ayhih; t[eB' 

 `[r'h' ~B'li tWrrIv. Yrex]a; dA[ Wkl.yE-al{w> ~l'iv'Wryli hw"hy> ~vel. 
 wD'x.y: Waboy"w> laer'f.yI tyBe-l[; hd'Why>-tybe Wkl.yE hM'heh' ~ymiY"B;  

`~k,yteAba]-ta, yTil.x;n>hi rv,a] #r,a'h'-l[; !Apc' #r,a,me 
2 Mch 2,7b: e[wj a'n sunaga,gh| o` qeo.j evpisunagwgh.n tou/ laou/ kai. 

e;leoj ge,nhtai 
Psalm 132. zawiera wezwanie charakterystyczne dla pielgrzymki w co-

hortativie ha'Abn" – pójdźmy. Podobne wezwanie występuje w tekście Psał-
terzu i u proroków (Ps 46,9; 66,5; 95,1.6; 99,1–2.6; 122,1; Iz 2,3; Jr 31,6; 
51,10; Oz 6,1; Mi 4,2) 86. Spotkanie z Bogiem posiadało charakter modli-
tewny, o czym wspomina w. 8. Liturgia świąt pielgrzymkowych przypo-
minała wydarzenia spod góry Synaj oraz przedstawiała myśl o królew-

—————— 
84 J. M a i e r, Das Altisraelitische Ladeheiligtum..., s. 41–45. 
85 T. B r z e g o w y, Miasto Boże w Psalmach..., s. 65–67. 
86 E. L i p i ń s k i, Psaumes.I.Formes et genres littéraires, [w:] Dictionnaire de la Bible 

Supplément, red. L. Pirot, Paris 1926, k.112–115. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 150 

skiej obecności Jahwe na Syjonie, gdzie była Arka Przymierza i gdzie 
Bóg objawiał swoją wolę 87. 

Niektórzy egzegeci w poezji Psalmu 132 widzieli echo osobnego świę-
ta intronizacji Jahwe, związanego z Arką, lecz pomysł ten w dzisiejszej 
egzegezie nie znajduje wielu zwolenników 88. W tradycji związanej z pro-
rokiem Jeremiaszem wskazuje się, że to Bóg jest sprawcą powrotu na Sy-
jon i odnowienia prawowitego kultu religijnego. Bóg wierny przymierzu 
odnowi swój lud i zwróci do siebie wszystkie narody (Jr 3,17; 2 Mch 
2,7) 89. Wtedy kult Jahwe nie będzie tylko zewnętrzny i formalny, ale we-
dług prawego serca (Jr 3,16–17; 2 Mch 2,3). Spirytualizacja kultu, o któ-
rej jest mowa w Jr 3,16–17, była wyrazem odnowy 90. 

 
2. Z i e m i a  O b i e c a n a  –  d z i e d z i c t w e m  I z r a e l a  

 
Jednym z darów, których udziela Bóg w wyniku zawartego przymie-

rza, jest hl'x]n: – dziedzictwo. Biblijne pojęcie dziedzictwa (hebr. rdzeń 
lxn) wykracza daleko poza jurydyczny sens tego terminu, używanego 
przez współczesnego człowieka. Termin ten oznacza posiadanie jakiegoś 
dobra w sposób trwały i na zawsze 91. Teksty związane z Arką prezentują 
dziedzictwo otrzymane w wyniku przymierza zawartego z Bogiem: 
Ps 132,15: ~x,l' [;yBif.a; h'yn<Ayb.a, %reb'a] %reB' Hd'yce 
Jr 3,18b TM: #r,a'h'-l[; !Apc' #r,a,me wD'x.y:W aboy"w> 
  `~k,yteAba]-ta, yTil.x;n>hi rv,a] 
Jr 3,18b LXX: kai. h[xousin evpi. to. auvto. avpo. gh/j borra/  
  kai. avpo. pasw/n tw/n cwrw/n  
  evpi. th.n gh/n h]n kateklhrono,mhsa tou.j pate,raj auvtw/n 
2 Mch 2,4b: w`j de. evxh/lqen eivj to. o;roj ou-  
  ò Mwush/j avnaba.j evqea,sato th.n tou/ qeou/ klhronomi,an 

W Psalmie 132 nie występuje termin pochodzący od lxn, który ozna-
cza dziedzictwo. Werset 15 posiada podobny kontekst błogosławieństwa 
dla dziedzictwa Izraela, jako jego własności materialnej, gdzie terminem 
—————— 

87 T. B r z e g o w y, Miasto Boże w Psalmach..., s.72. 
88 Np. A. B e n t z e n, The Cultic Use of Story of the Ark in Samuel, „Journal of Biblical Li-

terature” [dalej: JBL] 67 (1948), s. 37–53; H. K r u s e, Psalm CXXXII and the Royal Zion Fe-
stival, VT 33/3 (1983), s. 279–297; H. D a v i e s, The Ark in the Psalms, [w:] Promise and Ful-
filment, ed. F. F. Bruce, (FS S. H. Hooke), Edinburgh 1964, s. 51–61. Autorzy ci sugerowali spe-
cjalne procesje z Arką wokół Jerozolimy. A. W i e s e r, The Psalms. A Commentary..., s. 779. 
Autor ten łączy to Święto Intronizacji z Świętem Przymierza. H. J. K r a u s, Worship in Israel. 
A Cultic History of the Old Testament..., s. 210–211; tenże, Theology of the Psalms..., s. 111–112. 

89 H. D. P r e u ß , Theologie des Alten Testaments..., s. 310. 
90 M. H. W o u d s t r a, The Ark of the Covenant from Conquest to Kingship..., s. 36–37. Ta-

ką opinię potwierdza: A. W e i s e r, Das Buch des Propheten Jeremia..., s. 37. 
91 F. D r e y f u s, P. G r e l o t, Dziedzictwo, [w:] Słownik teologii biblijnej [dalej: STB], 

Poznań 1973, s. 243–244. 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 151 

bliskoznacznym dla hl'x]n: jest dyIc;, dotyczący bogactwa natury. W tekście 
Septuaginty Jr 3,18 i 2 Mch 2,4 dla oddania pojęcia dziedzictwa występu-
ją słowa pochodzące od tego samego rdzenia – klhronome,w. Przedmio-
tem obietnicy w Biblii jest często osoba dziedzica oraz dziedzictwo w po-
staci ziemi. Ziemia Obiecana jest dziedzictwem Jahwe. Jahwe, który jest 
Panem całej ziemi, dał ziemię Kanaan Izraelitom (Wj 15,17). Podział Zie-
mi Świętej, w wyniku którego każde pokolenie ma swój kawałek ziemi – 
terytorium – dziedzictwo, nabiera głębokiego sensu (Joz 13–21) 92. Prze-
kazanie ziemi przez Jahwe Izraelowi jest spełnieniem obietnicy danej 
Abrahamowi, Izaakowi (Rdz 17,7–8; 26,3–5) 93. Niewierność przymierzu 
jest związana z karą utracenia dziedzictwa, utraty prawa własności ziemi, 
którą obiecał Bóg (Pwt 30,17–20). W Drugiej Księdze Machabejskiej 2, 
4–8 taki kontekst, ukazujący brak troski o zachowanie przymierza przez 
Izraelitów, nadaje szczególną wymowę dla tekstu o ukryciu Arki Przy-
mierza. Tekst ten stwierdza, że Jeremiasz i Mojżesz oglądają dziedzictwo 
– klhronomi,a. W Księdze Jeremiasza (3,18) Dom Judy i Dom Izraela są 
reprezentantami powracających pokoleń do ziemi, którą Jahwe powierzył 
(yTil.x;n>hi) poszczególnym plemionom 94. Paralelą do tych słów jest frag-
ment Jr 23,3, w którym Bóg akcentuje, że to On dokona zgromadzenia 
Izraela 95. Tę funkcję gromadzenia Izraela wokół sanktuarium Arki Przy-
mierza przejmie w czasach eschatologicznych Jerozolima z Syjonem (Jr 3, 
14–17). 

 
3. D z i e d z i c  s p a d k o b i e r c ą  B o ż y c h  o b i e t n i c  

 
Bóg Przymierza, którego znakiem jest Arka Przymierza, zapowiada 

szczególne dary dla człowieka. Najwięcej uwagi poświęca temu aspekto-
wi Ps 132. Obietnice związane z przymierzem dotyczą: 
w. 11–12 – potomstwa Dawida, 
w. 15 – ubogich, 
w. 9.16 – kapłanów, 
w. 9.16 – prawdziwych czcicieli, 
w. 17–18 – Pomazańca – Mesjasza. 

Osoby wymienione w Psalmie łączy niewątpliwie kontekst kultu i czci 
oddawanej Jahwe. Kult jest związany ze świątynią, w której swoją obec-
ność przez znak Arki Przymierza zaznacza Jahwe. Znamienna jest kolej-
ność adresatów obietnic wynikających z przymierza zawartego przez Ja-

—————— 
92 T. E. F r e t h e i m, Psalm 132: A Form – Critical Sudy, JBL 86 (1967), s. 300. Autor wi-

dzi w wejściu Arki do Jerozolimy motyw wejścia Izraelitów do Ziemi Obiecanej. 
93 A. J a n k o w s k i, Biblijna teologia przymierza..., s.31–32. 
94 W. M c K a n e, A Critical and Exegetical Commentary on Jeremiah. Introduction and 

Commentary on Jeremiah I–XXV, (ICC), Edinburgh 1986, s.75. 
95 N. M e n d e c k i, Die Sammlung und die Hineinführung in das Land in Jer. 23,3, „Kai-

ros” 25 (1983), s. 99–103. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 152 

hwe z Izraelem 96. Obietnice wobec synów Dawida – jego potomstwa, ka-
płanów i czcicieli – wyznawców Jahwe są obwarowane zobowiązaniami: 
– synowie Dawida – powinni zachować przymierze i napomnienia Jahwe, 
– kapłani – troszczyć się o sprawiedliwość, 
– czciciele – pełnić radosną służbę Bogu. 

Tylko dla ubogich – ~ynIAyb.a, oraz Pomazańca Jahwe nie są wyliczone 
zobowiązania. Warunkiem, który Bóg stawia kapłanom, jest przestrzega-
nie sprawiedliwości. Sprawiedliwość oznaczała dokładnie: przestrzeganie 
nakazów Bożych, postępowanie zgodnie z Prawem Bożym. W takim ro-
zumieniu sprawiedliwy to człowiek pobożny, nienaganny sługa, przyjaciel 
Boga (Prz 12,10, Ez 18,5–26). Myśl o sprawiedliwości będącej wynikiem 
pobożności posiada Psałterz, zarówno w hymnach, jak i lamentacjach 
(Ps 15,1 n.; 18,21.25; 24,3 n.; 119,121; 140,14) 97. 

Przeciwieństwem tak rozumianej sprawiedliwości jest postawa kapła-
nów, synów Helego z sanktuarium Arki Przymierza w Szilo. Biblia nazy-
wa ich synami Beliala, bo nie zważali na Boga i nie zachowywali naka-
zów prawa (1 Sm 2,12).  

Kolejną grupą wymienioną przez Psalmistę są ~ydIysix] – pobożni. Ter-
minem tym są określani ci, którzy zachowują przymierze i dochowują mu 
wierności (Ps 50,5; Iz 57,1; Prz 20,6) 98. U Psalmisty termin ten oznacza 
wiernych zgromadzonych na liturgii świątynnej. Radosny śpiew jest prze-
jawem i znakiem radosnej służby Bogu. Taka radość świadczy o sposobie 
przeżywania wiary (Ps 132,9) 99. W zamian Bóg obdarzy ich pełnią rado-
ści – WnNEr;y> !NEr; (Ps 132,16).  

Wśród adresatów obietnic Boga Psalm 132. wymienia ~ynIAyb.a,, którzy 
zostaną obdarzeni chlebem. W języku biblijnym dać komuś chleb oznacza 
obdarzyć go życiem, dać życie. Brak chleba oznacza brak wszystkiego 
(Rdz 28,20; Am 4,6). W Biblii chleb jest również symbolem wspólnoty 
Boga z ludźmi 100. Ludzie określeni słowem – ~ynIAyb.a, nie stanowili osob-
nej grupy, osobnej społeczności. Nie posiadali jakiś specjalnych ideałów 
religijnych. Ich ideałem religijnym była sprawiedliwość. Określenie doty-
czy ludzi będących w potrzebie, zarówno pojedynczych, jak i cały naród 
izraelski. W Starym Testamencie żywiono nadzieję, że zapowiedziany król 
przybędzie i wymierzy sprawiedliwość nie tylko swojemu ludowi, ale 
wszystkim uciśnionym, pokrzywdzonym (Ps 72,1–2.12–14) 101. Tą ideę 
przypomina Ps 132,15, który zapowiada, że następca Dawida z Syjonu 
otoczy opieką ~ynIAyb.a, 102. 
—————— 

96 L. A l o n s o - S c h ö k e l, C. C a r n i t i, Salmos II (Salmos 73–150), Traducción, in-
troducciones y comentario, (Nueva Biblia Espan�ola), Estella 1993, s. 1534–1535. 

97 A. D e s c a m p s, Sprawiedliwość, STB, s. 897–899. 
98 W. Z i e m b a, Teologia ufności w Psałterzu, [w:] Obraz Boga w Psałterzu, red. S. Łach, 

Lublin 1982, s. 59 (Studia Teologiczne KUL 3). 
99 S. Ł a c h, Księga Psalmów..., s. 542. 

100 D. S e s b o ü é, Chleb, STB, s. 119–120. 
101 H. J. K r a u s, Theology of the Psalms..., s. 150–154. 
102 S. Ł a c h, Księga Psalmów..., s. 603–605. 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 153 

4. K r ó l  i  j e g o  t r o s k a  o  s a n k t u a r i u m  A r k i  
P r z y m i e r z a  

 
Szczególne obietnice i zobowiązania, wynikające z zawarcia przymie-

rza z Jahwe, dotyczą króla. Król był koronowany w sanktuarium. Cere-
moniał intronizacyjny posiadał charakter religijny. Zasadniczym wyda-
rzeniem przy wstępowaniu na tron było włączenie przedstawiciela dyna-
stii Dawida w dziecięctwo względem Jahwe. Bóg dokonywał w stosunku 
do króla jakby „aktu adopcji” 103. Król był powołany do zachowania szcze-
gólnej więzi z Jahwe 104. Nie tylko miał zachowywać Boże Prawo, ale był 
jego strażnikiem, był stróżem Przymierza. Warunkiem zachowania przy-
mierza przez króla było, jak przypomina Psalmista następcom Dawida: 
strzeżenie przymierza i troska o przykazania, które są świadectwem wiary 
(Ps 132,12). Król Dawid – protoplasta dynastii judzkiej był związany 
z sanktuarium Arki Przymierza 105. 

Psalm 132 podkreśla rolę, jaką odegrał Dawid w historii Arki Przymie-
rza – wprowadził ją na Syjon (Ps 132,1–8) 106. Dawid wprowadził Arkę do 
Jerozolimy (2 Sm 6), a jego syn – król Salomon wybudował świątynię, 
w której umieszczono Arkę Przymierza (2 Mch 2,8). Historia deuterono-
mistyczna ocenia następców Dawida na tronie, biorąc za kryterium ich 
stosunek do świątyni, która była jedynym prawowitym sanktuarium 107. 
Pewną wskazówką dla oceny władzy królewskiej jest proroctwo Natana 
(2 Sm 7). Zarówno Psalm 132., jak i wyrocznia Jr 3,15 nawiązują do słów 
proroka Natana (2 Sm 7) 108. Spełnienie przez Boga obietnic przymierza 
wobec króla było najlepszą legitymacją autentyczności władzy monarchy. 
Poetycka refleksja nad proroctwem Natana w Ps 132 akcentuje niezawo-
dność i wierność Bożej obietnicy (w. 11). Niezawodność ta zależy od prze-
strzegania przymierza zawartego w przykazaniach 109. Przymierze z Jahwe 
określało również relację króla i poddanego ludu 110. 

Obrazem wyrażającym troskę króla o swój lud jest wizerunek pasterza. 
Idea ta posiada starożytne korzenie (Rdz 48,15; 49,24). W symbolice Ja-
—————— 

103 S. H e r r m a n n, Die prophetischen Heilserwartungen im Alten Testament, Stuttgart 1965, 
s. 97 (Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament 85). 

104 A. C a m p b e l l, Yahweh and the Ark: A case Study in Narrative, JBL 98/1 (1979), s. 31–43. 
105 K. van der T o o r n, C. H o u t m a n, David and the Ark, JBL 113/2 (1994), s. 209–231 

(zwłaszcza s. 227 n.). 
106 A. L a a t o, Psalm 132 and the Development of the Jerusalemite/Israelite Royal Ideology, 

„The Catholic Biblical Quarterly” 54 (1992), s. 49–66. 
107 G. von R a d, Teologia Starego Testamentu..., s. 252–255, 265. 
108 G. W a n k e, Jeremia. Teilband 1: Jeremia 1,1–25, 14..., s. 73. Tę myśl zawiera książka 

J. Ł a c h, Błogosławiony, który przychodzi w imię Pańskie, Warszawa 1996, s. 47–52. 
109 A. T r o n i n a, Wierność Boga w świetle Psałterza, [w:] Obraz Boga w Psałterzu, red. S. 

Łach, Lublin 1982, s. 71 (Studia Teologiczne KUL 3). 
110 A. L a a t o, The Royal Covenant Ideology in Juda, [w:] „Lasset uns Brücken bauen...” 

Collected Communications to the XVth Congress of the International Organization for Study of 
the Old Testament (Beiträge zur Erforschung des Alten Testaments und des Antiken Judentums 
42), Cambrige 1995, Frankfurt am Main 1998, s. 98–99. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 154 

hwe Pasterza, kryje się podwójna tradycja. Z jednej strony to Jahwe oraz 
jego sługa Dawid są ukazani jako wzór pasterzowania. Druga rzeczywis-
tość dotyczy prowadzonej przez Boga trzody – narodu. W okresie proroc-
kim, gdy upada autorytet króla, pojawia się pragnienie dobrych pasterzy 
nad narodem wybranym (Jr 23,3; 31,10; 50,19; Ez 34,11–22; Mi 7,14) 111. 
U Jeremiasza (3,15) zapowiedź nowych, lepszych pasterzy dla ludu Izra-
ela jest krytyką królów czasu sprzed niewoli 112. Zapowiadani przywódcy 
narodu będą nim kierowali roztropnie, ze znajomością Prawa i zachowa-
niem Bożych nakazów w sercu `lyKef.h;w> h['De ~k,t.a, W[r'w> yBiliK. ~y[iro. 
Boża sprawiedliwość zostanie niejako wpisana w ich jestestwo.  

Zapowiadany Pomazaniec, w zakończeniu Psalmu 132., posiada atry-
buty władzy królewskiej: 

Werset Tekst Znaczenie 

w. 17a. 
w. 17b. 
w. 18b. 

dwId'l. !r,q, 
yxiyvim.li rnE 
Arz>nI #yciy" wyl'['w. 

moc dla Dawida 
lampa, światło dla pomazańca 
nad nim zabłyśnie korona 

Rzeczownik !r,q, oznacza róg, a jego symbolika dotyczy mocy. Słowa 
rnE używa redaktor Pierwszej Księgi Samuela na oznaczenie lampy, 
świecznika w świątyni w Szilo, gdzie była Arka (1 Sm 3,3). Od wzmianki 
o lampie w Domu Bożym rozpoczyna się opis powołania Samuela. Opis 
ten wytycza początek nowego etapu w historii narodu wybranego. W Przy-
bytku, gdzie była Arka Przymierza, w Szilo, jak mówi autor natchniony 
w 1 Sm 3,3 – hB,k.yI ~r,j, ~yhil{a/ rnEw> – (a) światło Boga jeszcze nie zga-
sło. Ostatnim wymienionym przez Ps 132. znakiem godności królewskiej 
jest korona – rz<nE. W wersecie Ps 132,18, blask korony – diademu królew-
skiego – jest w kontraście do ciemności, które opanują wrogów Izraela. 
Cały ten opis, zapowiedź Mesjasza – Pomazańca, Króla, jest niewątpliwie 
szczególnym wyrazem opieki Jahwe, Boga wiernego obietnicom przy-
mierza (Ps 132,17–18). Po niewoli babilońskiej odpowiedzialność, troska 
o zachowanie przymierza została związana z całą wspólnotą. 

Historia Arki Przymierza, także i w tekście Starego Testamentu, ma 
swoją pewną granicę. Myśl o Arce Przymierza wskazuje na rzeczywistość 
czasów ostatecznych. Bóg obecny, Bóg wierny obietnicom Przymierza, 
Bóg działający i objawiający się człowiekowi ciągle obdarza go swymi 
darami. Bóg działa i takim objawiają Go teksty mówiące o Arce Przymie-
rza. Analiza czasowników, w których podmiotem jest Bóg i które wystę-
pują w perykopach o Arce Przymierza, ukazuje ogrom działania Jahwe 
dla swojego ludu (Ps 132, Jr 3,14–18, 2 Mch 2,1–8). Poszczególne czyn-
ności Boga przypominają wydarzenia z historii Arki Przymierza. Na pod-
kreślenie zasługują czynności związane ze sferą duchowego udzielania 
—————— 

111 W. Z i e m b a, Teologia ufności w Psałterzu..., s. 58. 
112 G. W a n k e, Jeremia..., s. 73. 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 155 

łaski, daru Bożego: szczodre błogosławieństwo (Ps 132,15a), dokonanie 
zbawienia (Ps 132,16a), przyjęcie na nowo odstępców (Jr 3,14), okazanie 
miłosierdzia (2 Mch 2,7). Wiele z zapowiedzianych dzieł Boga znajdzie 
swoje ostateczne wypełnienie w czasach eschatologicznych i wówczas to-
warzyszyć temu będzie znak Arki Przymierza (Ap 11,19). 

Król Wspólnota po niewoli 
Ps 132,12 zachowanie przymierza 

i napomnień 
2 Mch 2, 
2–3 

troska o prawo 
i przykazania 

Ps 132,17 moc 2,8 chwała i obłok 
Ps 132,17 światło, lampa lub 

świecznik 
2 Mch 2,1 ogień święty, który 

płonął w świątyni 
Ps 132,18 korona 2 Mch 2,8? Wspomnienie 

Salomona 
Jr 3,15 pasterze wg serca mego 2 Mch 2,3 Prawo w sercu 
Jr 3,15 rozsądek i mądrość 2 Mch 2,2 nie zmącone myśli, 

umysł 

 
V. PODSUMOWANIE 

 
Analizowane teksty posiadają wspólną wymowę teologiczną. Łączy je 

wspólny czas redakcji – okres Drugiej Świątyni. W tym okresie historii 
zbawienia tradycje o Arce były ciągle aktualne i oddziaływały na życie 
religijne narodu wybranego.  

Teksty o Arce Przymierza (Ps 132, Jr 3,14–18 oraz 2 Mch 2,1–8) cho-
ciaż są umieszczone w różnych zbiorach chrześcijańskiego kanonu ksiąg 
Pisma Świętego znamionuje poetycki charakter wypowiedzi. Cechą wspól-
ną fragmentów o Arce Przymierza jest również ich profetyczny wymiar. 
Przytoczone teksty o Arce posiadają wspólny wątek w kwestiach i sfor-
mułowaniach prawd teologicznych. Chociaż przekazy te opierają się na 
starożytnych tradycjach (zwłaszcza Psalm 132.), chociaż wspomnienia 
o Arce pojawiły się ze względu na brak autentycznej wiary, pobożności 
oraz szacunku dla Jahwe, i chociaż niekiedy trudna jest do ustalenia gene-
za oraz redakcja perykop dotyczących Arki, to jednak nie sposób pominąć 
i zlekceważyć jednolitego w tych tekstach charakteru orzekania o Bogu.  

Analizowane fragmenty mówiąc o Arce Przymierza przypominają jed-
nomyślnie prawdę – słowo o Bogu: 

1. Bóg jest obecny w historii zbawienia. 
2. Bóg jest ciągle wierny zawartemu przymierzu. 
3. Bóg nadal troszczy się nie tylko o naród wybrany, ale również 

o wszystkich ludzi. 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 156 

4. Bóg udziela zbawienia nie tylko w wymiarze historycznego, polity-
cznego uzyskania wolności przez Jego wybranych, ale przede wszy-
stkim wyzwolenia z niewoli zła. 

5. Odejście od Boga, którego znakiem jest zniknięcie Arki Przymie-
rza, jest dziełem człowieka. 

6. Bóg nie przestaje walczyć o człowieka, ale nie jest to walka zbroj-
na: jej celem nadrzędnym nie jest wyzwolenie spod okupacji poli-
tycznej. 

7. Bóg broni przed prawdziwą niewolą, która dotyczy sytuacji pokusy 
odejścia od wiary, przed lekceważeniem Bożych Praw i przykazań. 

8. Wiara w Boga nie może być tylko zewnętrzna, formalna, lecz musi 
być oparta na sprawiedliwości i radosnej służbie Bogu. 

9. Człowiekowi potrzebna jest praktyka wiary, pobożność, kult, świą-
tynia, zgromadzenie liturgiczne, a to wszystko na ziemi jest odbiciem 
i zapowiedzią rzeczywistości nieba, świątyni niebieskiej – miejsca 
spoczynku Boga i człowieka. 

10. Bliskość Boga na ziemi nie polega na doświadczalnym, zmysłowym, 
namacalnym oglądaniu istoty Boga, bo ani Arka, ani świątynia nie 
są w stanie pomieścić Boga. 

11. Sposób orzekania o Bogu był i jest w ciągłym rozwoju, bo taka jest 
m.in. natura ludzkiego języka.  

12. Bóg jest Mocą i Siłą, Panem historii, dlatego człowiek powinien się 
Mu dać w opiekę, dać się prowadzić. Ziemska Arka przewodzi piel-
grzymce wiary, prowadzi ku rzeczywistości nieba. 

W rozważanych tekstach o Arce Przymierza są dwa dominujące tema-
ty: Boża obecność i moc działania Jahwe. Z teologią obecności Jahwe 
związany jest problem przebywania Boga wśród swojego ludu.  

Sposób ukazania myśli teologicznej o zamieszkaniu Jahwe wśród swo-
jego ludu, związany z obecnością Arki Przymierza, charakteryzuje w prze-
kazach pewna ewolucja. Początkowo w tradycjach dotyczących pustynnej 
wędrówki wskazywano na centralne miejsce Arki w pośrodku obozu (przy-
pomina to inwokacja w Ps 132,8). Następnie jest mowa o tajemniczej o-
becności w świątyni i potem o poczuciu obecności Boga w sercach wier-
nych; podstawą dla takiego ujęcia była obecność Arki w centrum narodu, 
w Jerozolimie (Jr 3,16–17). Na końcu ziemskiej pielgrzymki Arka znaj-
duje swe miejsce spoczynku w grocie, na górze, skąd widać całe dziedzic-
two Izraela. 

Wspólną wymowę potwierdza w rozważanych tekstach brak wzmianki 
o Cherubach i Przebłagalni. Chociaż zmieniły się okoliczności i sposoby 
obecności Jahwe pośród swojego ludu, to jednak nadal jest On Bogiem 
bliskim dla swoich wybranych.  

Arka Przymierza, jak wskazuje przydomek, odgrywała ważną rolę w te-
ologii przymierza. Zawartość Arki Przymierza przypominana przez redak-
cję deuteronomistyczną wskazuje na Prawo i przykazania. W omawianych 
tekstach (Ps 132, Jr 3,14–18 oraz 2 Mch 2,1–8) dostrzegamy również inne 



TEOLOGIA ARKI PRZYMIERZA W PS 132, JR 3,14–18 ORAZ 2 MCH 2,1–8 157 

elementy teologii przymierza: wymagania Jahwe wobec narodu oraz dzia-
łania, do których zobowiązuje się Bóg. Ważną rolę w życiu religijnym na-
rodu, opartym na przymierzu z Jahwe, spełniały pielgrzymki, zgromadze-
nia liturgiczne, kult. Pielęgnowanie tych przejawów pobożności było nie-
wątpliwie wyrazem wiary Izraela. Bóg w zamian za troskę człowieka 
o zachowanie życia religijnego i wierność Bożym przykazaniom zobo-
wiązuje się do pomnożenia swoich darów, łask i błogosławieństwa. 

W kontekście Arki Przymierza Bóg zapowiada czasy mesjańskie i es-
chatologiczne. Zapowiadany Mesjasz – Pomazaniec będzie królem z rodu 
Dawida, będzie Światłością świata (Ps 132,17–18), będzie znakiem mocy 
i Bożej chwały (Ps 132,17; 2 Mch 2,8), a hańbą okryje Księcia Ciemności 
(Ps 132,18). Cechy te nosi Jezus Chrystus. On jest obrazem Boga niewi-
dzialnego, Bóg w Nim mieszka, w Nim Bóg objawia miłosierdzie, Jego 
działalności towarzyszył obłok Bożej obecności. On zna Boga twarzą 
w twarz. On jest najlepszym Pasterzem, a Jego panowanie sięga od Jero-
zolimy ziemskiej aż po Niebieskie Jeruzalem (Jr 3,15–17). 

THEOLOGIE  DER  BIBLISCHEN  IDEE  DER  BUNDESLADE  
IN  PS  132;  JER  3,14–18  UND  2  MACH  2,1–8 

Z u s a m m e n f a s s u n g  

In den theologischen Aspekten der biblischen Idee der Bundeslade kann man 
besonders die Gottes Gegenwart und die Gottes Macht im Wirken Jahwes in I-
srael bemerken. Diese Gottes Gegenwart zeigt die irdische Wohnstatt Jahwes in 
der Mitte des Gottes Volkes an. In den Bibelerzählungen über die Wanderge-
schichte der Israeliten durch die Wüste nach dem Verheissenen Land – Kanaan, 
räumte die Bundeslade den zentralen Platz im Zelt in der Mitte des Lagers 
(Ps 132,8). In Jer 3,16n sagt man, dass Jahwe geheimnisfor im Jerusalemer 
Tempel und in den Herzen der Israeliten wohnt. Diese Ideen waren ein Ergebnis 
der Gegenwart Jahwes inmitten des Gottesvolkes, in der Hauptstadt im Jerusa-
lemer Tempel. Die Bundeslade endet ihre irdische Wanderung in einer geheimer 
Grotte auf dem Berg Nebo, wovon wie Mose, kann man das ganze Land der He-
ilsgeschichte Israels sehen (2 Mach 2,1-8). 

In unseren Texten ist keine Rede über die Keruben und die Sühnetafel, wie 
wir z. B. in 1 Krn 28,11; 1 Sm 4,4; Ps 80,2; 99,1 lesen können. Aber in Ps 132; 
Jer 3,14–18 und 2 Mach 2,1–8 finden wir die Lehre über Thora und Zehn Gebo-
te die die Israeliten in ihren Leben halten sollen, darum hat Jahwe mit ihnen den 
Bund auf dem Sinai geschlossen. Aus diesem Bund kommt der israelitische Kult 
her: die Pilgerwanderungen und die liturgischen Sammlungen. In dem Kontext 
des Themas „Bundeslade” sagt man auch über messianischen Zeiten. In der Zu-
kunft kommt der Messias – ein König aus der davidischen Dynastie. Der wird 
das Licht der Welt und ein Zeugniss der Gottes Macht und Gottes Herrlichkeit 



KS. ANDRZEJ MOZGOL 158 

sein (Ps 132,17n; 2 Mach 2,8). Diese alttestamentlichen Verheissungen erfüllt 
Jesus Christus, weil in ihm die Gottheit wohnt. Jesus Christus ist auch der ver-
sprechene Gute Hirt dessen Herrschaft aus Jerusalem bis himmlischen Tempel 
hingeht (Jer 3,15–17). 

Opracował ks. dr J. Kozyra 



 
T a b e l a  1.  Struktura wewnętrzna Ps 132 

DwId'l. hw"hy>-rAkz> 1a dwId'l. hw"hy>-[B;v.nI 11a 
`AtAN[u-lK' tae 1b hN"M.,mi bWvy"-al{ tm,a/ 11b 

hw"hyl; [B;v.nI rv,a 2a   
`bqo[]y: rybia]l; rd;n" 2b   

ytiyBe lh,aoB. aboa'-~ai 3a ^n>j.bi yrIP.mi hN"M,mi 11c 
`y['Wcy> fr,[,-l[; hl,[/a,-~ai 3b `%l'-aSekil. Tyvia' 11d 

yn"y[el. Tn:v. !Tea,-~ai 4a ytiyrIB. ^yn<b' Wrm.v.yI-~ai 12a 
`hm'WnT. yP;[;p.[;l. 4b ~deM.l;a] Az ytido[ew> 12b 

hw"hyl; ~Aqm' ac'm.a,-d[; 5a d[;-yde[] ~h,ynEB.-~G: 12c 
`bqo[]y: rybia]l; tAnK'v.mi 5b `%l'-aSekil. Wbv.yE 12d 
ht'r'p.a,b. h'Wn[]m;v.-hNEhi 6a   

`r[;y"-ydef.Bi h'Wnac'm. 6b   
wyt'AnK.v.mil.. ha'Abn" 7a   

`wyl'g>r; ~doh]l; hw<x]T;v.nI 7b   

^t,x'Wnm.li hw"hy> hm'Wq 8a !AyciB. hw"hy> rx;b'-yKi 13a 
`^Z<[u !Ara]w: hT'a; 8b `Al bv'Aml. HW"ai 13b 

 d[;-yde[] ytix'Wnm.-tazO 14a 
 `h'ytiWIai yKi bveae-hPo 14b 

qd,c,-WvB.l.yI ^yn<h]Ko 9a %reb'a] %reB' Hd'yce 15a 
`WnNEr;y> ^yd,ysix]w: 9b `~x,l' [;yBif.a; h'yn<Ayb.a, 15b 

^D,b.[; dwID' rWb[]B; 10a  [v;y< vyBil.a; h'yn<h]kow> 16a 
`^x,yvim. YnEP. bveT'-la; 10b `WnNEr;y> !NEr; h'yd,ysix]w: 16b 

 dwId'l. !r,q, x;ymic.a; ~v' 17a 
 `yxiyvim.li rnE yTik.r;[' 17b 
 tv,Bo vyBil.a; wyb'y>Aa 18a 
 `Arz>nI #yciy" wyl'['w> 18b 

 


	SSHT_33(2000)127-158.pdf
	Mozgol-tab.pdf

