
Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne 32 (1999) s. 183–202 

KS. ANDRZEJ MAREK 
 

TEOLOGICZNO-DUSZPASTERSKIE  PRZESŁANKI 
PODSTAWOWEJ  FORMACJI  DO  KAPŁAŃSTWA 
W  ŚWIETLE  POGLĄDÓW  KS. STANISŁAWA 
MAŚLIŃSKIEGO  JAKO  REGENSA  ŚLĄSKIEGO 
SEMINARIUM  DUCHOWNEGO  W  KRAKOWIE 

 
Począwszy od Soboru Trydenckiego, bezpośredni okres przygotowa-

nia kandydatów do kapłaństwa dokonuje się w seminariach duchownych. 
W dobie dzisiejszej wszystkie części składowe tegoż przygotowania o-
kreślane są – ujmując problem całościowo – jako proces podstawowej 
formacji do kapłaństwa. 

Uchwały I Synodu Diecezji Katowickiej – w pełni nawiązując do prze-
jętego dziedzictwa wiary i życia katolickiego, jakie pozostawili biskupi, 
kapłani oraz cały lud chrześcijański Śląska – stwierdzają jednoznacznie, 
że nie tylko samo życie i posługiwanie kapłańskie jawi się jako niezbędne 
do odnowy życia religijnego Ludu Bożego. Już bowiem proces przygo-
towania kandydatów do kapłaństwa jest jednym z najważniejszych za-
gadnień życia religijnego w diecezji 1. Zgodnie zaś z ujęciem Soboru Wa-
tykańskiego II, w każdym diecezjalnym seminarium duchownym wszyst-
kie sposoby podstawowej formacji do kapłaństwa powinny na wzór Jezu-
sa Chrystusa, Nauczyciela, Kapłana i Pasterza kształtować prawdziwych 
duszpasterzy (por. DFK 4). 

Kapłaństwo Nowego Testamentu jest uczestnictwem, a zarazem i prze-
dłużeniem kapłaństwa samego Chrystusa. Stąd też najnowsze, współczes-
ne nam nauczanie o sakramencie kapłaństwa podkreśla, że fundamentem 
wszelkiej formacji kapłańskiej, który wyznacza jednocześnie jej cel, jest 
tożsamość kapłańska. Jest też owa tożsamość najlepiej czytelna i może 
być właściwie i dogłębnie zrozumiana oraz określona jedynie w relacji do 
Osoby, nauki i misji Jezusa Chrystusa, Jedynego, Najwyższego i Wiecz-
nego Kapłana Nowego Przymierza. To On pozwala kapłanowi odkrywać 
siebie w swej tożsamości trynitarnej, chrystologicznej oraz eklezjalnej 2. 
Z tak rozumianej tożsamości kapłana Chrystusowego, która odwołuje się 
do tożsamości Arcykapłana Jezusa Chrystusa, wyrasta też cała sfera du-
—————— 

 1 Zob. Wiara modlitwa i życie w Kościele Katowickim. Uchwały I Synodu Diecezji Katowic-
kiej, Katowice–Rzym 1976, VII.1.1., s. 103 [dalej cyt.: SynKat]. 

 2 W. S ł o m k a, Sakrament kapłaństwa jako podstawa duchowości kapłańskiej, [w:] Teolo-
gia duchowości katolickiej, red. tenże i inni, Lublin 1993, s. 220. 



KS. ANDRZEJ MAREK 184 

chowości kapłańskiej 3. W dużym stopniu Chrystus sam określa nie tylko 
treść tego kapłaństwa, ale również wymiary, środki i sposoby formacji, 
które pozwalają osiągnąć sakramentalną tożsamość i duchową jedność 
z Osobą i Kapłaństwem Chrystusa. Ponadto sam Chrystus jest też najważ-
niejszym, a w pewnym sensie nawet jedynym, który kształtuje przyszłego 
kapłana – dlatego można nazwać Go jedynym i głównym Formatorem 4. 

Należy jeszcze podkreślić, że współczesne nam ujęcie formacji do ka-
płaństwa, która dokonuje się w seminarium duchownym, „[...] jest postę-
powaniem za Chrystusem na wzór Apostołów; jest przyzwoleniem, by On 
wprowadził nas w służbę Ojcu i ludziom pod przewodnictwem Ducha 
Świętego. Jest też zgodą na to, by Chrystus, Dobry Pasterz, kształtował 
nas dla lepszej posługi kapłańskiej w Kościele i w świecie” (PDV 42). 

Po powyższych uwagach wprowadzających w zasygnalizowane tema-
tem zagadnienie należy obecnie odnieść się do wykorzystanej w niniej-
szym opracowaniu literatury. Materiał źródłowy, będący podstawą roz-
ważań, stanowią archiwalne teksty odnoszące się do formacji seminaryj-
nej. Pochodzą one z okresu tworzenia się zrębów administracyjnych die-
cezji katowickiej oraz instytucji diecezjalnego seminarium duchownego. 
Są to przede wszystkim Konferencje duchowne oraz tzw. Medytacje (będą-
ce komentarzem dla codziennego rozmyślania). Kartki – rękopisy, na któ-
rych zapisano kilkadziesiąt konferencji i medytacji, noszą znamię czasu 
oraz ich autora, wieloletniego regensa Śląskiego Seminarium Duchowne-
go w Krakowie, ks. S. Maślińskiego. Poglądy zawarte w tym nauczaniu 
zostały głęboko zakorzenione w Piśmie Świętym oraz w tradycyjnej na-
uce Kościoła. Jest to więc niezwykle oryginalny i cenny materiał źródło-
wy; tym bardziej że na tę skalę dokumenty te zostały po raz pierwszy od-
kryte w Archiwum Wyższego Śląskiego Seminarium Duchownego w Ka-
towicach i poddane analizie teologicznej. 

W niniejszym opracowaniu wykorzystano także inne jeszcze opraco-
wania wspomnianego wyżej autora oraz kilka dokumentów, które stano-
wią drugorzędny materiał źródłowy. 

Przystąpimy obecnie do krótkiego zarysowania teologii kapłaństwa, by 
potem dokonać pogłębionej analizy omówionej powyżej bazy źródłowej. 
Niniejsze rozważania zostaną rozwinięte w kierunku ukazania podstawo-
wych kapłańskich odniesień, a więc odniesienia trynitarnego, chrystologi-
cznego oraz eklezjalnego. Kapłan „z ludu i dla ludu” – to końcowy punkt 
pierwszego etapu tego opracowania. W drugiej zaś części skupimy naszą 
uwagę na ludzkich i chrześcijańskich przesłankach podstawowej formacji 
do kapłaństwa 5. 
—————— 

 3 Zob. tenże, Duchowość kapłańska, „Ateneum Kapłańskie” 1991, t. 116, s. 109–113. 
 4 Zob. H. M u s z y ń s k i, Istotne wymiary formacji kapłańskiej, [w:] Ewangelizacja w ta-

jemnicy i misji Kościoła, t. 1, Program duszpasterski na rok 1994/95, red. ks. E. Szczotok i A. Lisko-
wacka, Katowice 1994, s. 148. 

 5 Artykuł jest fragmentem pracy pt.: Model życia kapłańskiego w świetle nauczania biskupów 
i kapłanów diecezji katowickiej z lat 1922–1939, zrealizowanej w latach 1994–1997 na semina-



TEOLOGICZNO-DUSZPASTERSKIE PRZESŁANKI PODSTAWOWEJ FORMACJI  185 

I. ZARYS  TEOLOGII  KAPŁAŃSTWA 
 

Przypomnijmy, że w omawianym okresie, po uprzednim ukazaniu się 
dwóch biblijnych encyklik: Ojca Świętego Leona XIII Providentissimus 
Deus (18 XI 1893) – przypominająca zasadę św. Hieronima, iż „[...] nie-
znajomość Pisma św. jest nieznajomością Chrystusa” – oraz Ojca Święte-
go Benedykta XV Spiritus Paraclitus (15 IX 1920), zaczął się powrót do 
modelu biblijnego nie tylko w formacji chrześcijańskiej, lecz i w formacji 
kapłańskiej, a co za tym idzie, także w teologicznym rozumieniu sakra-
mentu kapłaństwa. Kierunki pełnego powrotu do tego modelu wytyczyła 
później encyklika Ojca Świętego Piusa XII Divino afflante Spiritu (30 IX 
1943), a proces ten zwieńczony został w dokumentach Soboru Watykań-
skiego II, m.in. w dekrecie o formacji kapłańskiej Optatam totius (28 X 
1965) oraz w konstytucji dogmatycznej o objawieniu Bożym Dei verbum 
(18 XI 1965) 6. 

Teologia kapłaństwa przed 1939 r. miała kształt nakreślony przez do-
kumenty Soboru Trydenckiego. Zasadnicze sformułowania przedstawiały, 
że kapłaństwo ontologicznie związane jest z jedyną i ostateczną ofiarą Je-
zusa, którą złożył On na ołtarzu krzyża. Właśnie dzięki tej ofierze prze-
kazana została Apostołom godność i posłannictwo kapłanów Nowego i 
Wiecznego Przymierza. Z tego też związku wypływa misja i posłannic-
two kapłańskie każdego powołanego przez Jezusa Chrystusa. Jest to misja 
sługi i szafarza Eucharystii, sługi przebaczenia i pojednania oraz apostoła 
głoszącego prawdę i miłość, a zatem misja ziemskiego pośrednika między 
Bogiem i ludźmi 7. 

Obecne nauczanie Kościoła dodaje, że to właśnie poprzez święcenia 
kapłańskie, a więc poprzez przyjęcie sakramentu w momencie włożenia 
rąk biskupa i odmówienia przez niego modlitwy konsekracyjnej, zapoczą-
tkowany zostaje w kapłanie ów szczególny związek ontologiczny, jedno-
czący kapłana z Chrystusem, Najwyższym Kapłanem i Dobrym Paste-
rzem (por.: Dyrektorium 2; PDV 11). Kontynuując tę myśl, warto obecnie 
przypomnieć słowa ks. kard. J. Ratzingera, który zwrócił uwagę, że ka-
płan spełnia swoją funkcję nie ze względu na osobiste, wrodzone zdolno-
—————— 
rium naukowym z teologii duchowości katolickiej, kierowanym przez ks. prof. dra hab. Waleriana 
Słomkę na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim. 

 6 Zob. J. C h m i e l, Model biblijny formacji do kapłaństwa w Adhortacji apostolskiej Jana 
Pawła II „Pastores dabo vobis”, [w:] „Pastores dabo vobis”. Sympozjum. Posynodalna Adhorta-
cja Apostolska Ojca Świętego Jana Pawła II O formacji kapłanów we współczesnym świecie, red. 
ks. J. Machniak, Kraków 1994, s. 20–21; S. Ł a c h, Divino afflante Spiritu, [w:] Encyklopedia 
katolicka, t. 3, Lublin 1979. k. 1351. 

 7 Breviarium Fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, opr. ks. S. Głowa SJ i ks. 
I. Bieda SJ, Poznań 19882, VII, 541, s. 473–474; P i u s  X I, Encyklika „Ad catholici sacerdotii” 
o kapłaństwie, [z 20 XII 1935], „Wiadomości Diecezjalne” Katowice [dalej: WDK] 1936, nr 1, 
s. 6–13; zob. S. M a ś l i ń s k i, [Konferencja bez tytułu z 3 III 1926], (rkps, Archiwum Wyższe-
go Śląskiego Seminarium Duchownego w Katowicach, sygn. C 3 – „Ks. S. Maśliński, Konferen-
cje dla alumnów”, 1924–1930). [Inne rękopisy Konferencji i Medytacji znajdujące się w tej grupie 
tekstów będą dalej cyt. (rkps MK)]. 



KS. ANDRZEJ MAREK 186 

ści. Również nie pełni swojej misji dla przyjemności czy zysku. Człowiek 
przyjmując sakrament kapłaństwa zostaje posłany w celu dawania tego, 
czego sam z siebie dać nie może. Działa w osobie kogoś innego, będąc 
jednocześnie jego żywym narzędziem. Kapłaństwo można przyjąć tylko 
przez sakrament, który należy do Boga, a posłannictwo można przyjąć 
tylko od posyłającego, od Chrystusa w Jego sakramencie. Mocą tego sa-
kramentu człowiek staje się dla świata głosem Chrystusa i Jego dłońmi. 
Ten dar z samego siebie i to wyrzeczenie się nie niszczy jednak człowie-
ka, ale prowadząc go ku prawdziwej ludzkiej dojrzałości, włącza go 
w misterium trynitarne, a przez misterium Chrystusa w komunię urzędo-
wą Kościoła, by służyć Ludowi Bożemu 8. 

 
1. O d n i e s i e n i e  t r y n i t a r n e  

 
Trynitarne odniesienie tożsamości kapłańskiej może być rozumiane 

najpierw jako permanentne pragnienie udziału kapłana w tajemniczym 
oraz wewnętrznym życiu Boga, który jest ostatecznym źródłem wszelkie-
go bytu i wszelkiej władzy 9. Dusza kapłana Chrystusowego, która co-
dziennie staje w obliczu nieskończoności Boskiej, może w szczególny 
sposób partycypować w ukrytym przed okiem ludzkim Boskim życiu ob-
jawiającym kapłanowi najbogatsze swe skarby 10. Przemyślenia ks. S. 
Maślińskiego wykazują, że kapłaństwo wypływa z samej głębi niepojętej 
tajemnicy Boga, a na mocy sakramentu święceń kapłańskich relacja z 
Trzema Osobami Boskimi przybiera charakter osobowy i komunijny 11. 
Ciągłe urzeczywistnianie się komunii kapłana z Trójjedynym Bogiem jest 
jednocześnie źródłem jego życia i apostolskiego działania dla zbawienia 
dusz ludzkich 12. 

Odniesienie kapłana do Boga w Trójcy Przenajświętszej Jedynego jest 
jednocześnie odniesieniem przybranego syna Bożego. W takim ujęciu 
pierwszym posłannictwem kapłana jest powinność miłowania Boga, który 
sam wyszedł z inicjatywą i wpierw umiłował człowieka. Powołując się na 
św. Jana Apostoła (1 J 3,2; 4,10), autor konferencji stwierdzał, że przez 
—————— 

 8 J. R a t z i n g e r, O naturze kapłaństwa, „L’Osservatore romano” 1990, nr 9, s. 4. 
 9 Zob. S. M a ś l i ń s k i, Jesteście umarli, a żywot wasz ukryty jest z Chrystusem w Bogu, 

[Medytacja bez daty], (rkps MK); tenże, Uroczystość Trójcy Przenajświętszej, [Konferencja bez 
daty], (rkps MK). 

10 „[...] Bóg zaś, byt nieskończony, przeogromny jak głębia morska, musi być niepojęty i nie-
ogarniony, i ile razy dusza staje oko w oko wobec Boga, odczuwa ona z świętym dreszczem, że 
właśnie w tej tajemniczości, w tym jakby umyślnym ukrywaniu się przed okiem ludzkim objawia-
ją się jakby przez zasłonę najgłębsze i najbogatsze skarby życia Boskiego”. – tenże, Jesteście 
umarli, a żywot wasz ukryty jest... 

11 Zob. tenże, [Konferencja bez tytułu z 18 III 1925], (rkps MK); tenże, [Konferencja bez tytu-
łu z 10 II 1926], (rkps MK). 

12 „[...] kapłaństwo, to idea wielka, nadprzyrodzona, boska, przechodząca wszelkie marzenia 
i ambicje naturalne i ziemskie, to ofiarowanie całego życia, wszystkich sił ciała i duszy na służbę 
Bożą, by Boskie dzieło zbawienia nie poszło na marne, by jak najliczniejsze dusze poznały Boga 
i zaczęły żyć życiem wyższym, nadprzyrodzonym, Bożym”. – tenże, [Medytacja bez tytułu z 14 I 
1927], (rkps MK). 



TEOLOGICZNO-DUSZPASTERSKIE PRZESŁANKI PODSTAWOWEJ FORMACJI  187 

fakt tej pierwotnej miłości Ojca do kapłana jako przybranego syna, ka-
płan powołany jest do życia w samym Bogu i do oglądania Boga w całej 
Jego chwale 13. 

W cytowanym nauczaniu wielokrotnie możemy natknąć się na pro-
blem odniesienia kapłana do drugiej Osoby Boskiej Jezusa Chrystusa. 
Mówiono, że życie i posługa kapłana są kontynuacją życia i działalności 
Syna Bożego, Jezusa Chrystusa. Przygotowujący się do kapłaństwa mieli 
przede wszystkim kształtować się na przyszłych duszpasterzy na wzór i 
podobieństwo Najświętszego Serca Pana Jezusa, gdyż Serce Zbawiciela 
uczy kapłana swą „potęgą dobroci i miłości” jak „wskrzesić nowy świat 
czystości i miłości” oraz „nowy ogień świętości” 14. 

Jedna z modlitw, którą polecano do częstego odmawiania, nazywała 
kapłanów przyjaciółmi Jezusa Chrystusa. To właśnie zawsze miłujące Je-
zusowe Najświętsze Serce uczy kapłana – Chrystusowego przyjaciela – 
pokory, łagodności, pobożności, cierpliwości, a przede wszystkim miło-
ści. Słowa tej modlitwy zawierają też prośbę skierowaną do Serca Boże-
go: „[...] zmiłuj się nad kapłanami, którzy z dala od Ciebie w próżności 
serca swego zostają” 15. 

Podstawowa formacja do kapłaństwa kładła nacisk na to, aby zarówno 
seminarzyści, jak i później wyświęceni kapłani pojmowali przeżywanie 
sakramentu kapłaństwa jako bycie drugim Chrystusem. Było to akcento-
wane w wielu konferencjach seminaryjnych, a także przy innych oka-
zjach. Najczęściej w Kościele Chrystusowym mówiono wówczas, że ka-
płan to alter Christus, który poprzez kapłańskie zrozumienie Boskiego 
Mistrza może lepiej zrozumieć cel i sens swego posłannictwa w zastęp-
stwie Chrystusa i dla Chrystusa 16. Wnikliwa analiza źródeł pozwala nam 
jednak stwierdzić, że nie chodziło tylko o nadmierne akcentowanie god-
ności kapłańskiej, ale przede wszystkim zwracano uwagę na wysiłek, jaki 
kapłan powinien podejmować, by naśladować Chrystusa i upodobnić się 
do Niego. Ten specyficzny wymiar, z którego też wypływa charakterys-
tyczna tożsamość kapłana Chrystusowego, zostanie omówiony w następ-
nym punkcie. 

Kontynuując niniejsze rozważania, dostrzegamy wielokrotne akcento-
wanie relacji kapłańskiej tożsamości, życia i posłannictwa do trzeciej O-
soby Trójcy Przenajświętszej, do Ducha Świętego. Mocą święceń kapłań-
skich każdy powołany zostaje specjalnie naznaczony znamieniem Ducha 
Świętego, aby być na zawsze Jego narzędziem oraz sługą Chrystusa i Ko-
—————— 

13 Tenże, Caritas Dei, [Konferencja bez daty], (rkps MK); zob. tenże, [Medytacja bez tytułu 
z 15 II 1926], (rkps MK). 

14 Tenże, Jedna uncja dobrego waży więcej niż sto funtów złego, [Medytacja bez daty], (rkps 
MK). 

15 [bez autora], Poświęcenie się kapłana Najświętszemu Sercu Jezusowemu, WDK 1930, nr 1, 
s. 22. 

16 Zob. S. M a ś l i ń s k i, [Konferencja bez tytułu z 3 III 1926]...; E. S z r a m e k, Typy 
Chrystusa w sztuce chrześcijańskiej a kapłan jako alter Christus, „Ateneum Kapłańskie” 1934, 
t. 33, s. 272, 277. 



KS. ANDRZEJ MAREK 188 

ścioła. Duch Święty poprzez swoje dary udoskonala kapłana, przyczynia 
się do jego pełnej harmonii wewnętrznej. Sprawia także, że życie i dzia-
łanie kapłańskie znajduje się zawsze pod wpływem Bożym. Udziela ka-
płanowi mocy do spełniania funkcji przepowiadania i autorytatywnego 
wyjaśniania Pisma Świętego, pozostaje z nim podczas sprawowania sa-
kramentów świętych. Kapłan poddany działaniu Ducha Świętego pełni 
swoją misję już nie z własnej inicjatywy, ale kierowany Jego natchnie-
niem działa nieraz nawet wbrew wskazaniom rozumu naturalnego 17. 

Innym owocem działania Ducha Świętego w życiu kapłana jest posta-
wa zachowywania jedności z innymi kapłanami i z całym Ludem Bożym 
oraz szczególna moc do prowadzenia wspólnoty wiernych ku Chrystuso-
wi. Duch Święty udziela też kapłanowi koniecznej siły, by w razie po-
trzeby dał życie za lud, do którego jako duszpasterz jest posłany 18. 

Zaprezentowany zarys odniesienia trynitarnego pozwala zauważyć, że 
myśli autora, zawarte w cytowanym materiale źródłowym, jak najbardziej 
szły w kierunku współczesnego nam nauczania Kościoła. Kapłan bowiem 
zostaje posłany przez Ojca za pośrednictwem Jezusa Chrystusa, Głowy 
i Pasterza Ludu Bożego, aby żyć i działać w mocy Ducha Świętego w słu-
żbie Kościoła i zbawienia świata (PDV 12). Podobnie ogłoszone przez 
Kongregację ds. Duchowieństwa Dyrektorium o posłudze i życiu kapła-
nów, odpowiadając na główne pytania o charakterze zarówno doktrynal-
nym, jak dyscyplinarnym i pastoralnym, jakie stawia kapłanom zadanie 
nowej ewangelizacji, w kontekście zagadnienia relacji kapłana do po-
szczególnych Osób Trójcy Przenajświętszej, stwierdza: „Tożsamość ka-
płana wynika z ministerium verbi et sacramentorum, pozostającego w i-
stotnym związku z tajemnicą zbawczej miłości Ojca [...], z kapłaństwem 
Chrystusa, który osobiście wybiera i powołuje swojego kapłana, by był 
z Nim [...], oraz z darem Ducha” (Dyrektorium 4). 

 
2. O d n i e s i e n i e  c h r y s t o l o g i c z n e  

 
W analizowanych tekstach źródłowych przewija się myśl o szczegól-

nym wybraniu kapłana przez Chrystusa. Każdy prezbiter jest – poprzez to 
wybranie oraz powołanie do pełnienia misji kapłaństwa służebnego – 
szczególnie wszczepiony w Chrystusa, w Jego jedyne kapłaństwo. Tylko 
więc w głębokiej pokorze oraz zaufaniu Jemu zdoła kapłan wypełnić to, 
co Bóg mu powierzył i czego On się domaga. Jest to wybranie nie tylko 
do naśladowania stylu życia Jezusa Chrystusa, lecz także do ukazywania 
Zbawiciela w sposób przejrzysty tym, do których kapłan jest posłany 19. 
—————— 

17 S. M a ś l i ń s k i, Chrystus zwierzchnikiem i głową Kościoła, Duch Święty jego duszą, 
[Konferencja bez daty], (rkps MK). 

18 Tenże, Jedność to dzieło Ducha Świętego, [Medytacja bez daty], (rkps MK). 
19 Zob. tenże, [Konferencja bez tytułu z 10 II 1926], (rkps MK); tenże, Św. Piotr broni Chry-

stusa i zapiera się go, [Medytacja z 15 III 1926], (rkps MK); tenże, Nabożeństwo do Serca Pana 
Jezusa, [Medytacja z 5 XI 1926], (rkps MK). 



TEOLOGICZNO-DUSZPASTERSKIE PRZESŁANKI PODSTAWOWEJ FORMACJI  189 

Podstawowym celem i zadaniem życia i działania kapłanów jest czy-
nienie wszystkiego na podobieństwo samego Chrystusa w Duchu Świę-
tym. Przepowiadanie Ewangelii, sprawowanie sakramentów św., budo-
wanie żywego Kościoła ma dokonywać się w imieniu i zastępstwie Chry-
stusa – in persona Christi 20. Cytowany autor powołuje się na słowa z 
Ewangelii wg św. Jana, gdzie Chrystus mówi o sobie, że jest „drogą i 
prawdą i życiem” (J 14, 6). Komentując te słowa poucza, że to właśnie 
kapłan, stawiający Chrystusa w swoim życiu na pierwszym miejscu i idą-
cy Jego drogą, ma nie tylko żyć prawdą, którą objawił Chrystus, ale także 
winien jako duszpasterz innym ukazywać drogę do Chrystusa, ukazywać 
Jego życie i głoszoną prawdę 21. 

Ustawiczne poznawanie Chrystusa i życie wg Jego wzoru pogłębia ści-
słą łączność między Nim a prezbiterem. Jednak kwestia kapłańskiego by-
cia alter Christus, który działa in persona Christi, rodzi niebezpieczeń-
stwo przesadnego przeceniania godności kapłana. Wspomniano już po-
wyżej, że prezentowane teksty źródłowe nie ujmowały w ten sposób po-
wyższego problemu. W zasadzie nie wspominano też o próbach dążenia 
do kapłaństwa w celu np. zagwarantowania sobie dobrej pozycji w społe-
czeństwie czy jakichś przywilejów stanowych. Jednak wydaje się, że 
przejaw ogólnej świadomości tego niebezpieczeństwa w diecezji występo-
wał 22. 

Akcentowano też potrzebę więzi kapłana z Chrystusem – jako Głową 
Mistycznego Ciała i zarazem Najwyższym Pasterzem. Więź ta staje się 
celem i sprawą zasadniczą sakramentalnego włączenia człowieka do sta-
nu kapłańskiego i polega na całkowitym oddaniu się kapłana w paster-
skiej służbie Chrystusowi, a wszystko po to, aby kapłan przez Niego, z 
Nim i w Nim stawał się szafarzem istotnych działań zbawczych, przeka-
zywał prawdy konieczne do zbawienia i prowadził Lud Boży do święto-
ści 23. Takie posłannictwo przysługuje kapłaństwu w rozumieniu hierar-
chicznym i jest ono specyficznym oraz tajemniczym wybraniem. Kapłan 
spełnia swoje posłannictwo poprzez nieustanne pośredniczenie pomiędzy 
Chrystusem a światem. W Bożych planach każdy kapłan Nowego Przy-
mierza staje się pośrednikiem i narzędziem do wykonywania nadzwy-
czajnych zamiarów Boga, które wypływają z nieograniczonej miłości Bo-
ga w stosunku do człowieka 24. 
—————— 

20 Zob. tenże, [Konferencja bez tytułu na I Niedzielę Adwentu bez daty], (rkps MK); tenże, 
[Konferencja bez tytułu z 3 VI 1925], (rkps MK); tenże, [Medytacja z 26 II 1926], (rkps MK). 

21 Tenże, [Medytacja z 26 II 1926], (rkps MK); zob. tenże, Powołanie Mateusza, [Medytacja 
bez daty], (rkps MK); tenże, Chrystus uzdrawia trędowatego, [Konferencja bez daty], (rkps MK); 
tenże, [Konferencja bez tytułu z dnia 27 V 1926], (rkps MK); tenże, [Konferencja bez tytułu z 23 I 
1927], (rkps MK); tenże, [Medytacja bez tytułu z 24 I 1927], (rkps MK). 

22 Por. S. A d a m s k i, [Okólnik bez tytułu z 11 I 1935], (mps AAKat, ARz bez sygn. – 
„Teolodzy”, t. 3, 1935–1936). 

23 S. M a ś l i ń s k i, Jaki jest duch Chrystusowy?, [Konferencja bez daty], (rkps MK). 
24 Mówiąc o tym, ks. S. Maśliński jednoznacznie wykazywał alumnom różnicę między po-

słannictwem kapłana Chrystusowego a posłannictwem człowieka świeckiego, chociaż o tym dru-
gim nie wspominał: „Tajemnica to wielka, to powołanie, wybranie [...] do pośredniczenia pomię-



KS. ANDRZEJ MAREK 190 

Ówczesna refleksja teologiczna nad kapłaństwem w Kościele dotyczy-
ła głównie relacji kapłana do Tego, który jest źródłem powołania kapłań-
skiego, a także relacji kapłana do wszystkich powierzonych jego paster-
skiej pieczy wiernych. Chociaż sprawa powszechnego kapłaństwa wier-
nych była już wyraźnie poruszana – bowiem odwołując się do klasyczne-
go tekstu Pisma Świętego (por. 1 P 2,5.9), mówiono o „[...] katolickiej 
gorliwości i apostolskim duchu wśród świeckich”, a także o specjalnych 
„[...] zadaniach powszechnego królewskiego kapłaństwa, które jest udzia-
łem wszystkich członków mistycznego Ciała Chrystusa” 25 – jednak nie 
mówiono zbyt wyraźnie o wzajemnych relacjach pomiędzy kapłaństwem 
urzędowym a powszechnym, jak czynią to współczesne refleksje teolo-
giczne w sposób szeroki i dogłębny 26. 

 
3. O d n i e s i e n i e  e k l e z j a l n e  

 
Zarysowane zostały już fundamentalne odniesienia podstawowej for-

macji do kapłaństwa – wymiar trynitarny kapłaństwa oraz jego podstawa 
chrystologiczna. Mając te rzeczywistości jako podstawę, chcemy teraz sku-
pić dalszą uwagę na szczególnej więzi kapłana Chrystusowego z Kościo-
łem 27. 

Badane teksty źródłowe łączą też tożsamość kapłańską z tajemnicą 
Kościoła. Uczono, że cały Kościół – Ciało Chrystusa – posiada „autoryta-
tywny charakter”, a poprzez jedyną ofiarę Jezusa Zbawiciela skierowuje 
się ku ludzkości, stając się narzędziem odkupienia każdego człowieka 28. 

Kapłaństwo urzędowe, służebne – w aspekcie więzi z Kościołem – to 
oddanie się powołanego na wyłączną służbę Bogu, który za pośrednic-
twem Chrystusa posyła kapłana, czyniąc go w sposób bezpośredni przy-
należnym do Kościoła Powszechnego. Na tej płaszczyźnie jest kapłan re-
prezentantem, przedstawicielem Chrystusa 29. 

—————— 
dzy Chrystusem a światem. [...] Nie naszą jest rzeczą dociekać niezbadanych wyroków Bożych, 
mocą których Bóg wybiera swoje narzędzia do wykonania nadzwyczajnych swoich miłościwych 
zamiarów”. – Św. Małgorzata Marja z zakonu Sióstr Wizytek, [Konferencja bez daty], (rkps MK); 
zob. tenże, [Konferencja bez tytułu z 3 III 1926]... 

25 S. A d a m s k i, W sprawie byłych alumnów Seminarium Śląskiego, [Pismo z 23 VI 1937], 
Archiwum Archidiecezjalne w Katowicach [dalej: AAKat], ARz bez sygn. – „Teolodzy”, t. 4, 
1937–1939. 

26 Zob. np. A. S u s k i, Kapłaństwo powszechne i urzędowe według Nowego testamentu, [w:] 
Kapłan pośród ludu kapłańskiego (seria: „Homo meditans”, t. 14), red. ks. W. Słomka i ks. J. Mi-
siurek, Lublin 1993, s. 11–22. 

27 Uważano, że przywiązanie do Kościoła Chrystusowego i jego prawowitych pasterzy to ce-
cha charakterystyczna śląskich kapłanów, którzy wiele razy zdecydowanie stawali w obronie praw 
Kościoła, płacąc za to niejednokrotnie utratą wolności, a nawet śmierci – zob. A. H l o n d, [List 
pasterski bez tytułu z 17 XII 1922], [w:] tenże, Listy pasterskie, Poznań 1936, s. 4; A. L i- 
s i e c k i, [List pasterski bez tytułu z 24 X 1926], WDK 1926, nr 13, s. 79; por. SynKat, 
VIII.2.1.2., s. 116. 

28 S. M a ś l i ń s k i, Kościół a inteligencja, [Konferencja bez daty], (rkps MK). 
29 Tenże, [Konferencja bez tytułu z 13 I 1926], (rkps MK). 



TEOLOGICZNO-DUSZPASTERSKIE PRZESŁANKI PODSTAWOWEJ FORMACJI  191 

Do szczególnej obecności w Kościele w pierwszej kolejności powołani 
zostali przez Chrystusa Apostołowie oraz ich następcy, aby poprzez 
wszczepienie w Niego i w Jego Kościół, całe życie poświęcić na nie-
ustanne ożywianie tegoż Kościoła. Każdy zaś kapłan Chrystusowy urze-
czywistnia to zadanie poprzez wypełnianie wielorakich posług, wzmac-
niając się nieustannie mocą Ducha Świętego 30. 

Poprzez codzienne ofiarowanie swojego życia oraz apostolski sposób 
jednoczenia wszystkich ludzi w Chrystusie i Jego Kościele jest kapłan 
powołany do całkowicie darmowej miłości, aby miłować Kościół tak sa-
mo, jak uczynił to Chrystus. Wobec Kościoła może kapłan pełnić funkcję 
pasterza, czyli przewodnika, który prowadzi do świętości wszystkich 
wiernych powierzonych jego posłudze duszpasterskiej 31. Jeśli kapłan nie 
pojmuje swojego posłannictwa w sposób nakreślony powyżej, to narażo-
ny jest na niebezpieczeństwo, że swoim postępowaniem będzie „[...] 
oszukiwał Boga i Kościół”, a więc cały Lud Boży 32. 

W wyniku takiego rozumowania można powiedzieć, że całe posłannic-
two kapłana wiąże się ze wspólnotą Kościoła i dokonuje się wtedy, gdy 
kapłan tkwi w tej wspólnocie. Utożsamiając się ze zbawczym celem Ko-
ścioła, kapłan odkrywa sens swojego posłannictwa, które jawi jako cha-
ryzmatyczna posługa Ludowi Bożemu 33. 

Analiza tekstów źródłowych pokazuje też, że wizja życia kapłańskiego 
nabierała już wtedy charakteru wybitnie eklezjalno-komunijnego. Kapłani 
mieli nieustannie umacniać świadomość swego odniesienia do Kościoła, 
a z tego wypływać miała ich posługa, jako ludzi budujących wspólnotę 
i jednocześnie głęboko przeżywających wartości, które pochodzą od Chry-
stusa. Wydaje się, że formacja do kapłaństwa w tamtych czasach miała 
tak wpływać na alumnów, aby jako kapłani w życiu i posługiwaniu wy-
pływającym z ich powołania, poprzez umacnianie prawdy, sprawiedliwo-
ści i pokoju, zawsze na płaszczyźnie Kościoła dążyli do umacniania z każ-
dym człowiekiem braterskich więzów, aby wszystkim we wszystkich był 
Chrystus (por. Kol 3,11). 

Pamiętając o odniesieniu kapłana do Trójcy Przenajświętszej oraz jego 
odniesieniu do Chrystusa, dostrzegamy, że zarówno w międzywojennym 
nauczaniu biskupów i kapłanów śląskich, jak i w obecnym nauczaniu Ko-
ścioła mocno akcentowane jest odniesienie kapłana do tajemnicy Kościo-
ła. Odniesienie to wypływa niejako z wszczepienia kapłana w rzeczywis-
—————— 

30 Zob. tamże. 
31 „Na to założył Chrystus Pan Kościół swój, na to ustanowił kapłaństwo, na to powołuje nie-

ustannie aż do końca świata [...] kapłanów, żeby całe swoje życie oddali na spełnianie tego wiel-
kiego dzieła, na zdobycie świata dla Chrystusa. [...] Jakaż jest właściwa i najgłębsza treść tego ży-
cia, tej pracy, tych licznych ofiar związanych z życiem prawdziwego kapłana? Otóż zaciągamy 
się w szeregi apostołów, bojowników Chrystusowych, aby zdobyć świat dla Chrystusa”. – tamże; 
zob. S. M a ś l i ń s k i, Zmartwychwstanie Pańskie, [Medytacja z 26 IV 1926], (rkps MK). 

32 Tenże, [Konferencja bez tytułu z 13 X 1926], (rkps MK). 
33 Zob. tenże, [Konferencja bez tytułu z 13 I 1926], (rkps MK); tenże, [Konferencja bez tytułu 

z 3 III 1926]... 



KS. ANDRZEJ MAREK 192 

tość trynitarną oraz z jego ścisłej relacji do Jezusa Chrystusa 34. Adhorta-
cja apostolska Pastores dabo vobis podaje, że ścisłe powiązanie kapłana 
z Kościołem „[...] wpisane jest w główne odniesienie kapłana do Chrystu-
sa” (PDV 16). W ten sposób prezbiter reprezentujący Chrystusa „[...] peł-
ni swój urząd nie tylko w Kościele, lecz również wobec Kościoła” (PDV 
16; por. Dyrektorium 12). Również Katechizm Kościoła katolickiego – 
powtarzając słowa nauczania soborowego – utrzymuje, że kapłaństwo u-
rzędowe, służebne ma za zadanie nie tylko reprezentować Chrystusa wo-
bec zgromadzenia wiernych. Każdy bowiem kapłan działa „[...] w imieniu 
całego Kościoła, gdy zanosi do Boga modlitwę Kościoła, a zwłaszcza gdy 
składa Ofiarę eucharystyczną” (KKK 1552). 

 
4. „Z  l u d u  i  d l a  l u d u” 

 
Tak sformułowany tytuł kolejnego punktu niniejszego opracowania 

bierze swój początek z określenia św. Pawła Apostoła, który w Liście do 
Hebrajczyków w następujący sposób ujmuje powołanie i posłannictwo 
kapłana Chrystusowego 35: „Każdy bowiem arcykapłan z ludzi brany, dla 
ludzi bywa ustanawiany w sprawach odnoszących się do Boga” (Hbr 5,1). 
Idea słów św. Pawła Apostoła wskazuje na kapłana – sługę Bożego, który 
wywodzi się z ludzi i służy ludziom nieustannie naśladując Jezusa Chrys-
tusa 36 doświadczonego „[...] we wszystkim na nasze podobieństwo, z wy-
jątkiem grzechu” (Hbr 4,15). W związku z tym kapłan winien zawsze żyć 
w ścisłym związku z Bogiem i odznaczać się przede wszystkim święto-
ścią i doskonałością swego życia, wypływającą już z samego faktu, że 
jest chrześcijaninem 37. Wynikające z tych powinności posłannictwo ka-
płańskie zostaje uskuteczniane poprzez pasterskie prowadzenie ludu do 
Boga „[...] drogą wiary [...], utwierdzając, krzepiąc, oświecając, podno-
sząc, ratując”. Każdy bowiem człowiek ma prawo do kapłańskiej miłości, 

—————— 
34 Zob. M. C h m i e l e w s k i, Misyjny charakter kapłaństwa w świetle programu duszpa-

sterskiego na rok 1994/95, [w:] Postawy duchowe wobec Boga, Kościoła i człowieka (seria: „Du-
chowość w Polsce”, t. 2), red. tenże, Lublin 1995, s. 226–245; S. C i c h y, Misja kapłaństwa słu-
żebnego, [w:] Ewangelizacja..., t. 1, s. 134–147; J. M i s i u r e k, Nauka Soboru Watykańskiego 
II o prezbiteracie, [w:] Kapłan pośród ludu kapłańskiego..., s. 75–86. 

35 Cytowany List do Hebrajczyków jest jedynym pismem Nowego Testamentu i oczywiście 
całej Biblii, które wyraźnie określa Jezusa Chrystusa mianem „kapłan” i „arcykapłan”. Niezwykle 
aktualny w okolicznościach powstania Listu temat kapłaństwa Jezusa Chrystusa jest – obok ak-
centowania wyższości Nowego Przymierza nad Starym – drugim głównym tematem tego pisma. 
Zamiarem św. Pawła Apostoła było ukazanie Jezusa Chrystusa jako jedynego w dziejach zbawie-
nia, który w pełni zasługuje na te tytuły. Jego dzieło zbawcze zostało ukazane tu w kategoriach 
niezwykłej jak dotąd aktywności arcykapłańskiej, co zwieńczone zostanie na końcu czasów, gdy 
Chrystus ukaże się wobec całej ludzkości. – A. J a n k o w s k i, K. R o m a n i u k, Kapłaństwo 
w Piśmie świętym Nowego Testamentu, Katowice 1972, s. 52–53; R. P i n d e l, Obraz kapłań-
stwa w „Liście do Hebrajczyków”, [w:] „Pastores dabo vobis”. Sympozjum..., s. 27; por. K. R o- 
m a n i u k, Kapłaństwo w Piśmie świętym Nowego Testamentu, [w:] Ewangelizacja..., t. 1, s. 84. 

36 Por. P i u s  X I, Encyklika..., s. 4. 
37 Zob. [bez autora], Statut tymczasowy Śląskiego Seminarjum Duchownego w Krakowie, [bez 

daty], (mps AAKat, ARz bez sygn. – „Seminarium. Interna”, t. 1, 1922–1934) [dalej cyt.: Statut I]. 



TEOLOGICZNO-DUSZPASTERSKIE PRZESŁANKI PODSTAWOWEJ FORMACJI  193 

pracy i opieki, gdyż kapłan został posłany po to, aby wszystkich pozyskać 
dla Chrystusa 38. 

Od czasu powołania pierwszych Apostołów i uczniów przez Jezusa 
Chrystusa, aż po rzeczywisty koniec czasów, proces powołania na służbę 
kapłańską dokonuje się zawsze w określonych środowiskach życia ludz-
kiego i kościelnego. Studium obecnego zagadnienia domaga się uwzglę-
dnienia środowiska życia ludzkiego, którym w naszym wypadku jest die-
cezja katowicka. Mówiąc językiem ostatniego soboru, chodzi w tym     
wypadku o część Ludu Bożego, powierzoną pasterskiej opiece biskupa 
i współpracujących z nim kapłanów (por. DB 11). Wszyscy wymienieni 
razem tworzą Kościół partykularny, który – podobnie jak cały Kościół 
Chrystusowy – na mocy swego ustanowienia jest „[...] powołany i posła-
ny, jest w stanie wezwania i odpowiedzi, a więc i odpowiedzialności” 39. 

W związku z występującym w latach dwudziestych naszego stulecia 
brakiem powołań do kapłaństwa z diecezji i dla diecezji, odpowiedzialni 
za podstawową formację do kapłaństwa dążyli do tego, aby do semina-
rium zgłaszali się kandydaci pochodzący przede wszystkim z terenu ma-
cierzystej diecezji. Tłumaczono, że kapłan nie może być sługą „abstra-
kcyjnym”, lecz jest powołany do posługi duszpasterskiej w określonym 
Kościele partykularnym. Dlatego ważne jest, aby pochodził z ludu, w któ-
ry wrósł poprzez swoje urodzenie i wychowanie. Formacja podstawowa 
odbywająca się w seminarium duchownym staje się wtedy dopełnieniem 
tego wszystkiego, co kandydat do kapłaństwa nabył już poprzez lata for-
macji w środowisku rodzinnym, parafialnym i szkolnym. Nie chodzi tu 
o formowanie kapłanów, którzy w życiu kapłańskim kierować się będą 
przesadnym partykularyzmem, ale chodzi o uformowanie w nich postawy 
miłości do ludu, z którego wyszli, oraz uszanowania rodzimych trady-
cji 40, gdyż „[...] właściwości ludu i potrzeby duszpasterskie diecezji naj-
lepiej zrozumie ksiądz, który sam pochodzi z tego ludu i z tej diecezji” 41. 

Po zarysowaniu powyższej sytuacji można przystąpić do określenia 
owej transformacji człowieka, o której mówi List do Hebrajczyków. Pole-
ga ona na całkowitym przeobrażeniu się kandydata do kapłaństwa 42, któ-
ry wychodząc ze swojego środowiska, powoli „zrasta się” najpierw z 
miejscem formacji podstawowej – seminarium duchownym. Poprzez 
formację seminaryjną przyszły kapłan zostaje jakby w większym stopniu 
wszczepiony w środowisko ludzkie, w którym przyjdzie mu pełnić posłu-
gę duszpasterską. Proces ten nazwano „zrastaniem się z diecezją” – m.in. 
poprzez poznawanie potrzeb duszpasterskich, kultury i warunków życia lu-
—————— 

38 A. H l o n d, [List pasterski bez tytułu z 17 XII 1922]..., s. 4. 
39 Dyrektorium duszpasterstwa powołań, [z 15 VI 1990], [w:] Ewangelizacja..., t. 2, s. 336; 

por. A. H l o n d, [list pasterski bez tytułu z 17 XII 1922]..., s. 3–5; A. L i s i e c k i, [List paster-
ski bez tytułu z 24 X 1926]..., s. 79–80. 

40 Por. SynKat, VIII.2.1.1., s. 116. 
41 S. M a ś l i ń s k i, Duchowieństwo a Seminarjum Duchowne, [Referat wygłoszony na kon-

ferencji pastoralnej w Katowicach 14 III 1929], [b.m.r.w.], s. 18–19 [dalej cyt.: Duchowieństwo]. 
42 Tenże, [Konferencja bez tytułu z 3 III 1926]... 



KS. ANDRZEJ MAREK 194 

du, a także dążenie do posiadania wszystkich tych cech ludzkich, które na 
danym terytorium dominują i są charakterystyczne 43. 

Jak z tego wynika, kapłaństwo Chrystusowe nie jest ustanowione dla 
izolowanego od ludu życia. Kapłanem nie jest się tylko dla siebie i tylko 
dla wyłącznie własnego uświęcenia 44. Na sakramencie kapłaństwa wyryte 
jest znamię społeczne, zbliżające go w tym względzie do sakramentu mał-
żeństwa, który także w pierwszym rzędzie służy nie pojedynczemu czło-
wiekowi, lecz całemu Ludowi Bożemu 45. 

Możemy więc mówić o istnieniu powołań kapłańskich jako o darze 
Boga, wychodzącym z Ludu Bożego i przeznaczonym dla tego ludu, któ-
ry stanowi Kościół partykularny. Tenże Kościół partykularny otrzymuje 
dar w postaci kapłana również po to, aby mógł ofiarować go całemu Ko-
ściołowi powszechnemu 46. 

Należałoby w tym miejscu postawić pytanie, czy w opracowywanych 
tekstach źródłowych przejawia się świadomość, że posłannictwo kapłana 
oraz całego Ludu Bożego kształtuje się poprzez udział w posłudze i po-
słannictwie samego Jezusa Chrystusa (por. KK 10), a co za tym idzie, czy 
można doszukać się tam idei troistego wymiaru posługi i posłannictwa 
Chrystusowego (chodzi o posługę i posłannictwo Proroka, Kapłana i Kró-
la). 

Otóż nie znajdujemy określeń bezpośrednio i dogłębnie odnoszących 
się do tego zagadnienia. W seminarium duchownym ukazywano kapłań-
stwo jako sakrament będący w posłudze głoszenia Ewangelii, zwiastowa-
nia wiary, prowadzenia nowych uczniów do Chrystusa, katechizacji. 
Przygotowującym się do kapłaństwa mówiono też o szfarstwie łask Bo-
żych poprzez sprawowanie Eucharystii i posługę sakramentów św., a tak-
że o kwestii uświęcania całego Ludu Bożego poprzez posługę modli-
twy 47. Zachęcano, aby kapłani – zawsze w duchu służby przy jednocze-
snym dawaniu świadectwa miłości – występowali w imieniu Jezusa Chry-
stusa, jako Jego zastępcy kierujący się Jego duchem. Zwracano przy tym 
uwagę na to, aby pamiętali o zachowaniu jedności ze swoim biskupem 
oraz jedności z całym Kościołem będącym pod przewodnictwem papie-
ża 48. Nie znajdujemy jednak tekstów źródłowych przejrzyście wskazują-
—————— 

43 Rozpatrując problem przyjmowania do seminarium kandydatów z innych diecezji, ks. S. Ma-
śliński twierdził, że każdy pochodzący z innej diecezji kandydat do kapłaństwa, który pragnął zo-
stać kapłanem diecezji katowickiej, zachęcany był do możliwie szybkiego zatracenia poczucia 
swojej odrębności, by coraz bardziej stawał się przyszłym kapłanem śląskim. – Duchowieństwo, s. 
21. 

44 Por. A. L i s i e c k i, [List pasterski bez tytułu z 24 X 1926]..., s. 79–80. 
45 Zob. F. B o d z i a n o w s k i, Problemy hierarchii i duszpasterstwa nowoczesnego na IV 

Studium Katolickim, „Duszpasterz” 1938, nr 6, s. 172 – cytowany autor nie był kapłanem diecezji 
katowickiej, ale poglądy swoje wyraził na forum ogólnym w Katowicach, podczas IV Studium 
Katolickiego (5–9 IX 1938 r.). 

46 Zob. S. M a ś l i ń s k i, [Konferencja bez tytułu z 13 I 1926], (rkps MK). 
47 Zob. tenże, Jaki jest duch Chrystusowy?...; tenże, [Konferencja bez tytułu z 20 V 1925], 

(rkps MK); tenże, [Konferencja z dnia 3 III 1926]... 
48 Do takiej postawy nawoływali kapłanów oraz Lud Boży gromadzący się pod ich przewod-



TEOLOGICZNO-DUSZPASTERSKIE PRZESŁANKI PODSTAWOWEJ FORMACJI  195 

cych na to, jak wtajemniczano przyszłych kapłanów w pełnienie funkcji 
prorockiej, kapłańskiej i pasterskiej. 

 
II. LUDZKIE  I  CHRZEŚCIJAŃSKIE  PRZESŁANKI  FORMACJI 

 
Świadomość ludzkich i chrześcijańskich przesłanek formacji, które za-

korzenione są w antropologii przyjmującej pełną prawdę o człowieku po-
dlegającym nieustannemu rozwojowi 49, szczególnie ważna jest ze wzglę-
du na tych, do których przygotowujący się do kapłaństwa ma być posła-
ny 50. Nie bez znaczenia jest tu czas preformacji na wszystkich etapach 
dotychczasowego życia przyszłego kandydata do kapłaństwa. 

Obecnie prześledzimy problematykę tego zagadnienia, sięgając do ka-
płańskiego doświadczenia wyrażonego w twórczym oddziaływaniu na 
podstawową formację do kapłaństwa w diecezji katowickiej przed 1939 r. 

 
1. P r z e s ł a n k i  l u d z k i e  

 
Czas pobytu kandydata do kapłaństwa w seminarium duchownym zmie-

rza nie tylko do wychowania dobrego i sumiennego alumna i kleryka, ale 
przede wszystkim „[...] możliwie świętego kapłana” 51. Istotne w tym 
względzie staje się podejście samych formatorów, polegające na odczy-
tywaniu dobrej woli u każdego kandydata zgłaszającego się do semina-
rium duchownego 52. 

W procesie tym nie można pominąć antropologicznych przesłanek   
kapłańskiej formacji, które odwołują się głównie do naturalnych zdolno-
ści życiowych, przejawiających się w dojrzałości ludzkiej, równowadze 
psychicznej i zdrowiu fizycznym kandydata do kapłaństwa, w wolności 
—————— 
nictwem ks. administrator apostolski oraz biskupi w swoich listach pasterskich – zob. S. A d a m- 
s k i, [List pasterski bez tytułu z 18 II 1939], WDK 1939, nr 3, s. 61–69; tenże, [Orędzie bez tytu-
łu z 6 III 1939], tamże, s. 70–75; A. H l o n d, O Ojcu świętym, [List pasterski z 18 I 1924], RA-
AŚP 1924, nr 11, s. 47–50; A. L i s i e c k i, [List pasterski bez tytułu z 5 VI 1929], WDK 1929, 
nr 5, s. 41–43; tenże, Śląsk u stóp Ojca św, [List pasterski z 25 XI 1929], WDK 1929, nr 8, s. 67–70. 

49 Zob. S. M a ś l i ń s k i, Po powrocie z wakacyj, [Konferencja z 11 I 1926], (rkps MK). 
50 Por. Św. Kongregacja Sakramentów, O badaniu kleryków przed dopuszczeniem ich do świę-

ceń, [z 27 XII 1930], WDK 1931, nr 10, s. 115–116. 
51 S. M a ś l i ń s k i, Praca wychowawcza Seminarjum Duchownego, WDK 1932, nr 4, s. 140; 

zob. tenże, Karność w Śląskiem Seminarjum Duchownem, [Referat wygłoszony na zebraniu diece-
zjalnych Komisji ds. Seminarium Duchownego w Katowicach z 25 I 1932], (mps AAKat, sygn. 
KBA 59 – „Seminarium Duchowne diecezji katowickiej. Zarząd oraz sprawy różne”, 1930–1935). 

52 Ks. S. Maśliński mówił o tym, podając pełne uzasadnienie: „Wstępuje do seminarium mło-
dzież na ogół wprawdzie pełna dobrej woli, ale przecież duchowo jeszcze nie uformowana, mate-
riał surowy, a po upływie lat kilku ci sami młodzi ludzie mają opuszczać seminarium tak urobieni 
i dojrzali, by Biskup mógł włożyć na nich odpowiedzialność najcięższą z wszystkich, [...] głęboko 
muszą się zaryć w młodych duszach te lata seminaryjne i głębokie musi się w nich dokonać prze-
obrażenie wewnętrzne, by krótki ten okres mógł się stać trwałym fundamentem pod całe przyszłe 
życie kapłańskie, pełne prac apostolskich, pełne też prób i pokus”. – S. M a ś l i ń s k i, Praca 
wychowawcza władzy seminaryjnej, [Referat wygłoszony na Zjeździe Związku Zakładów Teolo-
gicznych w Poznaniu z 8 IV 1931], (mps AAKat, sygn. KBA 59, tamże) [dalej cyt.: Praca]. 



KS. ANDRZEJ MAREK 196 

od wszelkich skrajności i jednostronności oraz od jakichkolwiek dzi-
wactw 53. 

Na proces formacji przyszłego kapłana wpływa też wiele czynników 
niezależnych od seminarium duchownego, które winny być zawsze zau-
ważone i docenione. Chodzi głównie o środowisko rodzinne oraz środo-
wisko kapłańskie, z którego przyszły kapłan wyrasta. 

Wpływy środowiska rodzinnego pozostają niezatarte nie tylko w mo-
mencie wstąpienia do seminarium, ale rzutują na całe przyszłe życie ka-
płańskie. Kandydat wstępując do seminarium wnosi zarazem swój subiek-
tywny, nieraz zbyt wyidealizowany obraz kapłaństwa, zaczerpnięty głów-
nie z rodzinnych albo środowiskowych zapatrywań na kapłaństwo. Obraz 
ten nierzadko jest naiwny i wymaga, aby odpowiedzialni za formację 
w seminarium przejęli w tym względzie proces kształtowania dojrzałości 
emocjonalnej alumnów 54. Głęboka świadomość więzi kandydatów do ka-
płaństwa z Jezusem Chrystusem Najwyższym Kapłanem oraz umiłowanie 
Jego posłannictwa pomagają w dalszym rozwoju na tym etapie. 

Ukształtowane w pełni człowieczeństwo, szczególnie w życiu kapłań-
skim, zdolne jest do tego, aby w rzeczywistość świecką wnosić prawdę, 
sprawiedliwość, miłość, dobro i piękno, które pochodzą od Boga 55. 

Seminarium duchowne podejmuje ten proces formacji rozpoczęty w ro-
dzinie, przyjmuje człowieka takim, jaki on jest, w miarę możliwości     
koryguje go i prowadzi do pełnej ludzkiej dojrzałości. Wszelkie ujemne 
wpływy domu rodzinnego, powstające nawet bez świadomej złej woli ze 
strony rodziny, odpowiedzialni za formację seminaryjną mają obowiązek 
zauważyć oraz taktownie i delikatnie, lecz stanowczo i wyraźnie wyjaśnić 
danemu alumnowi, że powinien poprzez wytrwałą pracę nad sobą od nich 
się uwolnić 56. 

Czynnikiem, który również w znacznym stopniu wpływa na procesy 
kształtowania pełnego człowieka oraz późniejszej formacji, jest kontakt 

—————— 
53 Zob. tenże, Praca wychowawcza Seminarjum Duchownego..., s. 140. 
54 Zob. tamże, s. 142–143. 
55 „Chcemy wychować kapłanów według Serca Bożego, do głębi ożywionych wiarą i przeję-

tych żywym zrozumieniem, że istotą posłannictwa kapłańskiego jest działanie w sferze nadprzy-
rodzonej, zbawianie dusz w Chrystusie Panu, niesienie światu prawdy i żywota Chrystusowego. 
Chcemy wychować kapłana takiego, który gdziekolwiek i w jakikolwiek sposób występuje i dzia-
ła, czyni to jako wysłannik Chrystusowy, z powołania swego wnosząc wszędzie relację do Boga, 
[...] takiego, który nawet gdy pracuje w dziedzinach z natury swojej nie religijnych, czy to w dzie-
dzinie naukowej czy oświatowej czy społecznej czy ekonomicznej czy narodowej czy państwowej 
czy politycznej, nie czyni przecież tylko tego, co w danej dziedzinie umieliby czynić tak samo, 
a może jeszcze lepiej ludzie świeccy, lecz który w tę pracę z natury swojej świecką wchodzi jako 
kapłan, wnosząc w nią to, czego świat dać nie może, prawdę Bożą, sprawiedliwość i miłość Chry-
stusową, szukając wszędzie zbawienia dusz ludzkich i szerząc wszędzie Królestwo Boże na zie-
mi”. – Praca. 

56 S. M a ś l i ń s k i, Praca wychowawcza Seminarjum Duchownego..., s. 143; zob. tenże, Kon-
ferencja dla I roku, [Konferencja z 24 II 1926], (rkps MK); tenże, [Pismo do ks. F. Palarczyka z 1 
XI 1933], (mps AAKat, sygn. KBA 56 – „Seminarium Duchowne diecezji katowickiej. Alumni”, 
1932–1935). 



TEOLOGICZNO-DUSZPASTERSKIE PRZESŁANKI PODSTAWOWEJ FORMACJI  197 

kandydatów do seminarium i samych alumnów z kapłanami. Problem ten 
jednak wymagałby osobnego, nieco szerszego omówienia. 

Niewątpliwie pełne człowieczeństwo i ludzka dojrzałość skupiają się 
zawsze wokół takich cech, które zapewniają osiągnięcie osobowości zró-
wnoważonej, silnej, wolnej i odpowiedzialnej. Przebieg formacji w Ślą-
skim Seminarium Duchownym w latach międzywojennych wielokrotnie 
ukazuje nam, że odpowiedzialni za wychowanie przyszłych kapłanów 
przywiązywali do tego problemu wiele uwagi. Wymienimy więc niektóre 
postawy i cechy ludzkie będące wykładnią dojrzałości ludzkiej i pełnego 
człowieczeństwa, bez których istnienie kapłaństwa służebnego jest nie-
wyobrażalne: 

– Umiejętność ofiarnego, cierpliwego znoszenia niedostatków i trudów 
życia oraz ponoszenia różnych ofiar. Utrzymywano, że w wypadku ko-
nieczności ponoszenia cierpień przez kapłana, jego wierność Chrystusowi 
winna być niezachwiana. Kapłan jako prawdziwy apostoł Chrystusa od-
daje wtedy siebie całego, tak jak Chrystus oddał siebie dla zbawienia 
świata. Przeciwną temu jest postawa konsumpcyjna, nastawiona tylko na 
branie w szerokim tego słowa znaczeniu. 

– Zdolność do utrzymywania więzi z ludźmi świeckimi. W życiu ka-
płańskim chodzi o przestrzeganie szacunku dla każdego świeckiego czło-
wieka. Przeciwną jest tutaj postawa krytykanctwa. 

– Poczucie więzi i braterstwa z innymi kapłanami. Akcentowano po-
stawę solidarności kapłańskiej polegającej na zachowywaniu wzajemnej 
jedności i zgody przy jednoczesnym przeciwstawianiu się próbom two-
rzenia grup. 

– Zdolność do wydawania zrównoważonych sądów i opinii, zachowy-
wanie danego słowa, wrażliwość na potrzeby innych. 

– Prawość, szczerość i uczciwość w postępowaniu. Podkreślano głównie 
potrzebę pozytywnego nastawienia do wiernego wypełniania woli Bożej. 

– Posiadanie zdrowej ambicji. Cecha ta wyrasta z głębokiego poczucia 
własnej godności oraz odpowiedzialności i polega na umiejętności wy-
magania od siebie samego. Tak pojęta ambicja nastawiona jest na służbę, 
podczas kiedy ambicja niezdrowa chce służyć sobie, gdyż jest wynikiem 
indywidualistycznego podejścia do wielu spraw. 

– Umiejętność samodzielnego podejmowania decyzji. Cecha ta może 
iść w parze z aktywnością działania kapłańskiego, umiejętnym rozwija-
niem talentów oraz gotowością do służby. 

– Umiejętność zachowania się w różnych sytuacjach życiowych, a tak-
że wolność od wszelkich skrajności. Mówiono, że istotne jest takie uspo-
sobienie kapłana, które instynktownie i odruchowo unika wszystkiego, co 
jest niezdrowe, przesadne, niezrównoważone i naiwne, co trąci doktry-
nerstwem, upartością, arogancją czy dziwactwem 57. 
—————— 

57 Praca; zob. S. M a ś l i ń s k i, Obawa mechanizacji życia religijnego, [Konferencja bez 
daty], (rkps MK); tenże, [Konferencja bez tytułu z 3 VI 1925], (rkps MK); tenże, [Medytacja bez 



KS. ANDRZEJ MAREK 198 

Wychowawcy seminaryjni z całą mocą podkreślali też konieczność za-
chowywania w życiu kapłańskim poprawnych form towarzyskich oraz 
dobrych manier. Mówiono o potrzebie przestrzegania punktualności i o-
bowiązkowości, czystości ciała oraz ubrania, a także ładu i porządku 
w swoim mieszkaniu 58. 

 
2. P r z e s ł a n k i  c h r z e ś c i j a ń s k i e  

 
 Właściwe życie chrześcijańskie człowieka zaczyna się od świadome-

go przeżywania łaski chrztu świętego, która staje się jego treścią i pro-
gramem. Ukształtowane zostaje w ten sposób nowe stworzenie w Chry-
stusie, które jest jednocześnie dziełem Ducha Świętego 59. Jezus Chrystus 
jest treścią oraz istotą życia chrześcijańskiego 60. On sprawia, że życie to 
żywi się i rozwija mocą sakramentów, szczególnie sakramentów inicjacji 
chrześcijańskiej 61. 

Proces ten rozpoczyna się w rodzinie naturalnej i może rozwijać się we 
wspólnocie Kościoła na różnych poziomach życia tej wspólnoty. Nie wy-
starcza tu przyjąć postawę bierną, lecz postawę nieustannego, czynnego 
i pełnego poświęceń zbliżania się do Boga. Cytowany autor powołuje się 
w tym miejscu na św. Pawła Apostoła i poucza, że owo nieustanne zbli-
żanie się do Boga dotyczy wszystkich, którzy przez chrzest święty na 
nowo się narodzili i wkroczyli w nowe życie (por. Rz 6,4). Cała istota ży-
cia chrześcijańskiego, a tym bardziej kapłańskiego tkwi w tym, że czło-
wiek jako nowe stworzenie, które jest z Boga, winien stale szukać możli-
wości, aby w Bogu znajdować wewnętrzny spokój i Jemu się podobać 62. 

Rozpatrując problem chrześcijańskich przesłanek formacji kapłańskiej, 
możemy dalej stwierdzić, że skupiają się one wokół cnót teologicznych: 
—————— 
tytułu z 25 I 1926], (rkps MK); tenże, [Pismo do ks. P. Dudka z 9 XII 1930], (mps AAKat, sygn. 
KBA 56, dz. cyt); tenże, [Pismo do ks. P. Sigulli z 5 X 1931], (mps tamże). 

58 Statut I; zob. S. M a ś l i ń s k i, [Konferencja bez tytułu z 20 V 1925], (rkps MK); tenże, 
Formy towarzyskie, [Konferencja z 27 V 1925], (rkps MK); tenże, [Konferencja bez tytułu z 12 I 
1927], (rkps MK). 

Umiejętność właściwego zachowania się alumnów była szczególną troską ks. S. Maślińskiego: 
„Przestrzeganie pewnych form zwyczajem ustalonych i obowiązujących w pożyciu towarzyskim 
jest to jeden z licznych objawów kultury. [...] Stworzenia nie obdarzone rozumem nie są zdolne do 
kultury ani do form towarzyskich. Albowiem kultura to jest świadome opanowanie natury niero-
zumnej przez rozum i wolę ludzką, to opanowanie zaś obejmuje także własną naturę ludzką. [...] 
Poczucie własnej godności [...] doprowadziło człowieka do tego, by panował nad tą częścią wła-
snej natury, która nie jest duchowa”. – Dobre formy towarzyskie, [Konferencja z 20 X 1925], (rkps 
MK). 

59 „[...] ma być nowym stworzeniem, czymś zupełnie nowym, czym z siebie samego nie był 
i nigdy nie byłby się stał, czymś, co tylko mogło powstać przez nowy akt twórczej wszechmocy 
Boskiej. [...] Nowe stworzenie jest to w istocie swojej dane nam już w chrzcie św. życie nadprzy-
rodzone, łaska uświęcająca, uczestniczenie w życiu Boga samego, zasłużone nam przez Zbawicie-
la.” – S. M a ś l i ń s k i, [Konferencja bez tytułu z 29 IV 1925], (rkps MK); zob. tenże, [Medyta-
cja bez tytułu z 23 IV 1926], (rkps MK). 

60 Zob. tenże, [Konferencja bez tytułu z 23 I 1927], (rkps MK). 
61 Zob. tenże, [Konferencja bez tytułu z 29 IV 1925], (rkps MK). 
62 Tenże, [Konferencja bez tytułu z 20 V 1925], (rkps MK). 



TEOLOGICZNO-DUSZPASTERSKIE PRZESŁANKI PODSTAWOWEJ FORMACJI  199 

wiary, nadziei i miłości. Każdy kapłan jako człowiek wiary ma jednocze-
śnie podtrzymywać i umacnić w świecie nadzieję oraz świadczyć o szcze-
gólnej pasterskiej miłości Jezusa Chrystusa. Pojawia się tu postulat, aby 
kapłan, mający być „mężem Bożym”, był człowiekiem głębokiego chrze-
ścijańskiego uwrażliwienia na głos sumienia. Jednocześnie oznacza to, że 
całe kapłańskie życie, chociaż mocno zakorzenione w doczesność, ma 
być pojmowane w kategoriach wyłącznej przynależności do Boga oraz 
przez pryzmat woli Bożej 63. 

Obecność teologicznej cnoty wiary winna być na tym etapie nieustan-
nie pogłębiana poprzez jak najczęstsze obcowanie z Jezusem Chrystusem 
na wzór wspólnoty Apostołów gromadzących się wokół Niego po zmar-
twychwstaniu 64. Proces ten integralnie związany jest przede wszystkim 
z regularnym rozważaniem słowa Bożego oraz z wszelkimi przejawami 
życia sakramentalnego 65. Praktykowanie różnych form rozmowy z Bo-
giem, nieustanne „zwierzanie się Jemu” w modlitwie to „[...] początek 
uzdrowienia i pierwsze kroki ku nowemu życiu”. Tą modlitwą człowiek 
„zniewala” Boga, aby On pozostał w jego życiu. Uczynki, które biorą po-
czątek z natchnień Ducha Świętego, „[...] to jakby stopnie, po których się 
do Niego zbliżamy i stajemy się coraz bardziej zdolni, by żyć wiarą” 66. 

Autor tych rozważań dostrzega, że przygotowujący się do kapłaństwa 
powinni żyć wiarą, aby podobać się Ojcu, i nawet w cierpieniu znosić Je-
go wolę 67. Z drugiej zaś strony – m.in. praktykując Boże przykazania – 

—————— 
63 „To znaczy, że całe jego właściwe, rzeczywiste, wewnętrzne życie już nie należy do świata, 

lecz do Boga, [...] myśli, pragnienia, zamiary jego obracają się nie około tego, co z tego świata, 
lecz około tego, co jest Boże [...]. Lecz wiadomo nam, że ten wielki dar [życia kapłańskiego – 
przyp. A.M.] nie utrzyma się w duszy naszej bez naszej współpracy. [...] Nawet wtedy, gdy się 
zajmujemy sprawami ziemskimi, powinniśmy na nie patrzeć z punktu widzenia Bożego, nic inne-
go nie chcąc, jak tylko spełniać wolę Bożą”. – S. M a ś l i ń s k i, [Konferencja bez tytułu z 29 
IV 1925], (rkps MK). 

64 „Ci mężowie [por. Łk 24,13–33 – przyp. A.M.], już tak bliscy tego wzniosłego celu, tak 
niezmienni, trudni i ociężali, by pojąć tę nową rzeczywistość, tę najzupełniejszą i podstawową 
zmianę, jaka w ich życiu nastąpiła z chwilą zmartwychwstania Pana Jezusa. [...] Pod wpływem 
ukazywania się im Pana Jezusa, ta słabość wiary zamienia się w radosne oddanie się Jemu, aż 
w dzień zesłania Ducha Świętego pełni wiary i świętego zapału stają przed ludem, aby odtąd żyć 
tylko dla Chrystusa i sprawy Jego. I przyszły kapłan podobne przechodzi koleje duchowe”. – ten-
że, Zmartwychwstanie Pańskie... 

65 Zob. tamże. 
W innym miejscu czytamy: „Masz być nie tylko księdzem, lecz mężem Bożym, [...] takim, 

który żyje w zażyłości z Bogiem, [...] który w duchu wiary wszystkie swoje losy doczesne z nie-
ograniczoną ufnością składa w ręce Opatrzności.” – tenże, Tajemnica niewiary, [Konferencja bez 
daty], (rkps MK). 

66 Tenże, Brak wiary u apostołów i uczniów, [Konferencja bez daty], (rkps MK). 
Ks. S. Maśliński mówił też alumnom o nabożeństwie do Najświętszego Serca Pana Jezusa: 

„Kto głęboko wrośnie w N.S.J. wszystkimi korzeniami duszy swojej przez prawdziwe nabożeń-
stwo do N.S.J., nie zginie, bo obiecał P.J. św. Małgorzacie Marii, że prawdziwych swoich czcicie-
li zapisze w Sercu Swoim, i już ich nie wymaże.” – [Medytacja bez tytułu z 5 II 1926], (rkps MK). 

67 „Kto więc w cierpieniach swoich nic więcej się nie nauczył, jak tylko prosić o wybawienie 
z nich, ten właściwie nie zrozumiał zamiarów Bożych, ten stanął na połowie drogi.” – tenże, U-
wierzył sam i wszystek dom jego, [Konferencja bez daty], (rkps MK). 



KS. ANDRZEJ MAREK 200 

mają się nieustannie uwalniać od złudnego szczęścia, które obiecuje rze-
czywistość ziemska 68. 

Obecność pogłębionej wiary w życiu kapłana winna stawać się też cią-
głą obecnością Kościoła w jego posłudze i misji. Przede wszystkim ma 
się to uwidocznić porzez zachowanie jedności z doktryną katolicką oraz 
Najwyższym Urzędem Nauczycielskim 69. 

Wiara jest więc początkiem oraz podstawą powołania i misji kapłań-
skiej, na niej zaś wznosi się nadzieja, która ukazuje człowiekowi to, co 
Bóg wyznaczył mu jako cel, a więc szczęśliwość nadprzyrodzoną – wie-
czną. Teologiczna cnota nadziei pozwala zawsze odróżniać to, co ziem-
skie, jako znikome i złudne, od tego, co Boskie i wieczne, jako prawdzi-
we dobro i szczęście 70. Jeśli cnota ta ma swe odniesienie do każdego 
chrześcijanina, to tym bardziej do kapłana, którego zadaniem jest nie tyl-
ko głosić światu prawdy eschatologiczne, ale powinien on sam żyć w cią-
głej relacji do świata nadprzyrodzonego. Punkt ciężkości życia kapłań-
skiego powinien mieć zawsze odniesienie do tego, co Boże. Wymaga to 
długiej pracy nad sobą i współpracy z łaską uświęcającą, co jednak nie 
odbywa się bez poważnych trudności 71. 

Śledząc rozważania na temat cnót teologicznych: wiary, nadziei i mi-
łości – w aspekcie chrześcijańskich przesłanek podstawowej formacji ka-
płańskiej – zatrzymamy się też wokół cnoty miłości. Wiara i nadzieja są 
chrześcijaninowi niezbędne, lecz same w sobie nie wystarczają. Ich pierw-
szym zadaniem jest prowadzenie człowieka do umiłowania Boga, a więc 
do życia cnotą miłości 72. W życiu człowieka powołanego do kapłaństwa 
cnota ta nabiera szczególnego wymiaru miłości pasterskiej. Miłość ta ma 
swój początek w Bogu i ze strony powołanego jej przedmiotem winien 
być sam Bóg jako źródło miłości, a także każdy człowiek 73. Rozwój mi-

—————— 
68 Tenże, Brak wiary u apostołów i uczniów...; zob. tenże, Kto z Boga jest, słów Bożych słu-

cha, [Konferencja na Niedzielę Wielkiego Postu bez daty], (rkps MK). 
69 „Żyj z Kościołem, który ci podaje tę wiarę, który jest ci rękojmią wiary prawdziwej, uznaj 

go jako Chrystusa samego. [...] Prawda, że wiara sama nie wystarcza, muszą być i uczynki, czys-
tość, miłość Boga i bliźniego, lecz to wszystko bez wiary niemożliwe. [...] Z wiary płynie nasza 
własna moc i nasze szczęście kapłańskie, odbierz księdzu wiarę, a staje się obłudnikiem albo od-
stępcą”. – S. M a ś l i ń s k i, Brak wiary u apostołów i uczniów... 

70 „Ta cnota nadziei, to nie coś oderwanego, odosobnionego w duszy naszej, lecz jak każda 
żywa cnota, jest ona siłą przenikającą całą naszą duszę, jest ona stałym kierunkiem wszystkiego, 
co się w nas dzieje. Jest ona [...] jakby instynktem rozróżniającym to, co ziemskie, od tego, co 
wieczne i Boskie, jako prawdziwe dobro i szczęście”. – tenże, Nadzieja, [Konferencja bez daty], 
(rkps MK). 

71 „Jakie są te trudności? Otóż wszystko to, co nas albo nęci i wabi, obiecując nam szczęście, 
i wszystko to, co nas przygnębia i zasmuca, obiecując duszy naszej pewną łatwość i chęć do na-
dziei. Co nas nęci i wabi – błyskotliwe szczęście tego świata, wygody i przyjemności, mienie, 
powodzenie, zaszczyty i wpływy. Bóg sam nas od tego uwalnia, jeżeli się głębiej nad tym zasta-
nawiamy i po Bożemu na to patrzymy”. – tamże. 

72 Zob. S. M a ś l i ń s k i, Caritas Dei... 
73 Zob. tamże. 
Cytowany autor poruszał tę sprawę także na podstawie: 1Kor 13,1–13; 1J 4,7–21 – zob. Hymn 

miłości, [Medytacja z 12 II 1926], (rkps MK). 



TEOLOGICZNO-DUSZPASTERSKIE PRZESŁANKI PODSTAWOWEJ FORMACJI  201 

łości pasterskiej jest też uwarunkowany stanem łączności kapłana z lu-
dem 74. 

Tak więc sam Bóg nakazuje, aby poznać Chrystusa, którego On posłał, 
by potem miłować tak jak Chrystus i dla Chrystusa (por. J 17,3) 75. Cyto-
wany autor podaje, że miłość bliźniego jest sprawdzianem prawdziwej 
miłości do Boga, gdyż Bóg w bliźnich dał człowiekowi – a zwłaszcza 
powołanemu do kapłaństwa – swoich „[...] zastępców, abyśmy na nich 
dowiedli prawdziwości miłości naszej ku Bogu” 76. Przejawiać się to mo-
że w postawie służenia innym bez pytania o wdzięczność, w umiejętności 
wczucia się w położenie innych, wyrozumiałości i szczerej życzliwości 77. 

Powyższe rozważania na temat ludzkich i chrześcijańskich przesłanek 
formacji do kapłaństwa, dzięki ciągłej aktualności myśli cytowanego au-
tora, możemy w pełni odnieść do rozwijającej się obecnie teologii ka-
płaństwa, która akcentuje, że ludzka osobowość kapłana ma być ukształ-
towana w taki sposób, aby stawał się on pomostem, a nie przeszkodą 
w spotkaniu człowieka z Jezusem Chrystusem (por. PDV 43). Nikt też nie 
może być dobrym kapłanem, jeżeli najpierw nie będzie prawdziwym chrze-
ścijaninem, pełne zaś chrześcijaństwo zakłada ukształtowanie w sobie peł-
nego człowieka 78. 

 
THEOLOGISCH-PASTORALE  VORAUSSETZUNGEN  
DER  GRUNDAUSBILDUNG  ZUM  PRIESTERTUM  IM  LICHTE 
DER  ANSCHAUUNGEN  VON  STANISLAUS  MAŚLIŃSKI  
ALS  REGENS  DES  SCHLESISCHEN  PRIESTERSEMINARS 
IN  KRAKAU 

Z u s a m m e n f a s s u n g 
 
Die unmittelbare Vorbereitung zum Priestertum geschieht seit dem Konzil 

von Trient in den Priesterseminaren. Heutzutage alle Teile dieser Vorbereitung 
werden beschrieben als Prozeß der Grundausbildung zum Priestertum, der zugle-
ich ein der wichtigsten Elemente des religiösen Lebens jeder Diözese ist. Gemäß 
—————— 

74 Zob. S. A d a m s k i, [List pasterski bez tytułu z 12 VII 1931], WDK 1931, nr 6/7, s. 59. 
75 Zob. S. M a ś l i ń s k i, Serce Jezusa, [Konferencja z 17 VI 1925], (rkps MK). 
76 Tenże, Miłość bliźniego, [Konferencja bez daty], (rkps MK). 
Interesujące jest rozważanie o wypełnianiu przykazania miłości w kontekście cierpienia: „[...] 

część cierpień ludzkich pochodzi stąd, że człowiek upadły nie posiada prawdziwej miłości, stąd, 
że na świecie panoszy się samolubstwo, niewyrozumiałość, nieżyczliwość, zazdrość, podejrzli-
wość, nienawiść i zemsta. [...] Jakżeż nie kochać Chrystusa? Jakżeż On nie miałby być pierwszą 
i ostatnią naszą myślą, słodkim przybytkiem serc naszych. Jego kochać to znaczy przejąć się Jego 
wolą, spełniać ją dla Niego, bo On tak chce. Jego kochać, to znaczy kochać to i tych, co On ko-
cha, cieszyć się tym, co Jemu drogie, patrzeć na świat, na ludzi, na wszystko Jego oczyma”. – 
tamże. 

77 Zob. tamże. 
W innym miejscu czytamy: „Jest to duch miłości usługującej [...]. To cecha uczniów Jego, to 

znak kapłanów, to duch naszego posłannictwa i bez tego ducha jesteśmy dalecy od tego ideału ka-
płańskiego, który nam Chrystus podaje”. – S. M a ś l i ń s k i, [Medytacja z 1 III 1926], (rkps 
MK). 

78 H. M u s z y ń s k i, Istotne wymiary formacji kapłańskiej..., s. 149. 



KS. ANDRZEJ MAREK 202 

der Auffassung des 2. Vatikanischen Konzils in jedem Diözesanpriesterseminar 
sollen alle Formen der Grundausbildung zum Priestertum gerichtet werden nach 
dem Vorbild Jesu Christi, des Lehrers, Priesters und Hirten zu wahren Seelsor-
gern zu formen (vgl. Optatam totius 4). 

In diesem Aufsatz, der die theologisch-seelsorgliche Voraussetzungen der 
Grundausbildung zum Priestertum behandelt, hat man benutzt als Quellenmate-
rial die Archivtexte, die die Seminarausbildung in der Diözese Katowice betref-
fen. Sie stammen aus der Zeit der Bildung der administrativen Anfängen dieser 
Diözese und der Institution des Diözesanpriesterseminars (die Zwischenkriegs-
zeit). Die Anschauungen in der Lehre des vieljährigen Regens des Schlesischen 
Priesterseminars in Krakau, Herrn S. Maśliński, sind tief in der Heiligen Schrift 
und in der traditionellen Lehre der Kirche verwurzelt. 

Im ersten Teil des Aufsatzes wurde kurz die Theologie des Priestertums dar-
gestellt, die vor dem Jahr 1939 die durch die Dokumente des Trienter Konzils 
geformte Gestalt gehabt hat. Die wesentlichen Formulierungen sagten, daß das 
Priestertum ontologisch mit dem einzigen Opfer Christi, das Er auf dem Altar 
des Kreuzes dargebracht hat, verbunden ist. Dank diesem Opfer wurden den A-
posteln die Würde und Sendung der Priester des neuen und ewigen Bundes ver-
liehen. Aus dieser Verbundenheit stammt die Mission und priesterliche Sendung 
jedes durch Jesus Christus Berufenen. Es ist die Mission des Dieners und Spend-
ers der Eucharistie, des Dieners der Vergebung und der Versöhnung und des die 
Wahrheit und Liebe verkündigenden Apostels, d. h. die Mission des irdischen 
Mittlers zwischen Gott und Menschen.  

Die folgenden Betrachtungen zeigen die fundamentalen priesterlichen Di-
mensionen, d. h. trinitarische, christologische und eklesiale Zusammenhänge. 
Priester „aus dem Volk und für das Volk” – das ist der letzte Punkt dieses Teiles 
des Aufsatzes. 

Im zweiten Teil des Aufsatzes hat man die Aufmerksamkeit auf die mensch-
lichen und christlichen Voraussetzungen der Grundausbildung zum Priestertum 
gerichtet. Das Bewußtsein der menschlichen und christlichen Voraussetzungen 
der Ausbildung, die in der annehmenden die ganze Wahrheit vom ständig sich 
entwickelnden Menschen Anthropologie verwurzelt sind, ist besonders wichtig 
wegen derer, zu denen der sich auf die Priesterweihe Vorbereitende gesandt 
wird. Nicht ohne Bedeutung ist hier die Zeit der Präformation an allen Lebens- 
etappen des künftigen Priesteramtskandidaten.  

Die Betrachtungen zum Thema der menschlichen und christlichen Vo-
raussetzungen der Ausbildung zum Priestertum, dank der ständigen Ak-
tualität der Gedanken des im Aufsatz zitierten Verfassers, kann man in 
der ganzen Fülle verknüpfen mit der sich jetzt entwickelnden Theologie 
des Priestertums, die betont, daß die menschliche Persönlichkeit des Prie-
sters in dieser Weise geformt werden soll, damit er zur Brücke und nicht 
zum Hindernis in der Begegnung des Menschen mit Jesus Christus wird 
(vgl. PDV 43). Niemand kann ein guter Priester werden, wenn er zuerst 
nicht ein wahrer Christ sein wird, das volle Christensein verlangt die Bil-
dung des vollkommenen Menschen.  


